Avristiteles Barcelos Neto
OBJETOS DE PODER, PESSOAS DE PRESTIGIO:
A TEMPORALIDADE BIOGRAFICA DOS RITUAIS XINGUANOS
E A COSMOPOLITICA WAUJA

Resumo

Da puberdade a senioridade um aristocrata xinguano participard e serd responsével pela rea-
lizacdo e patrocinio de dezenas de rituais intra e inter-aldedes, os quais sdo a raiz da producao
e manutencdo de um tipo singular de status politica (amunaw), cuja fonte de poder é tanto ex-
terna (espiritos-monstros patogénicos/xamanicos) quanto interna (redes familiares de trabalho
ritual). A relag@o entre essas fontes resulta na producdo de um conjunto de objetos rituais que
também trabalham em favor do prestigio dos amunaw, cujo zenite é alcancado em seus rituais
funerérios. Do poder personalizado de um amunaw, restardo, ap6s a sua morte, 0s nomes aos
quais ele conferiu fama. Tento demonstrar neste artigo como esse sistema ritual pode maximi-
zar ou minimizar a expressdo de poder dos amunaw e a sua transmissdo para seus descendentes.

Palavras-chave; Alto Xingu; rituais de produgdo; cosmologia amazonica; prestigio politico; objetos
rituais.

OBJECTS OF POWER, PEOPLE OF PRESTIGE:
THE BIOGRAPHICAL TEMPORALITY OF XINGUANO RITUALS
AND THE WAUJA COSMOPOLITICS

Abstract

From puberty to old age, a Xinguano aristocrat will participate in, help perform and sponsor
dozens of intra and inter-village rituals. These rituals, in turn, lie at the root of the production
and maintenance of a singular type of political status (amunaw) whose source of power is both
external (pathogenic/shamanic spirits-monsters) and internal (family networks of ritual work).
The relation between these sources results in the production of ritual objects that also work to
boost the prestige of the amunaw. However, it is only in their funerary rituals that the glory of
the amunaw can be fully celebrated. After his death, what remains of the personified power of
an amunaw are the names to which he conferred fame. In this article I attempt to show how
this ritual system can maximize or minimize the amunaw’s power and its transmission to his
descendants.

Keywords; Upper Xingu region; rituals of production; Amazonian cosmology; political prestige;
ritual objects.

Aristoteles Barcelos Neto. Doutor em antropologia pela Universidade de Sao Paulo, Lecturer in the Arts and
Antropology of the Americas na University of East Anglia, Reino Unido, e professor colaborador do Programa
de Pds-Graduagao em Antropologia Social da Universidade de Sao Carlos. barcelosneto@gmail.com

MUNDO AMAZONICO 3, 2012 [ 17-42 | © _Aristiteles Barcelos | 1ssN 2145-5074 | doi:10.5113/ma.3.28094 |



2 |MUNDO AMAZONICO 3:17-42, 2012 |

Introducao

a Amazonia indigena, a construcao do tempo ritual esté fortemente base-

ada em objetivacoes dos momentos criticos de transformacoes corporais;
assim, os rituais de puberdade (iniciacdo, nominacao), cura (xamanicos) e morte
(funerais) sdo aqueles que constréem e atualizam as relagdes sociocosmoloégicas
mais centrais (Viveiros de Castro 2001, 2002). O tempo do ritual é o tempo do
corpo —da sua fabricacdo, do seu amadurecimento e da sua putrefacdo, basi-
camente (Taylor & Viveiros de Castro 2006)'. Mas as vezes, do morto, ha algo
material que permanece entre os viventes, permitindo que um certo excedente
se some ao previsivel ciclo de reposicao de corpos. Os ossos de que sao feitas
certas flautas sagradas (Chaumeil 1997) e os nomes que embelezam as pessoas
(Gordon 2003) sdo alguns exemplos emblematicos dessas sobras dos mortos que
sdo incorporadas aos ciclos de reproducéo social. De maneiras diversas e mais
ou menos difusas, as sobras dos mortos sdo indices que retém a sua personitude.

Os modos de retencao de personitude na Amazonia indigena ndo comportam
uma férmula que os sintetize; porém, conforme pretendo argumentar, parece
existir uma correlacdo entre hierarquia, estratificacdo, producdo/conservacao
de excedentes e a retencdo de personitudes humanas e ndo-humanas. No caso
xinguano, ambas personitudes sdo capturadas/fixadas em objetos rituais (basi-
camente flautas de madeira e clarinetes) mais ou menos duraveis conforme o
tipo de ritual em que eles estdo inseridos. O dilema wauja é exatamente sobre o
tempo que esses objetos devem durar entre os humanos, ou dito de outro modo,
o problema é: até quando um grupo de pessoas deve, por exemplo, fazer uso
dos poderes que um trio de flautas de madeira representa. A dissolucao de certos
grupos rituais e o abandono ou a destruicdo de aerofones sdo sinais de uma re-
lacdo incoémoda com a acumulacio prolongada e com o uso do excedente como
expressao de poder politico. Porém, ha algo também a ser dito sobre o processo
que antecede a producdo desses objetos e sobre a trajetéria que permite certas
pessoas a acumuléa-los, seja herdando-os de um parente morto, ou adquirindo-os
ritualmente por meio de processos de cura de doencas graves.

Tentarei demonstrar que o regime biogréfico dos rituais xinguanos enfatiza
disputas pela progressao de um certo prestigio politico, o qual esté assentado so-
bre uma nocéo de ascendéncia amunaw (aristocrata). Recorro ao material xikrin
para impulsionar um eixo de argumentacao. Segundo Gordon:

Ha uma estreita conexdo entre ‘beleza’ (cerimonial), ‘riqueza’ (nos termos xi-
krin), parentesco, sustentacio politica e chefia. Mais parentes, mais riqueza, mais
beleza, mais agéncia. Essas coisas andam juntas na socialidade mebéngokre. (...)



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | 3 ‘

O objetivo dos rituais é conferir ou confirmar, ptblica e coletivamente, os nomes
bonitos e as prerrogativas cerimoniais. (2003: 272).

A equacdo xikrin —parentes, riqueza, beleza, prestigio— é familiar a tecitura
wauja de (re)producdo sociocosmolégica. Digamos, contudo, que entre os Wauja o

objetivo é criar as condicOes de progressao e transmissao do status amunaw.

Personagens e objetos da producao ritual

Grosso modo, a excecdo do Pohokd? e do Kaojatapd®, rituais do inicio da vida,
e do Kaumai (figura 1) e do Yawari (figura 2), rituais do fim da vida, todos os
demais rituais wauja relacionam-se diretamente a uma condicao patogénica cor-
rente ou pregressa causada por apapaatai, espiritos-monstros, seres prototipicos
da alteridade, cuja poténcia xamanica, de altissimo grau, pode ser capturada
pelos objetos rituais (figura 3), seus préprios duplos, que serdo usados para curar
o doente (Barcelos Neto 2009). A poténcia xamanica dos apapaatai diz respeito
a suas capacidades de transformarem seus proprios corpos e os corpos de outros
seres, em especial os humanos.

Figura 1

Sepultura de amunaw para o ritual do Kaumai (Kwarup) (A. Barcelos Neto, 2000)




4 |MunDO AMAZONICO 3: 17-42, 2012 |

Figura 2

Amunaw pintado como harpia para o ritual Yawari (A. Barcelos Neto, 2001)




PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | § ‘

Figura 3

Os apapaatai Arco-iris e Jatoba na forma de mascaras gigantes Atujuwd (A. Barcelos Neto, 2001)

As famosas flautas Kawokd*, feitas de madeira dura, interditadas a visdo
feminina, e recolhidas a uma casa especial (kuwakuho) no centro da aldeia, sao
os objetos-sujeitos rituais mais importantes de todo o Alto Xingu, cujo poder
transcende a cura e abrange, como veremos, varios niveis de relacoes, inclusive
laborais. Os rituais de/para apapaatai sdo os rituais do meio da vida. Sdo aqueles
que implicam, por meio dos objetos rituais que eles demandam, a possibilidade
de criar uma rede de producao ritual mais extensa, envolvendo diversas unida-
des residenciais.

Todo grande amunaw comporta em sua biografia a tipologia ritual xinguana
em sua completude. Nenhum xinguano, por mais elevado que seja seu status
aristocratico ao nascer, serd, de fato, um grande amunaw se ele ndo adoecer, ou
melhor, se por meio da cura das suas doencas graves ele ndo conseguir capturar,
acumular e controlar um excedente de agéncia que existe entre os apapaatai. Tal
excedente de agéncia é a propria poténcia patogénica dos apapaatai (Barcelos
Neto 2006a, 2007), sobre a qual o ritual € posto a controlar/ transformar. Se os
rituais de apapaatai surgem em funcao de superar uma condicdo patoldgica espe-
cifica de uma certa pessoa, a sua continuidade seria em fun¢do de uma economia
politica de prestigio, cuja operacdo simbdlica bésica parece ser a “familiariza-



‘ 6 | MuNDO AMAZONICO 3: 17-42, 2012

¢do” dos apapaatai, ou seja, transformar uma relacio de “predacido” (doenca) em
uma de “producao” (politica). Ao colocar em curso tal operacdo o doente torna-
-se “dono” de ritual (nakai owokeho), i.e. aquele que tem a obrigacao de cuidar e
alimentar ritualmente os apapaatai que o adoecerem (Barcelos Neto 2009).

Viveiros de Castro, em seu estudo sobre os Yawalapiti, observou o mesmo pa-
drdo que observei para os Wauja a respeito da relacdo entre os status de amunaw
(amulaw em yawalapiti) e de nakai oweheho:

O amulaw é aquele que dispée de uma capacidade de mobiliza¢do de trabalho
—de seus filhos e afins— maior que a maioria. Isto lhe permite acesso a simbolos
valorizados pelo grupo, especialmente o patrocinio das festas em homenagem
aos espiritos. Todas as cerimonias que tinham dono entre os Yawalapiti se repar-
tiam entre uns poucos individuos, ditos amulaw. (1977: 221).

Os apapaatai apenas subsistem/permanecem como objetos-personagens ri-
tuais entre os humanos quando ha uma relag¢do continua entre a oferta de ali-
mentos e a producao de artefatos utilitarios. Essa relacao é chamada de upete, i.e.
“pagamento/prestacdo”. Qualquer acdo ritual especifica gera pagamentos. Com
a excecao dos rituais xamanicos e do enterramento do morto, ndo se contrata,
de modo privado, um servico ritual. Alguém (ou um grupo) deve se oferecer a
fazé-lo segundo a observacao de necessidades prementes, devendo, portanto, ser
pago(a) por quem se beneficiou do servico. O movimento inicial que gera a divi-
da de reciprocidade raramente parte do beneficiario da tarefa ritual. O caminho
que beneficia alguém com um ritual de producao é, como veremos, tortuoso e
em algumas vezes arduo. Vejamos um pouco da dindmica produtiva gerada pelos
rituais de apapaatai.

Entre os anos de 2000 e 2002, periodo em que recolhi os dados quantitativos
apresentados nesse artigo, havia treze grupos permanentes de trabalhos rituais
entre os Wauja: trés de flautas Kawokd®, cinco de clarinetes Tankwara e cinco de
cantoras Yamurikumd (vide quadro 1 abaixo). A dois dos grupos de Kawokd e a
trés dos grupos de Tankwara sdao somados, em carater consorciado, cinco duplas
de cantor/percussionista, conhecidos por Kagaapa (uma espécie de Peixe)®. Iso-
ladamente, Kagaapa ndo é capaz de mobilizar trabalhos rituais coletivos, sendo
apenas “ajudantes” nos mesmos. Assim, por exemplo, quando os kawokd-mona’
Tankwara de Atamai propdem fazer uma roca para ele, Atanaku e Sapalaku,
que sdo seus kawokd-mona Kagaapa, imediatamente se juntam a Tankwara. Esses
treze grupos rituais mais as cinco duplas de Kagaapa sdo compostos por 54 in-
dividuos adultos (31 homens e 23 mulheres). Esta cifra correspondia a 63% dos
adultos de Piyulaga entre 20 e 70 anos®. Portando a maioria dos Wauja esté enga-
jada nesses grupos rituais. Algumas pessoas fazem parte de mais de um grupo ao



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | Aristoteles Barcelos |

mesmo tempo. Kaomo, o principal flautista wauja, é kawokd-mona de Itsautaku
e Ulepe, embora ocupando status diferentes em cada grupo. No primeiro, ele é
apenas opamona (“companheiro”, i.e flautista coadjuvante), ja no segundo ele é
kawokd-mona kitsimai (“lider”/ “principal” do grupo).

Quadro 1

Os rituais permanentes de apapaatai e seus “donos”

« P FORMAS RITUAIS “DONOS” RITUAIS
ESPECIE” DE APAPAATAI
DOS APAPAATAI
Kajutukalu ndu (Sapos) Kawoka Itsautaku
. o Kawokd Ulepe/Mana*
Itsei-xuma ndu (Fogos) .
Mutukutai®
Kawokd Itsakuma
Mutukutai

Yanumaka ndu (Oncas) JU
¢ Kawokatdi sénior'!

Kawokatdi janior
Yanumaka nau (Oncas) Tankwara Itsautaku
Yanumaka ndu (Ongas) Tankwara Mayaya
Yanumaka ndu (Ongas) Tankwara Atamai
Aluwa-kumd nau (Morcegos) Tankwara Aluwakuma
Yanumaka ndu (Oncas) Tankwara Yanahin/Itsautaku'?
Kajutukaluneju nGu (Mulheres Sapo) Yamurikumd Itsautaku
Aluwaneju ndu (Mulheres Morcego) Yamurikuma Aluwakuma
Makaojoneju ndu (Mulheres “Bakairi”)!®* Yamurikumad Yatuna
Makaojoneju nGu (Mulheres “Bakairi”)  Yamurikumd Mayaya
Ixuneju ndu (Mulheres Tracaja) Yamurikumad Itsakuma

O nimero de componentes dos grupos de kawokd-mona variam de dois (e.g.
Kagaapa) a sete integrantes (e.g. Yamurikumd), mas ha também variacées intra-
-especificas, mais precisamente nos grupos de Kawokd. O grupo patrocinado por
Itsautaku é composto por trés flautistas; outro grupo, patrocinado por Ulepe,
é formado por quatro —o quarto integrante, contudo, ndo toca Kawokd, mas
Mutukutdi, um aerofone que a “acompanha”—, um terceiro grupo, cujo “dono”
é Itsakuma, é composto por seis individuos: trés flautistas de Kawokd, um de
Mutukutdi e os dois dltimos de Kawokdtdi. Tankwara nao varia, sua formacao
é sempre na modalidade de quinteto. Essas formacdes sdo extremamente rele-
vantes para o ponto de vista da performance —porque Tankwara é impensavel
como trio, do mesmo modo que Kawokd nao funciona como quinteto—, e ainda
incidem diretamente no niimero de pessoas dedicadas ao “dono” ritual.



‘ 8 |munDpo AMAZONICO 3:17-42, 2012

As variacOes inter e intra-especificas na formacao dos grupos de kawokd-
-mona adquirem um sentido mais explicito quando associadas a variacdo na
“posse” de rituais. Sdo sete os “donos” de rituais permanentes, alguns deles acu-
mulando dupla ou triplamente o status de “dono”. Estes sete “donos” rituais e
os 54 kawokd-mona, que trabalham para a manutencdo dos “seus” rituais, sao
os personagens de uma trama cosmopolitica que envolve praticamente todos os
residentes de Piyulaga.

Um grupo de kawokd-mona constitui a unidade econémica bésica de um de-
terminado ritual, a qual temporariamente se amplia quando os demais morado-
res da aldeia sdo convocados a colaborar com as tarefas. De um ponto de vista
amplo, os grupos de kawokd-mona ensejam grandes ac¢des coletivas sob o coman-
do do kawokd-mona kitsimdi, que nédo por acaso é o principal performer do grupo.
Em um trio de Kawokd, por exemplo, o kawokd-mona kitsimdi é o Kawokd topd,
i.e. aquele que “canta”, os outros dois flautistas, que ficam dos seus lados esquer-
do e direito, sdo Kawokd omonawato, os que lhe “respondem” ou “acompanham”.
Basso é enfética na afirmacao da centralidade da musica no processo produtivo:

A atividade musical é, na realidade, impelida por uma convocagao para a atividade
econdmica e, portanto, marca os atos econdmicos como sendo “do rito”. E nesta
medida que a atuac@o musical constitui ela prépria um indice do econémico. Ao
mesmo tempo, a atividade econdmica somente é levada a cabo por conta da ne-
cessidade de pagar aqueles que atuam num evento ritual planejado. (1981: 284).

Os pagamentos a que Basso se refere sdo unicamente feitos em alimentos
cozidos oferecidos pelos “donos” rituais. A maior parte é constituida de subpro-
dutos da mandioca. Uma visada sobre a sua producao leva-nos um pouco mais
ao interior do sistema ritual dos apapaatai.

A respeito do plantio da mandioca entre os Kuikuro, Robert Carneiro faz as
seguintes observacoes:

A grande intensidade com que os Kuikuro plantam, colhem e estocam mandio-
ca é verdadeiramente impressionante. A sensacdo é de acumulacdo abundante,
prodiga até. No entanto, ndo se trata de ostentacdo. Nao hd nenhuma exibi-
cdo ofensiva da farinha estocada, nenhuma competicdo para ver quem consegue
produzir mais. E seguramente nenhum tubérculo é abandonado para apodrecer,
como demonstracdo de afluéncia. O que verificamos é uma oferta controlada de
mandioca refletindo uma abundéncia confortvel. (Carneiro 1983: 105)

E ainda:

O cultivo da mandioca proporciona, portanto, aos Kuikuro uma sélida e ampla
base de subsisténcia. Com esta base, eles desenvolveram uma cultura relativa-



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | Q ‘

mente rica para os padroes da Floresta Tropical. H4, por exemplo, diversas ceri-
monias no ciclo ritual kuikuro para as quais eles dispéem de muito tempo para
efetivamente participar delas. Além disto, estou convencido de que, antes do con-
tato com os europeus, a cultura kuikuro era ainda mais rica. Os Kuikuro e grupos
vizinhos habitavam povoados maiores, tinham chefes mais fortes, mobilizavam
trabalho em maior escala e talvez possuissem mesmo classes. Ainda que nido
tenha criado tal cultura, o cultivo da mandioca forneceu a fundacdo econémica
sobre a qual pode ser erguida a cultura em questdo (Carneiro 1993: 108).

Na década de 1950, Carneiro demonstrou que os Kuikuro produziam man-
dioca duas vezes e meia acima da sua necessidade de consumo (Carneiro 1957:
159). Uma segunda pesquisa na década de 1970 confirma seus dados anteriores
(Carneiro 1977: 105-106). Minha investigacdo das rocas'* wauja mostra uma
cifra inferior (1,6 vezes). Todavia, penso que ela seja oscilante, estando sujeita a
ciclos ou vicissitudes que desconheco.

Carneiro interpreta os excedentes de farinha e polvilho como um “seguro ali-
mentar” para os casos de perda acidental da producéo, como ataques de porcos e
formigas, incéndio dos silos, infestac@o de insetos e fungos etc. Sugiro uma amplia-
¢do da interpretacdo sobre o excedente, porém sem desvinculd-lo totalmente da
idéia de “seguro alimentar”. Ao equalizar o conjunto das rocas kuikuro, Carneiro
deixou de lado dois aspectos que considero importantes: em primeiro, o lugar
social da producéo dos excedentes e em segundo, a classificacio social da mesma.

O conjunto das rogas wauja é emicamente dividido em duas categorias: as
rocas domésticas e as rocas de/para apapaatai. Meus dados apontam que o lugar
social da producao dos excedentes localiza-se nos trabalhos coletivos guiados
pela misica/danca dos kawokd-mona. Todavia, as rocas de apapaatai sdo apenas
uma parte de um conjunto maior de produtos que inclui desde pequenas pas de
beiju, cestos, panelas de ceramica, canoas, até casas de 40 metros de comprimen-
to. De toda sorte, as rogas sdo o maior bem dos apapaatai. Plantadas ano a ano
elas garantem a permanéncia destes entre os Wauja.

Algumas cifras oferecem uma idéia mais clara da dimensdo econémica dos
rituais de apapaatai. Dos 44.67 acres plantados em Piyulaga, no ano de 2002,
7.96 acres (aproximadamente dezoito por cento da area cultivada de mandioca)
sdo devidos aos kawokd-mona Kawokd e kawokd-mona Tankwara; e das catorze
canoas de madeira existentes em Piyulaga, trés (vinte e um por cento das canoas,
portanto) tinham sido feitas pelos kawokd-mona Kawokd naquele mesmo ano.
Essas cifras podem oscilar em até cinco por cento para mais ou para menos.

Entre os Wauja, cada individuo adulto possui pelo menos uma roca plantada
por ele ou com a ajuda de seus filhos ndo casados. Toda casa é auto-suficiente



‘ 10 [mMunbo AMAZONICO 3: 17-42, 2012 |

na producdo de farinha e polvilho. Contudo, pequenas quantidades de comida
circulam diariamente entre as casas por meio de vinculos de ofertas entre os
parentes cruzados, portanto, uma circulacdo sem vinculos com os rituais de apa-
paatai, e que esta limitada ao produto das rocas domésticas. As medicdes que
realizei das rocas e da producdo doméstica de farinha e de polvilho mostram
que os kawokd-mona ndo dependem das rocas de apapaatai, ou seja, das rogas de
seus “donos”, para se alimentarem. A farinha e o polvilho das rocas rituais ficam
estocados no interior da casa dos seus “donos”, em silos préprios, separados dos
silos da producao doméstica. Estes podem fazer uso privado dos produtos rituais,
porém nao devem esgoté-los no &mbito do consumo doméstico, exceto por algu-
ma razdo muito excepcional. Vale aqui citar um caso.

Em 2002, o periodo de colheita de mandioca e de producdo de polvilho
correspondeu aos dois dltimos meses da complicada gravidez de Uno, segunda
filha de Mayaya, o que a impossibilitou de realizar os trabalhos. As kawokd-
-mona Yamurikumd de Mayaya perceberam a gravidade da situacdo e assumiram
a producdo de polvilho como tarefa ritual. Elas convocaram grande grupo de
mulheres que colheu toda a mandioca da roca do marido de Uno. Em dez dias as
Yamurikumd realizaram um trabalho que a Uno custaria dois meses de dedica-
¢do. Todavia, essa producao nao seria prioritariamente destinada as Yamurikumd
de Mayaya, mas ao consumo doméstico da casa deste amunaw, o que também
inclui Uno e sua familia nuclear. Durante os dias de trabalho das Yamurikumd, o
marido de Uno pescou para elas e Uno preparou os cozidos de peixe, os beijus e
os mingaus. As Yamurikumd de Mayaya esperardo novas retribuicées de alimento
em momentos mais oportunos para Uno. As Yamurikumd trabalharam porque
elas tiveram pena de Uno: “apapaatai é assim, tem que ajudar quando ‘dono’
precisa”, disse o marido de uma das kawokd-mona Yamurikumd de Mayaya. Neste
caso, ajudaram a filha do “dono”, porém, como eles sdo co-residentes, a ajuda
contemplava Mayaya também.

Ja que os kawokd-mona ndo dependem da producdo ritual para a sua subsis-
téncia, entdo porque eles se engajam em tarefas com esse carater? Por que 63%
dos adultos de Piyulaga trabalham esporadicamente para concentrar recursos nas
casas de sete homens, que, alias, sdo todos reconhecidamente amunaw? Por que
os dados do cultivo da mandioca remeteram Carneiro a suposi¢des sobre chefia
forte e a mobilizacdo de trabalho em larga escala? Antes de avancar com essas
questdes detenhamo-nos um pouco sobre a relacido “dono” ritual e kawokd-mona.



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristiteles Barcelos | 11

Acumular e distribuir: a via para a chefia

O fato de alguém se tornar “dono” ritual nao lhe garante que seus kawokd-mona

lhe devotardo trabalhos. Para que isso ocorra, o “dono” deve demonstrar ser
digno da “confianca da comunidade”, para entdo ser creditado com um trabalho
inicial, que pode ser uma roca de mandioca ou apenas uma etapa de sua produ-
¢do, em geral, o plantio ou a colheita. Esse crédito é imediatamente englobado
pelos valores do respeito (monapaki) e da vergonha (aipitsiki), atingindo um valor
maior —o da generosidade (kamanakaiyapai)—, quando entra em cena a distri-
buicdo do que foi produzido. A diade crédito-distribuicdo promove uma reacao
em cadeia sempre retro-alimentada pelo respeito e a vergonha. Quanto mais
um “dono” oferece alimentos, mais vergonha seus kawokd-mona sentem dele,
e em funcdo dessa vergonha sentem-se moralmente constrangidos a retribuir o
alimento com novos trabalhos. O “dono” deve “humilhar” os seus kawokd-mona
com a sua generosidade. Contudo, em certos casos, essa relacdo pode se enfra-
quecer ou se romper dentro de poucos anos.

Em um texto sobre a ma consciéncia de matar animais para o consumo hu-
mano, Descola acaba por delinear uma “moral amazoénica”, para a qual, confor-
me sugere o autor, a condenacao da avareza

deriva menos de uma obsessao pela reciprocidade que da obrigacdo de ser gene-
roso com o proximo e de um certo desdém com relacdo a acumulacdo de bens
materiais. (Descola 1998: 33).

Penso que o autor atinge o cerne da questdo, mas ha algumas nuances na
etnografia wauja que nos pede ponderacao a respeito de tal “desdém”. Entre os
Wauja, acumular ndo é um problema moral, todos anseiam acumular. O proble-
ma é nao distribuir, é ser avaro. No ambito dos rituais de apapaatai e da pro-
ducao do status amunaw, quem nao é generoso perde as condi¢oes de acumular.

Um grande amunaw é alguém capaz de sustentar um considerdvel ntimero
de rituais, e conseqiientemente de arregimentar pessoas para os trabalhos. Essas
pessoas trabalham nos rituais patrocinados pelo chefe porque elas confiam na
sua generosidade, ou seja, no seu compromisso em dar continuidade aos ciclos
produtivos. Um homem de poder entre os Wauja é um homem capaz de acu-
mular e de distribuir, mas também de intimidar (Ireland 1993, 1996; Menezes
Bastos 1995).

Os especialistas rituais (kawokd-mona) tém um papel fundamental na legi-
timacdo dos chefes. Para a economia politica wauja nada é mais precioso que
obter a confianca e o respeito dos kawokd-mona, pois nada adianta ser “dono”



12 |munbo AMAZONICO 3: 17-42, 2012 |

dos rituais se ndo ha quem os execute, por outro lado os kawokd-mona nunca
sdo “donos” dos rituais que eles oficiam. A 16gica organizacional dos rituais de
producao wauja funda-se na idéia de que ninguém pode performatizar os seus
préprios rituais. Mesmo que um chefe seja um grande flautista, ele nunca podera
performatizar um ritual em seu préprio favor. Portanto, o proprio sistema limita
as possibilidades de acumular capacidades politicas. Alids, a estrutura de rela-
¢Oes sociais, vista de um horizonte mais amplo, dificilmente permite autonomias
pessoais, assim como ndo ha auto-cura, também néo ha auto-promoc¢éao politica.
E absolutamente impossivel nesse sistema que alguém decida se tornar um mes-
tre de musica para executar um ritual em seu préprio favor.

Estamos diante de um sistema politico no qual a multiplicacio das funcoes (de
coordenacdo, de execucdo, de cuidado, de iniciativa...) resultaria da vontade
clastriana de recusar o poder de coercao? Este fracionamento do poder em ml-
tiplas e pequenas competéncias € uma desconfianca absoluta do poder ou do
poder absoluto? (Menget 1993: 69).

O problema nao é exatamente acumular poder, mas acumular diferentes po-
deres e unifica-los. A “multiplicacdo de fun¢des” politicas e rituais é um efeito
da desconfianca do poder absoluto, e ndo da desconfianca absoluta do poder.

Em suma, o sistema se configura da seguinte maneira: os xamas visionéario-
-divinatérios (yakapd) atestam que os amunaw, em seus processos de adoecimen-
to, sdo “donos” de tais e tais apapaatai; e os especialistas rituais (kawokd-mona)
atestam que apenas eles podem performatizar os rituais de apapaatai para os
amunaw. Esse sistema ternério, fundado na interdependéncia hierdrquica desses
trés status sociais, € propriamente o sistema de ritualizacdo dos apapaatai, no
qual cada movimento/decisdo singular tende a repercutir no todo.

Producao, transmissao e o custo pessoal do prestigio

Em funcao do sentido biogréfico do tempo ritual, a idéia de continuum, visto
como um plano consciente de producao ritual continua e singular de homens e
mulheres amunaw, desenha com maior precisdo a paisagem etnogréfica xingua-
na. Cada ritual no Alto Xingu é feito, primordialmente, para uma tnica pessoa.
Todos os demais que dele participam sdo chamados de “os acompanhantes”.
Assim, no Pohokd wauja, apenas um menino terd ambos os 16bulos auriculares
perfurados com agulha de fémur de onga. Eventualmente, outros meninos de
alta “linhagem” de amunaw poderdo ter uma de suas orelhas perfuradas com tal
agulha. Nos “acompanhantes” usam-se apenas agulhas de madeira.



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | 13 ‘

Inicia-se af uma série de procedimentos que distinguira os meninos de uma
mesma geracdo. Entre os Wauja, o Pohokd tem sido feito a cada 15 anos, em
média. Nessa ocasido, todas as aldeias do Alto Xingu sdo convidadas a (re)co-
nhecer o menino que foi escolhido para ser um futuro amunaw. A diferenca de
idade entre eles varia em até sete anos. Depois do ritual, os meninos mais velhos
entram em seu primeiro periodo de reclusdo pubertaria. Mas aquele que teve os
16bulos auriculares perfurados com a agulha de fémur de onga terd uma reclusao
mais prolongada que os demais, terd, portanto, uma fabricacdo distintiva do seu
corpo, tomara mais eméticos “fortes” e passara fome. Ele é deixado passar fome
para que ele molde seu cardter e aprenda a controlar sua raiva, pois um verda-
deiro amunaw é aquele que jamais se encoleriza.

O ano de realizacdo de um Pohokd é decidido em funcdo da recém entrada na
puberdade do menino escolhido. A rigor, seus pais e avés ndo farao o investimen-
to ritual necessério, cujo custo da performance musical é realmente altissimo, se
o menino escolhido ndo apresentar o carater e o temperamento desejados para
um chefe e se ele ndo puder receber o nome de um amunaw do passado®®. Os
nomes xinguanos sdo transmitidos por geracOes alternadas. Provavelmente os
nomes permanecem por séculos. Aritana, por exemplo, o atual chefe yawalapiti,
é o terceiro Aritana de uma sucessdo de grandes amulaw yawalapiti com este
nome, portanto, tataraneto de “Aritana I” (Viveiros de Castro 1977: 68).

Antes de se casar, o jovem amunaw terd demonstrado, nos grandes rituais
inter-aldedes, que é um bom lutador, e entdo fard, sozinho, a sua primeira roca e
logo se casara. Teré filhos, aprenderé a coordenar rituais, adoecerd, conquistara
a confianca do grupo, patrocinaré rituais, morrerd e serd homenageado em um
Kaumai especialmente feito para ele, no qual poderd ser “acompanhado” por
outros amunaw de diferentes idades. Por ora suspendamos a discussdo sobre o
Kaumai e prossigamos com a trajetéria de um amunaw “menor”.

Entre 1998 e 2002, acompanhei os esforcos de Itsautaku pelo reconhecimen-
to coletivo do status amunaw de uma de suas filhas e de um de seus netos. A
maior parte desse esforco deu-se em ambito ritual.

Itsautaku é neto (SS) de Topatari, um individuo historicamente reconhecido
como um grande amunaw. Porém, Itsautaku ndo alcancou um reconhecimento
politico semelhante ao do seu av0, embora tenha feito imensos esforcos nesse
sentido. Para evitar que a sua linha aristocrética caisse no esquecimento, Itsau-
taku aguardou o momento mais propicio e conseguiu continué-la de modo inte-
gral através de dois de seus descendentes.

Em 1998, nasceu o primeiro filho masculino do segundo filho de Itsautaku.
Este ndo era um neto como os outros, precisamente em funcdo de descender,



14 |munbo AmAzONICO 3:17-42, 2012 |

também por linha materna, de um outro grande amunaw do passado. Este me-
nino é, portanto, o que possui mais substancia de amunaw dentre os netos de
Itsautaku, sendo o descendente ideal para receber o direito de futuramente usar
e transmitir o nome Topatari, e, com isso, prolongar a linha aristocratica de seus
ascendentes.

Para que esse projeto pudesse se concretizar, Itsautaku teve que contratar um
Pohokd especialmente para o seu neto bebé, que ainda levava o nome Kayapu?®.
Quem oficia o rito de furacdo sdo unicamente os “donos” das cancoes de Pohokd.
Portanto, sem conhecimentos musicais especializados hd uma estagnacéo do so-
cius wauja. O Pohokd de Kayapu foi apenas “intra-aldedo”, e teve lugar dentro
da casa das flautas.

Em 2000, foi a vez de Itsautaku contratar um outro ritual de confirmacao de
status aristocratico —o Kaojatapd—, dessa vez para a sua filha Masinta, seu déci-
mo rebento. A razdo dele a ter escolhido é muito mais conjetural do que a inevi-
tavel razdo que revestiu a escolha de Kayapu dois anos antes. Masinta estava na
idade apropriada (pré-menarca), demonstrava ter o temperamento préprio de uma
amuluneju e tinha desejo de sé-la. E no Kaojatapd que as participantes recebem a
famosa tatuagem de trés linhas paralelas sobre a face externa superior de ambos os
bracos, referida por Karl von den Steinen como um sinal distintivo arawak “para
caracterizar homens e mulheres das familias dos caciques” (1940: 232-233). No
Kaojatapd para Masinta, outras quinze meninas, suas “acompanhantes”, também
receberam a tatuagem. No entanto, nenhuma delas teve seu grau aristocrético re-
conhecido na mesma altura que o de Masinta, que “puxou” da mae de Itsautaku o
seu status de amuluneju. Continuemos com a trajetdria desse amunaw.

Em seu trabalho de campo de 1980, Vera Coelho notou que Itsautaku

néo era um individuo muito benquisto no seu grupo: ndo tomava parte em muitas
das festividades e trabalhos coletivos e sobre ele pesavam muitas acusagoes de
feiticaria. Talvez por causa disso, fazia freqiientes visitas ao posto indigena, de
onde voltava trazendo muitos objetos de origem industrial, como, por exemplo,
um carrinho de méo e vérias outras ferramentas. (Coelho 1980).'7

Naquele ano, Itsautaku era um jovem de aproximadamente 33 anos de idade
que vivia na casa de seu FB'®, ou seja, ele ainda ndo era chefe de uma unidade
residencial. Como mencionei acima, foi s6 no final da década de 1980, com a sua
iniciacdo no xamanismo visionario-divinatério entre os Kamayurd, que Itsautaku
comecou a ver a diminuicdo dessas acusacoes. Além disso, ao longo de toda a
década de 1990, Itsautaku fez pesados investimentos nos rituais de Kawokd e
de Yamurikumd dos quais ele é “dono”. Para sustenta-los, Itsautaku dependia



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | 15 ‘

de um abastecimento mais ou menos freqiiente de excedentes de peixes e de
rocas suficientemente produtivas para oferecer comida ritual aos seus kawokd-
-mona Kawokd e kawokd-mona Yamurikumd. Para tanto, ele contava com os seus
co-residentes. Mas por que estariam esses co-residentes interessados em fazer
investimentos nos rituais de seu sogro ou pai? Seguindo a légica do sistema,
arrisco uma hipétese.

Quando um genro pesca para sustentar os rituais de seus sogros co-residen-
tes, ele estaria pensando, sobretudo, em seus filhos, ou melhor, na possibilida-
de destes receberem nome(s) importante(s) ou objetos rituais dos avos. Devido
a transmissao preferencial do status de amunaw por geracoes alternadas, o genro
co-residente tem que produzir os sogros para produzir o filho ou para que sua
esposa herde as flautas Kawokd, caso seu pai ou sua mae as possua, e para que
estas um dia possam ser transferidas para um de seus filhos.

Embora trajetérias desse tipo facam total sentido, as vicissitudes do convi-
vio doméstico levam muitos genros a desistir de ajudar seus sogros. Parte da
desisténcia pode se dar em funcdo de uma fraca resposta da “comunidade” aos
investimentos feitos pela casa. Insatisfeitos, os genros acabam construindo suas
proprias residéncias e constituindo uma outra unidade de cooperacao domésti-
ca, porém sem perder lacos de cooperacdo com a antiga residéncia. Muitos dos
conflitos domésticos entre os Wauja resultam de insatisfacdes em torno da distri-
buicdo de peixe. Em toda casa onde ha pelo menos um “dono” de ritual perma-
nente (sobretudo de Kawokd e Yamurikumd), a producdo alimentar, em especial
a pesca, esta sob atenta observacao dos apapaatai, ou melhor, dos kawokd-mona
que os “representam”. Piyulaga é um lugar onde todos véem tudo, ou pelo menos,
quase tudo.

Quando perguntei ao filho sénior de Itsautaku o que ele faria com as flautas
Kawokd de seu pai, caso este falecesse, recebi a seguinte resposta:

Eu ia acabar. (...) Porque eu nédo gosto. Eu ndo quero ficar igual ao meu pai que
sofreu com (por causa de) Kawokd. Ele ndo comeu direito a comida dele s6 para
dar para Kawokd. (...) E quando (os) genros dele pescavam, chegavam com muito
peixe. Al meu pai pegava os melhores peixes e levava para o enekutaku (centro
da aldeia) para dar para Kawokd.

A resposta de outro filho de Itsautaku sobre a mesma questdo, pondera sobre
trés aspectos:

Por mim, se eu fosse filho tinico, se ndo tivesse meus irméos, eu acabaria com
todas as festas dele. Ia queimar tudo (referindo-se a Kawokd e Tankwara). (...)
Porque eu ndo tenho roca grande, ndo tenho como dar comida. (...) Eu acho que



‘ 16 |Munbo AMAZONICO 3: 17-42, 2012 |

minha irma (a primogénita de Itsautaku) vai querer Kawokd para ela. (Mas) se
antes de morrer, meu pai disser que tem que cuidar (de Kawokd), a gente vai ter
que cuidar.

2

Itsautaku é “dono” de trés rituais permanentes de apapaatai (Kawokd, Yamuri-
kumd e Tankwara). H4 mais de uma década ele vem trabalhando sofregamente em
busca do “reconhecimento da comunidade”, a ponto de ofertar comida em “exces-
s0”, como esclarecem seus filhos. Em tom de desgosto, os mesmos acrescentam que
os kawokd-mona de Itsautaku ndo tém “vergonha da comida que recebem dele”,
por isso eles “trabalham pouco”, ou melhor, eles demonstram um reconhecimento
menor do que Itsautaku deseja receber.

A duracao e intensidade dos investimentos nos diferentes amunaw nem sem-
pre é previsivel e certos estados de coisas podem mudar o curso do reconhe-
cimento politico. Um dos fatores dessa imprevisibilidade sdo as acusacdes de
feiticaria, o principal pivot de “contra-poder” no Alto Xingu. As acusacdes, exilios
e execucdes podem levar uma linha de amunaw ao desaparecimento, devido a
dificuldade que seus membros enfrentam em confirmar e produzir ritualmente o
seu status de amunaw, na condi¢do de exilados. Se este status ndo for confirma-
do, a cada geracdo alternada, a linha corre o risco de ser extinta.

Ha formas mais sutis e menos arriscadas de competicdo por prestigio do que
acusar um adversario de feiticeiro. Dissensdes no campo politico wauja vinham
ocorrendo por razao de um “desequilibrio” envolvendo as producdes rituais de
Tankwara e de Kawokd. Um dos cinco “donos” de Tankwara é acusado de rece-
ber “excessivos” trabalhos de seus kawokd-mona, enquanto um dos “donos” de
Kawokd ha muito ndo é beneficiado, como ele préprio desejaria, com uma roca,
uma casa ou belas panelas. Segundo a légica hierdrquica da posse de objetos ritu-
ais, tal “desequilibrio” nao deveria ocorrer, pelo menos a um longo prazo, como
vem ocorrendo. Se observados isoladamente, os rituais de Kawokd e Tankwara
pouco esclareceriam sobre a “socialidade politica” (Strathern 1988: 97) wauja.
Ao contrastar o patrocinio de ambos os rituais, nota-se que estd em processo um
questionamento da “estrutura hierarquica” em que esses objetos estdo situados,
o qual se da por meio do conflito entre pessoas amunaw (“nobres”). O conflito
é também entre o “conceito-madeira” (durdvel) e o “conceito-bambu” (efémero):
ponto de convergéncia epistemoldgica do sistema. Mas ndo é apenas no ritual
que certas posicoes sociopoliticas podem ser alteradas ou revogadas —um “gran-
de chefe” pode ser acusado de feiticaria, um “nobre menor” pode se tornar um
“grande chefe”. No Alto Xingu, a inconstancia das posicoes balanca o desejo
privado de equilibrio.



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | Aristoteles Barcelos | 17

Palavras finais: a dimensao supra-local do status amunaw

Na esfera wauja, o reconhecimento politico que um amunaw pode obter é expres-
so, sobretudo, por meio do recebimento de artefatos, desde rocas a adornos de
luxo (awojopaixé) e casas. E uma idéia de opuléncia que orienta a economia poli-
tica wauja. Um grande amunaw é um kapapalataipai (pessoa que estd acumulando
objetos valiosos), e isso é o reflexo do investimento que a “comunidade” faz
nele. Se os pais e avbs investem em suas criancas e adolescentes, a “comunida-
de” investe em seus amunaw adultos. Se estes investimentos sdo interrompidos,
a possibilidade do reconhecimento pleno do status de amunaw de uma pessoa
pode estagnar. A intensa circulacdo de artefatos e alimentos trabalha para a pro-
gressdo do status amunaw. Sem abundéncia e fluéncia ndo hé como possuir esse
status, e muito menos a chefia de aldeia. O reconhecimento supra-local desse
status culmina no Kaumai. No caminho ha os rituais de apapaatai: as maquinas
da opuléncia.

Quando os convidadores de rituais inter-aldedes chegam a uma aldeia xin-
guana eles sdo recebidos pelo putakanaku wekeho (“dono” da aldeia), que convo-
ca os amunaw locais para levarem objetos de luxo (panelas e torradores de beiju
finamente pintados, colares e cintos de caramujo, adornos plumarios de cabeca)
para serem trocados na aldeia anfitrid. Sdo esses objetos que fazem circular e
que dao notoriedade ao nome de um amunaw. Um amunaw que nao tem objetos
de luxo para levar para os rituais em outras aldeias ndo atinge reconhecimento
supra-local. Um dado importante: apenas pessoas que passaram pelos rituais de
Pohokd e Kaojatapd podem assumir o papel de “dono” do pagamento, ou noutras
palavras, o papel de levar objetos de luxo para trocar em outras aldeias.

Atamai, seus irmaos Mayaya e Yatund, Itsautaku, Ulepe, Yauru e Katsiparu
(as duas dltimas sdo amuluneju e grandes ceramistas) sdo os Wauja que mais
participam de rituais inter-aldedes na condicio de “donos” do pagamento. E dito
pelos Wauja que a comida oferecida pela aldeia anfitria aos seus convidados é
“paga” com os objetos de luxo levados pelos “donos” do pagamento. Na verdade,
cada um desses “donos” recebe um outro objeto em troca daquilo que ele levou.

Se isolarmos a producdo ritual em performances discretas, perderemos de
vista a possibilidade de investigar como cada ritual trabalha para impulsionar o
ritual seguinte, ou como funcionam os rituais cuja realizacédo se da em intervalos
igual ou superior a dois anos, como por exemplo o Yeju.

Agostinho (1974: conclusoes) observou a relacdo de continuidade simbélica
e ecolégica entre o Kaumai e o Ciclo do Pequi. E no limiar entre o fim da esta-
¢do seca e o inicio da estacido chuvosa que se d4 o Kaumai, exatamente quando



‘ 18 |mMunbo AMAZONICO 3: 17-42, 2012 |

comeca a maturar o pequi. Agostinho aproxima esse calendario a uma “razao”
ecolégico-econdmica, pois essa época permite levantar a abundancia de recursos
necessarios. O autor demonstra que esse calendario é encompassado por um sim-
bolismo de renovacéo socioc6smica que envolve a puberdade (condicdo de re-
producédo biolégica), a maturacio do pequi (esta fruta corresponde aos testiculos
de um Jacaré mitico), a extracao da sua castanha e o seu consumo. A castanha,
que é extraida durante a Festa do Pequi'®, fica guardada por vérios meses e s6 é
quebrada alguns dias antes do Kaumai. Segundo Agostinho (1974), a associac¢do
ritual entre jovens ptberes e castanhas de pequi funda uma idéia de fertilidade/
reproducdo que tem seu momento méximo de veiculacdo quando as reclusas
saem para distribuir as castanhas aos amunaw das outras aldeias convidadas
para o Kaumai. Esses simbolos de renovacdo estdo inteiramente envolvidos pela
homenagem aos amunaw mortos.

O Kaumai é uma repeticio simétrica e invertida do Pohokd. Se este ritual é a
anunciacdo supra-local dos provaveis futuros amunaw, o Kaumai é a confirmacao
méxima do status amunaw de uma ou mais linhas de descendéncia. Os parentes
de um amunaw morto que patrocinam o Kaumai em sua homenagem estio, na
verdade, fazendo algo préximo a um “auto-investimento”, pois, o efeito da con-
firmacdo da linha se fard sobre os descendentes do amunaw morto.

O Kaumai é o ritual onde culminam os principais elementos que articulam o
sistema: luta, casamento, recluséo, troca, nominacao e producao de descendéncia
amunaw. O Kaumai fixa de maneira supra-local os nomes do morto homenageado
e atribui-lhes valor, também supra-local. Alids, todo o movimento de producao
de status especiais, seja o de amunaw, o de msico ritual (apayekeho) ou o de
“dono” ritual (nakai oweheho) aponta invariavelmente para ambitos supra-locais.

Grande parte da biografia de um amunaw é atravessada pelo seu patrocinio
de rituais de apapaatai. Embora as suas realiza¢des tenham um fundo majorita-
riamente local, é preciso estar atento a um segundo fundo, nem sempre muito
evidente, e cuja amplitude é supra-local. Ou seja, os rituais de apapaatai reali-
zam-se também num nivel inter-aldedo. Neste caso eles sdo chamados de Yeju,
havendo ainda a “variante” Huluki.

O Yeju pode acontecer para Kawokd, Yamurikumd e Tankwara. Um Yeju é
basicamente caracterizado pelo encontro, numa aldeia anfitria, de vérios grupos
kawokd-mona de uma dessas trés formas rituais. Assim, segundo os principios
ontoldgicos dos rituais de apapaatai, Oncas e Tracajas da aldeia wauja podem ir
dancar com Sapos e Tucunarés da aldeia mehinako ou com Arraias e Beija-Flores
da aldeia kamayura. No Yeju, convida-se apenas uma aldeia. Além de objetos-
-pagamento, os convidados devem levar, para a aldeia anfitria, as suas flautas,



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | 19 ‘

no caso de Yeju Kawokd, ou os seus clarinetes, no caso de Yeju Tankwara, ou os
seus coros de mulheres, no caso de Yeju Yamurikumd. A particularidade do Yeju
assenta-se, portanto, em promover a circulacio simultdnea de objetos-pagamen-
to (e.g. colares de conchas de caramujo, panelas, adornos plumérios etc.) e de
objetos de rituais permanentes (flautas) ou semi-permanentes (clarinetes), estes,
porém, sao levadas de volta a aldeia dos convidados, juntamente com os objetos-
-pagamento trocados com os seus anfitrides.

A promocao de um Yeju inter-aldedo traz enorme prestigio aos “donos” ritu-
ais da aldeia anfitrid. Muitos “donos” rituais esperam até dez anos para recebe-
rem de seus kawokd-mona um reconhecimento dessa magnitude. O Gltimo Yeju
inter-aldedo na aldeia Wauja deu-se em 1998 e foi realizado em nome dos cinco
“donos” de Yamurikumd, tendo sido seus convidados os Kamayura.

Num primeiro momento, vimos que os rituais de apapaatai sdo internamente
hierarquizados, agora vemos um outro nivel de hierarquizagao, tao crucial quanto
aquele, cujo sentido repousa no préprio “funcionamento” da “sociedade regional
xinguana”. O Yeju inter-aldedo é o degrau méximo de reconhecimento que um im-
portante “dono” ritual —que no caso wauja é invariavelmente um amunaw— pode
receber em vida. Depois disso, s6 o Kaumai, mas ai ele ja estd morto.

O Alto Xingu apresenta um problema para o modelo clastreano de poder
politico nas terra baixas da América do Sul. Esse modelo tem recentemente re-
cebido revisoes cuidadosas da arqueologia, histéria e etnografia (Heckenberger
2005; Sztutman 2005). O material xinguano corrobora com essas revisoes e com
a interpretacao de Santos-Granero (1993) de que o chefe ndo é “nem o prisionei-
ro do grupo, despossuido de autoridade politica, nem o queridinho dos deuses
que age como um tirano”. O poder do chefe xinguano é um negécio cosmopo-
litico, cujo célculos sdo realizados num ambiente onde varias forcas de contra-
-poder geram um ambiente de permanente instabilidade (Barcelos Neto 2006b;
Figueiredo 2010; Guerreiro Junior 2012). Se o status de amunaw é, até certo
ponto, herdado, a sua expressao como poder politico é, por sua vez, totalmente
construida. Esta construcdo se da sobre a constante busca de algumas poucas
linhas de estabilidade, as quais se revelam basicamente na manutencdo de boas
relacoes de afinidade e na conservacao de objetos-apapaatai, ou objetos de po-
der, em um idioma turneriano. No centro dessa linha de estabilidade esta o trio
de flautas Kawokd, esses poderosos espiritos servidores dos chefes. Lembro-me
ouvir de Atamai, o chefe wauja, uma declaracdo de frustracdo: “Eu sempre quis
ter Kawokd, mas é muito caro”. “Caro” aqui é precisamente o que diz respeito ao
trabalho comunitario para sustentar Kawokd. Mas se o chefe for muito querido
pelo grupo, esse alto custo pode ser substancialmente minimizado. Enfim, no
Alto Xingu, ndo ha como ser o queridinho dos espiritos sem antes sé-lo do grupo.



‘ 20 |munpo AmAZONICO 3:17-42, 2012 |

Agradecimentos

Meus trabalhos de campo foram financiados pelo Governo do Estado da Bahia
e pela UFsC (ano de 1998), pelo Museu Nacional de Etnologia de Portugal (ano
2000), pela FAPESP (anos de 2001 e 2002) e pelo Musée du quai Branly (anos
de 2004 e 2005). A CAPES, a FAPESP e 0 CNPq concederam-me bolsas de estudos
em diferentes etapas da pesquisa. Agradeco os valiosos comentarios de Eduardo
Viveiros de Castro, Robin Wright, Sylvia Caiuby Novaes e Dominique Gallois,
membros da minha banca de tese de doutorado, em cujo texto este artigo se ba-
seia. Os Wauja acolheram minha pesquisa com interesse e seriedade. A eles meu
estimado reconhecimento. Agradeco também a Lux Vidal, Rafael de Menezes
Bastos, Pedro Agostinho e Michael Heckenberger as orientacdes recebidas ao
longo dessa pesquisa.

Notas

1 No noroeste amazonico e entre alguns grupos do Brasil Central hd um alinhamento
entre o tempo do corpo e o tempo dos astros, ou melhor dito, a realizacdo de um
determinado ritual de transformacéo corporal é concomitante ao aparecimento e/
ou passagem de determinados corpos celestes (Hugh-Jones 1982; Fabian 1982).

2 Ritual de iniciacdo masculino.

3 Ritual de iniciacdo feminino em que algumas meninas pré-ptiberes recebem uma
tatuagem no braco direito como sinal de confirmacdo de seu status de amuluneju
(feminino de amunaw).

Vide Piedade (2004) para um estudo detalhado de Kawokd e suas cancdes.

5 HA4 mais dois trios de Kawokd fabricados e constituidos, todavia eles estdo “para-
dos” por motivo de viuvez. A manutencdo de um ritual de apapaatai depende de
uma unidade de producdo doméstica plena e articulada: marido, esposa, filho(a)s,
genros e/ou noras.

6 As grafias maitdscula e mintiscula empregadas nos nomes dos seres ndo-humanos
dizem respeito a distin¢do entre pessoas-animais (doravante Animal) e animais-
-animais (doravante animal). Assim, “onca” corresponde ao animal da espécie
Panthera ong¢a, enquanto “Onca” a uma pessoa-ong¢a (Yanumaka). Os nomes dos
objetos rituais que estdo mais proximos dos protétipos espirituais sdo também
grafados em maitsculo (e.g. o clarinete Tankwara, a flauta Kawokd).

7  Os kawokd-mona sdo os “especialistas rituais” que “reprensentam” para o doente os
apapaatai que o adoeceram. Eles tem o duplo papel de conectar ritualmente o doente
ao seu kawokd, i.e., ao apapaatai “familiarizado” apés a cura e de conectar esse mes-
mo apapaatai a comunidade via producao e consumo de alimentos cozidos.



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristiteles Barcelos | 21

10

11

12

13

14

15

16

17

Piyulaga é a maior e principal das trés aldeias wauja. A populacdo total de Piuyla-
ga em julho de 2001 era de 268 individuos. A populacdo entre O e 20 anos era
constituida de 179 individuos, e a de 20 a 70 anos, de 86 individuos. Embora,
os adolescentes tenham pouca participagdo nas performances rituais, varios deles
engajam-se nos trabalhos rituais coletivos, sobretudo nas rocas. Essa populagio
podia aumentar em até 20 pessoas, visto que estas tinham um transito mais ou
menos constante entre Piyulaga e as outras duas aldeias.

Tipo de aerofone globular.

Por ambos terem sido adoecidos pelo mesmo apapaatai, Ulepe e Mana (marido
e esposa) sdo donos consorciados do mesmo conjunto de flautas. Muito recente-
mente recebi a noticia de que Ulepe havia acabado de se tornar “dono” de Arraias
(Yapu) sob forma ritual de Yamurikumd (Yamurikumd Yapuneju ndu) e que um
ritual estava sendo feito enquanto ele se encontrava internado em Canarana.

Flauta de bambu, também as vezes feita de PVC, dita filhote de Kawokd. E ainda
um instrumento didético, usado para aprender as melodias de Kawokd.

Os clarinetes Tankwara sdo de Yanahin, filho de Itsautaku. Durante algum tempo,
quando Yanahin esteve fora de Piyulaga, seu pai alimentou essas Ongas. Como
Yanahin ainda nao dispde dos meios para sustenta-las, ele resolveu suspender o
patrocinio desse ritual para retomé-lo em um momento oportuno.

Makaojo é como os Wauja chamam os indios Bakairi, que outrora fizeram parte do
sistema xinguano. Makaojoneju ndu é um apapaatai, cuja caracteristica distintiva
assenta-se na musica. As cancoes de Makaojoneju ndu sdo chamadas de Kawokd-
-kumd, e tém uma relacao direta com as mtsicas das flautas Kawokd (Mello 2005).

A metodologia para o estudo do cultivo da mandioca entre os Wauja foi empresta-
da de Robert Carneiro (1983), cujos dados apontam que 80% da dieta kuikuro (e
xinguana, por extensdo) é baseada no consumo desse tubérculo.

Algumas vezes, ouvi, no interior de um grupo de primos paralelos, comentarios do
tipo: “faltou nome para mim”, “meus primos ja pegaram os nomes dos meus avds”.
As pessoas se referiam aos nomes “importantes”, aqueles que permitiriam gerar
alguma distin¢do. A importancia e extensao desse tema escapam as limitagoes des-
ta etnografia. Num trabalho de campo futuro, pretendo explorar a atribuicdo de

valores aos nomes wauja e os mecanismos de sua transmissao.

Este nome é uma corruptela de Kayap6, tendo, para este bebé, um sentido apenas
provisorio.

Atualmente Itsautaku continua trazendo objetos, porém, ndo mais coisas ordina-
rias como carrinhos de mio. Em 2002, ele e trés de seus filhos construiram uma
pequena aldeia turistica de estilo xinguano, na area de uma fazenda fronteirica
ao parque, onde eles fazem apresentacdes de danca e vendem artesanato para
turistas. Como pagamento, Itsautaku e seus filhos receberam um barco com motor
a diesel. Sua decis@o de construir essa “aldeiazinha” para obter um barco “parti-
cular” foi muito criticada pelos amunaw wauja, do mesmo modo que anos atras o
criticavam por trazer carrinhos de mao e outros objetos do posto.



22 |MUNDO AMAZONICO 3: 17-42, 2012 |

18 Esclareco que a residéncia na casa do irméo do pai ndo é um “traco estrutural”.

19 A Festa do Pequi acontece entre meados de outubro e o fim de novembro ou inicio
de dezembro, e o Kaumai entre a tltima semana de julho e a primeira semana de
setembro.

Referéncias

AGOSTINHO, PEDRO. 1974. Kwarip. Mito e ritual no Alto Xingu. Sao Paulo: EDUSP.

BARCELOS NETO, ARISTOTELES. 2006a “Doenca de indio”: O principio patogénico da
alteridade e os modos de transformacido em uma cosmologia amazonica. Campos:
Revista de Antropologia Social 7(1): 9-34.

. 2006b. “De divina¢des xaméanicas e acusagoes de feiticaria: imagens wauja da
agéncia letal”. Mana — Estudos de Antropologia Social 12(2): 285-313.

. 2007. “Witsixuki: desejo, doenca e morte entre os Wauja da Amazoénia Meri-
dional”. Journal de la Société des Américanistes 93(1): 73-95.

. 2009. “The (de)animalization of objects: food offerings and the subjectiviza-
tion of masks and flutes among the Wauja of Southern Amazonia”. En: Fernando
Santos-Granero (ed.). The Occult Life of Things: Native Amazonian Theories of Mate-
riality and Personhood, pp. 128-153. Tucson: University of Arizona Press.

BASsO, ELLEN BECKER. 1981. “A Musical View of the Universe: Kalapalo Myth and
Ritual as Religious Performance”. Journal of Latin American Folklore 94: 273-291.

CARNEIRO, ROBERT. 1957. Subsistence and Social Structure: an Ecological Study of the
Kuikuro Indians. Tesis de doctorado en Antropologia. Ann Arbor: Universidade de
Michigan.

. 1977. “Recent Observations on Shamanism and Witchcraft among the Kui-
kuro Indians of Central Brazil”. Annals of the New York Academy of Sciences 293:
215-228.

.1983. “The Cultivation of Manioc among the Kuikuru of the Upper Xingu”. En:
Raymond Hames & William Vickers (eds.). Adaptative Responses of Native Amazo-
nians, pp. 65-111. New York: Academic Press.

. 1993. “Quarup: a festa dos mortos no Alto Xingu”. En: Vera Penteado Coelho
(org.). Karl von den Steinen: um século de antropologia no Xingu, pp. 405-429. Sao
Paulo: EDUSP.

CHAUMEIL, JEAN-PIERRE. 1997. “Les os, les fl{ites, les morts. Mémoire et traitement
funéraire en Amazonie”. Journal de la Société des Américanistes 83: 83-110.

COELHO, VERA PENTEADO. 1980. Cadernos de campo. Indios Waura. Manuscrito.

DESCOLA, PHILIPPE.1998. “Estrutura ou Sentimento: Relacdo com o Animal na Amazo-
nia”. Mana, Rio de Janeiro, 4(1): 23-46.



PESSOAS DE PRESTIGIO: DOS RITUAAIS XINGUANOS E A COSMOPILITICA WAUJA | _Aristoteles Barcelos | 23 ‘

FABIAN, STEPHEN. 1982. “Ethnoastronomy of the Eastern Bororo Indians of Mato Gros-
so, Brazil”. En: Anthony Aveni and Gary Urton (eds.). Ethnoastronomy and Archae-
oastronomy in the American Tropics. Annals of the New York Academy of Science 385:
283-301.

FIGUEIREDO, MARINA. 2010. A flecha do ciime: o parentesco e seu avesso segundo os
Aweti do Alto Xingu. Tesis de doctorado en Antropologia Social. Museu Nacional,
Universidade Federal do Rio de Janeiro.

GORDON, CESAR. 2003. Folhas palidas: a incorporacao Xikrin (Mebéngokre) do dinhei-
ro e das mercadorias. Tesis de doctorado en Antropologia Social. Museu Nacional,
Universidade Federal do Rio de Janeiro.

GUERREIRO JUNIOR, ANTONIO. 2012. Ancestrais e suas sombras: uma etnografia da
chefia kalapalo e seu ritual mortuario. Tesis de doctorado en Antropologia Social.
Universidade de Brasilia.

HECKENBERGER, MICHAEL. 2005. The Ecology of Power: Culture, Place and Personhood
in the Southern Amazon, AD 1000-2000. New York: Routledge.

HUGH-JONES, STEPHEN. 1982. “The Pleiades and Scorpius in Barasana Cosmology”.
En: Anthony Aveni and Gary Urton (eds.). Ethnoastronomy and Archaeoastronomy
in the American Tropics. Annals of the New York Academy of Science 385: 183-202.

IRELAND, EMILIENNE. 1993. Witchcraft accusations and political succession in a Xingu so-
ciety. Comunicacao apresentada na Conferéncia “Lowland South America Indians”,
Bennington College, Bennington.

. 1996. Upper Xingu politics in historical context. Comunicacao apresentada no
Grupo de Trabalho “Alto Xingu, uma Perspectiva Histdrica: Pré-Histéria, Historia,
Indagacao Cientifica e Futuro Sécio-Politico”, XX Reunido Brasileira de Antropo-
logia, Salvador.

MELLO, MARIA IGNEZ. 2005. lamurikuma: mdsica, mito e ritual entre os Wauja do Alto
Xingu. Tesis de doctorado en Antropologia Social. Universidade Federal de Santa
Catarina.

MENEZES BASTOS, RAFAEL. 1995. “Indagacéo sobre os Kamayura, o Alto Xingu e ou-
tros nomes e coisas: uma etnologia da sociedade xinguara”. Anudrio Antropoldgico
94: 227-269.

MENGET, PATRICK. 1993. “Les frontiéres de la chefferie: remarques sur le systéme po-
litique du haut Xingu (Brésil) ”. L’Homme 126-128 (2-4): 59-76.

PIEDADE, ACACIO TADEU. 2004. O canto do Kawok&: mdsica, cosmologia e filosofia
entre os Wauja do Alto Xingu. Tesis de doctorado en Antropologia Social. Univer-
sidade Federal de Santa Catarina.

SANTOS-GRANERO, FERNANDO. 1993. “From Prisoner of the Group to Darling of the
Gods: An Approach to the Issue of Power in Lowland South America”. L’Homme
126-128 (2-4): 213-230.

STEINEN, KARL VON DEN. 1940. “Entre os Aborigenes do Brasil Central”. Revista do
Arquivo Municipal, Sdo Paulo, 34-52 (separata).



24 | MunDO AMAZONICO 3:17-42, 2012 |

STRATHERN, MARILYN. 1988. The Gender of the Gift: Problems with Women and Problems
with Society in Melanesia. Berkeley: University of California Press.

SZTUTMAN, RENATO. 2005. O profeta e o principal: a acdo politica amerindia e seus
personagens. Tesis de doctorado en Antropologia Social. Universidade de Sao Paulo.

TAYLOR, ANNE-CHRISTINE & VIVEIROS DE CASTRO, EDUARDO. 2006. “Un corps fait
de regards”. En: Stéphane Breton (ed.). Qu’est-ce qu’un corps? , pp. 148-199. Paris:
Musée du quai Branly, Flammarion.

VIVEIROS DE CASTRO, EDUARDO. 1977. Individuo e sociedade no Alto Xingu: os Ya-
walapiti. Tesis de maestria en Antropologia Social. Museu Nacional, Universidade
Federal do Rio de Janeiro.

. 2001. “Gut feelings about Amazdnia: potencial affinity and the construction
of sociality”. En: Laura Rival & Neil Whitehead (eds.). Beyond the Visible and the
Material: the Amerindianization of Society in the Work of Peter Riviére, pp. 19-43.
Oxford: Oxford University Press.

. 2002. “Atualizacgdo e contra-efetuacdo do virtual: o processo do parentesco”.
En: A inconstdncia da alma selvagem e outros ensaios de antropologia, pp. 401-456.
Sao Paulo: Cosac & Naify.

Fecha de recepciéon: XX de XX de XX.
Fecha de aceptacién: XX de XX de XX.



