
mundo amazónico 3, 2012 | 17-42 | © Aristóteles Barcelos | issn 2145-5074 | doi:10.5113/ma.3.28094 | 

Aristóteles Barcelos Neto 

Objetos de poder, pessoas de prestígio: 

a temporalidade biográfica dos rituais xinguanos 

e a cosmopolítica wauja

  Resumo

Da puberdade à senioridade um aristocrata xinguano participará  e será responsável pela rea-
lização e patrocínio de dezenas de rituais intra e inter-aldeões, os quais são a raiz da produção 
e manutenção de um tipo singular de status política (amunaw), cuja fonte de poder é tanto ex-
terna (espíritos-monstros patogênicos/xamânicos) quanto interna (redes familiares de trabalho 
ritual). A relação entre essas fontes resulta na produção de um conjunto de objetos rituais que 
também trabalham em favor do prestígio dos amunaw, cujo zenite é alcançado em seus rituais 
funerários. Do poder personalizado de um amunaw, restarão, após a sua morte, os nomes aos 
quais ele conferiu fama. Tento demonstrar neste artigo como esse sistema ritual pode maximi-
zar ou minimizar a expressão de poder dos amunaw e a sua transmissão para seus descendentes.

Palavras-chave; Alto Xingu; rituais de produção; cosmologia amazônica; prestígio político; objetos 
rituais.

 

Objects of Power, People of Prestige: 

The biographical temporality of Xinguano rituals 

and the Wauja cosmopolitics

 Abstract 

From puberty to old age, a Xinguano aristocrat will participate in, help perform and sponsor 
dozens of intra and inter-village rituals. These rituals, in turn, lie at the root of the production 
and maintenance of a singular type of political status (amunaw) whose source of power is both 
external (pathogenic/shamanic spirits-monsters) and internal (family networks of ritual work). 
The relation between these sources results in the production of ritual objects that also work to 
boost the prestige of the amunaw. However, it is only in their funerary rituals that the glory of 
the amunaw can be fully celebrated. After his death, what remains of the personified power of 
an amunaw are the names to which he conferred fame. In this article I attempt to show how 
this ritual system can maximize or minimize the amunaw’s power and its transmission to his 
descendants.

Keywords; Upper Xingu region; rituals of production; Amazonian cosmology; political prestige; 
ritual objects.

Aristoteles Barcelos Neto. Doutor em antropologia pela Universidade de São Paulo, Lecturer in the Arts and 
Antropology of the Americas na University of East Anglia, Reino Unido, e professor colaborador do Programa 
de Pós-Graduação em Antropologia Social da Universidade de São Carlos. barcelosneto@gmail.com



|    2    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

 Introdução

Na Amazônia indígena, a construção do tempo ritual está fortemente base-
ada em objetivações dos momentos críticos de transformações corporais; 

assim, os rituais de puberdade (iniciação, nominação), cura (xamânicos) e morte 
(funerais) são aqueles que constróem e atualizam as relações sociocosmológicas 
mais centrais (Viveiros de Castro 2001, 2002). O tempo do ritual é o tempo do 
corpo —da sua fabricação, do seu amadurecimento e da sua putrefação, basi-
camente (Taylor & Viveiros de Castro 2006)1. Mas às vezes, do morto, há algo 
material que permanece entre os viventes, permitindo que um certo excedente 
se some ao previsível ciclo de reposição de corpos. Os ossos de que são feitas 
certas flautas sagradas (Chaumeil 1997) e os nomes que embelezam as pessoas 
(Gordon 2003) são alguns exemplos emblemáticos dessas sobras dos mortos que 
são incorporadas aos ciclos de reprodução social. De maneiras diversas e mais 
ou menos difusas, as sobras dos mortos são índices que retêm a sua personitude.

Os modos de retenção de personitude na Amazônia indígena não comportam 
uma fórmula que os sintetize; porém, conforme pretendo argumentar, parece 
existir uma correlação entre hierarquia, estratificação, produção/conservação 
de excedentes e a retenção de personitudes humanas e não-humanas. No caso 
xinguano, ambas personitudes são capturadas/fixadas em objetos rituais (basi-
camente flautas de madeira e clarinetes) mais ou menos duráveis conforme o 
tipo de ritual em que eles estão inseridos. O dilema wauja é exatamente sobre o 
tempo que esses objetos devem durar entre os humanos, ou dito de outro modo, 
o problema é: até  quando um grupo de pessoas deve, por exemplo, fazer uso 
dos poderes que um trio de flautas de madeira representa. A dissolução de certos 
grupos rituais e o abandono ou a destruição de aerofones são sinais de uma re-
lação incômoda com a acumulação prolongada e com o uso do excedente como 
expressão de poder político. Porém, há algo também a ser dito sobre o processo 
que antecede a produção desses objetos e sobre a trajetória que permite certas 
pessoas a acumulá-los, seja herdando-os de um parente morto, ou adquirindo-os 
ritualmente por meio de processos de cura de doenças graves.

Tentarei demonstrar que o regime biográfico dos rituais xinguanos enfatiza 
disputas pela progressão de um certo prestígio político, o qual está assentado so-
bre uma noção de ascendência amunaw (aristocrata). Recorro ao material xikrin 
para impulsionar um eixo de argumentação. Segundo Gordon:

Há uma estreita conexão entre ‘beleza’  (cerimonial), ‘riqueza’  (nos termos xi-
krin), parentesco, sustentação política e chefia. Mais parentes, mais riqueza, mais 
beleza, mais agência. Essas coisas andam juntas na socialidade mebêngôkre. (...) 



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    3    |    

O objetivo dos rituais é conferir ou confirmar, pública e coletivamente, os nomes 
bonitos e as prerrogativas cerimoniais. (2003: 272).

 A equação xikrin —parentes, riqueza, beleza, prestígio— é familiar à tecitura 

wauja de (re)produção sociocosmológica. Digamos, contudo, que entre os Wauja o 

objetivo é criar as condições de progressão e transmissão do status amunaw.

Personagens e objetos da produção ritual

Grosso modo, à exceção do Pohoká2 e do Kaojatapá3, rituais do início da vida, 
e do Kaumai (figura 1) e do Yawari (figura 2), rituais do fim da vida, todos os 
demais rituais wauja relacionam-se diretamente a uma condição patogênica cor-
rente ou pregressa causada por apapaatai, espíritos-monstros, seres prototípicos 
da alteridade, cuja potência xamânica, de altíssimo grau, pode ser capturada 
pelos objetos rituais (figura 3), seus próprios duplos, que serão usados para curar 
o doente (Barcelos Neto 2009). A potência xamânica dos apapaatai diz respeito 
à suas capacidades de transformarem seus próprios corpos e os corpos de outros 
seres, em especial os humanos.

 Figura 1

Sepultura de amunaw para o ritual do Kaumai (Kwarup) (A. Barcelos Neto, 2000)



|    4    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

Figura 2

Amunaw pintado como harpia para o ritual Yawari (A. Barcelos Neto, 2001)



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    5    |    

Figura 3

Os apapaatai Arco-íris e Jatobá na forma de máscaras gigantes Atujuwá (A. Barcelos Neto, 2001)

 As famosas flautas Kawoká4, feitas de madeira dura, interditadas à visão 
feminina, e recolhidas à uma casa especial (kuwakuho) no centro da aldeia, são 
os objetos-sujeitos rituais mais importantes de todo o Alto Xingu, cujo poder 
transcende a cura e abrange, como veremos, vários níveis de relações, inclusive 
laborais. Os rituais de/para apapaatai são os rituais do meio da vida. São aqueles 
que implicam, por meio dos objetos rituais que eles demandam, a possibilidade 
de criar uma rede de produção ritual mais extensa, envolvendo diversas unida-
des residenciais. 

Todo grande amunaw comporta em sua biografia a tipologia ritual xinguana 
em sua completude. Nenhum xinguano, por mais elevado que seja seu status 
aristocrático ao nascer, será, de fato, um grande amunaw se ele não adoecer, ou 
melhor, se por meio da cura das suas doenças graves ele não conseguir capturar, 
acumular e controlar um excedente de agência que existe entre os apapaatai. Tal 
excedente de agência é a própria potência patogênica dos apapaatai (Barcelos 
Neto 2006a, 2007), sobre a qual o ritual é posto a controlar/ transformar. Se os 
rituais de apapaatai surgem em função de superar uma condição patológica espe-
cífica de uma certa pessoa, a sua continuidade seria em função de uma economia 
política de prestígio, cuja operação simbólica básica parece ser a “familiariza-



|    6    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

ção” dos apapaatai, ou seja, transformar uma relação de “predação” (doença) em 
uma de “produção” (política). Ao colocar em curso tal operação o doente torna-
-se “dono” de ritual (nakai owokeho), i.e. aquele que tem a obrigação de cuidar e 
alimentar ritualmente os apapaatai que o adoecerem (Barcelos Neto 2009).

Viveiros de Castro, em seu estudo sobre os Yawalapíti, observou o mesmo pa-
drão que observei para os Wauja à respeito da relação entre os status de amunaw 
(amulaw em yawalapíti) e de nakai oweheho: 

 O amulaw é aquele que dispõe de uma capacidade de mobilização de trabalho 
–de seus filhos e afins– maior que a maioria. Isto lhe permite acesso a símbolos 
valorizados pelo grupo, especialmente o patrocínio das festas em homenagem 
aos espíritos. Todas as cerimônias que tinham dono entre os Yawalapíti se repar-
tiam entre uns poucos indivíduos, ditos amulaw. (1977: 221).

 Os apapaatai apenas subsistem/permanecem como objetos-personagens ri-
tuais entre os humanos quando há uma relação contínua entre a oferta de ali-
mentos e a produção de artefatos utilitários. Essa relação é chamada de upete, i.e. 
“pagamento/prestação”. Qualquer ação ritual específica gera pagamentos. Com 
a exceção dos rituais xamânicos e do enterramento do morto, não se contrata, 
de modo privado, um serviço ritual. Alguém (ou um grupo) deve se oferecer a 
fazê-lo segundo a observação de necessidades prementes, devendo, portanto, ser 
pago(a) por quem se beneficiou do serviço. O movimento inicial que gera a dívi-
da de reciprocidade raramente parte do beneficiário da tarefa ritual. O caminho 
que beneficia alguém com um ritual de produção é, como veremos, tortuoso e 
em algumas vezes árduo. Vejamos um pouco da dinâmica produtiva gerada pelos 
rituais de apapaatai.

Entre os anos de 2000 e 2002, período em que recolhi os dados quantitativos 
apresentados nesse artigo, havia treze grupos permanentes de trabalhos rituais 
entre os Wauja: três de flautas Kawoká5, cinco de clarinetes Tankwara e cinco de 
cantoras Yamurikumã (vide quadro 1 abaixo). A dois dos grupos de Kawoká e a 
três dos grupos de Tankwara são somados, em caráter consorciado, cinco duplas 
de cantor/percussionista, conhecidos por Kagaapa (uma espécie de Peixe)6. Iso-
ladamente, Kagaapa não é capaz de mobilizar trabalhos rituais coletivos, sendo 
apenas “ajudantes” nos mesmos. Assim, por exemplo, quando os kawoká-mona7 
Tankwara de Atamai propõem fazer uma roça para ele, Atanaku e Sapalaku, 
que são seus kawoká-mona Kagaapa, imediatamente se juntam a Tankwara. Esses 
treze grupos rituais mais as cinco duplas de Kagaapa são compostos por 54 in-
divíduos adultos (31 homens e 23 mulheres). Esta cifra correspondia a 63% dos 
adultos de Piyulaga entre 20 e 70 anos8. Portando a maioria dos Wauja está enga-
jada nesses grupos rituais. Algumas pessoas fazem parte de mais de um grupo ao 



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    7    |    

mesmo tempo. Kaomo, o principal flautista wauja, é kawoká-mona de Itsautaku 
e Ulepe, embora ocupando status diferentes em cada grupo. No primeiro, ele é 
apenas opamona (“companheiro”, i.e flautista coadjuvante), já no segundo ele é 
kawoká-mona kitsimãi (“líder”/ “principal” do grupo).

 Quadro 1 

Os rituais permanentes de apapaatai e seus “donos”

“Espécie” de apapaatai
Formas rituais
Dos apapaatai

“Donos” rituais

Kajutukalu nãu (Sapos) Kawoká Itsautaku

Itsei-xumã nãu (Fogos)
Kawoká
Mutukutãi9

Ulepe/Maná10

Yanumaka nãu (Onças)

Kawoká
Mutukutãi
Kawokatãi sênior11 
Kawokatãi júnior

Itsakumã

Yanumaka nãu (Onças) Tankwara Itsautaku

Yanumaka nãu (Onças) Tankwara Mayaya

Yanumaka nãu (Onças) Tankwara Atamai

Aluwa-kumã nãu (Morcegos) Tankwara Aluwakumã

Yanumaka nãu (Onças) Tankwara Yanahin/Itsautaku12

Kajutukaluneju nãu (Mulheres Sapo) Yamurikumã Itsautaku

Aluwaneju nãu (Mulheres Morcego) Yamurikumã Aluwakumã

Makaojoneju nãu (Mulheres “Bakairi”)13 Yamurikumã Yatuná

Makaojoneju nãu (Mulheres “Bakairi”) Yamurikumã Mayaya

Ixuneju nãu (Mulheres Tracajá) Yamurikumã Itsakumã

 O número de componentes dos grupos de kawoká-mona variam de dois (e.g. 
Kagaapa) a sete integrantes (e.g. Yamurikumã), mas há também variações intra-
-específicas, mais precisamente nos grupos de Kawoká. O grupo patrocinado por 
Itsautaku é composto por três flautistas; outro grupo, patrocinado por Ulepe, 
é formado por quatro —o quarto integrante, contudo, não toca Kawoká, mas 
Mutukutãi, um aerofone que a “acompanha”—, um terceiro grupo, cujo “dono” 
é Itsakumã, é composto por seis indivíduos: três flautistas de Kawoká, um de 
Mutukutãi e os dois últimos de Kawokátãi. Tankwara não varia, sua formação 
é sempre na modalidade de quinteto. Essas formações são extremamente rele-
vantes para o ponto de vista da performance —porque Tankwara é impensável 
como trio, do mesmo modo que Kawoká não funciona como quinteto—, e ainda 
incidem diretamente no número de pessoas dedicadas ao “dono” ritual.



|    8    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

As variações inter e intra-específicas na formação dos grupos de kawoká-
-mona adquirem um sentido mais explícito quando associadas à variação na 
“posse” de rituais. São sete os “donos” de rituais permanentes, alguns deles acu-
mulando dupla ou triplamente o status de “dono”. Estes sete “donos” rituais e 
os 54 kawoká-mona, que trabalham para a manutenção dos “seus” rituais, são 
os personagens de uma trama cosmopolítica que envolve praticamente todos os 
residentes de Piyulaga.

Um grupo de kawoká-mona constitui a unidade econômica básica de um de-
terminado ritual, a qual temporariamente se amplia quando os demais morado-
res da aldeia são convocados a colaborar com as tarefas. De um ponto de vista 
amplo, os grupos de kawoká-mona ensejam grandes ações coletivas sob o coman-
do do kawoká-mona kitsimãi, que não por acaso é o principal performer do grupo. 
Em um trio de Kawoká, por exemplo, o kawoká-mona kitsimãi é o Kawoká topá, 
i.e. aquele que “canta”, os outros dois flautistas, que ficam dos seus lados esquer-
do e direito, são Kawoká omonawato, os que lhe “respondem” ou “acompanham”. 
Basso é enfática na afirmação da centralidade da música no processo produtivo:

A atividade musical é, na realidade, impelida por uma convocação para a atividade 
econômica e, portanto, marca os atos econômicos como sendo “do rito”. É nesta 
medida que a atuação musical constitui ela própria um índice do econômico. Ao 
mesmo tempo, a atividade econômica somente é levada a cabo por conta da ne-
cessidade de pagar aqueles que atuam num evento ritual planejado. (1981: 284).

 Os pagamentos a que Basso se refere são unicamente feitos em alimentos 
cozidos oferecidos pelos “donos” rituais. A maior parte é  constituída de subpro-
dutos da mandioca. Uma visada sobre a sua produção leva-nos um pouco mais 
ao interior do sistema ritual dos apapaatai. 

A respeito do plantio da mandioca entre os Kuikuro, Robert Carneiro faz as 
seguintes observações:

A grande intensidade com que os Kuikuro plantam, colhem e estocam mandio-
ca é verdadeiramente impressionante. A sensação é  de acumulação abundante, 
pródiga até. No entanto, não se trata de ostentação. Não há  nenhuma exibi-
ção ofensiva da farinha estocada, nenhuma competição para ver quem consegue 
produzir mais. E seguramente nenhum tubérculo é abandonado para apodrecer, 
como demonstração de afluência. O que verificamos é uma oferta controlada de 
mandioca refletindo uma abundância confortável. (Carneiro 1983: 105)

 E ainda:

O cultivo da mandioca proporciona, portanto, aos Kuikuro uma sólida e ampla 
base de subsistência. Com esta base, eles desenvolveram uma cultura relativa-



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    9    |    

mente rica para os padrões da Floresta Tropical. Há, por exemplo, diversas ceri-
mônias no ciclo ritual kuikuro para as quais eles  dispõem de muito tempo para 
efetivamente participar delas. Além disto, estou convencido de que, antes do con-
tato com os europeus, a cultura kuikuro era ainda mais rica. Os Kuikuro e grupos 
vizinhos habitavam povoados maiores, tinham chefes mais fortes, mobilizavam 
trabalho em maior escala e talvez possuíssem mesmo classes. Ainda que não 
tenha criado tal cultura, o cultivo da mandioca forneceu a fundação econômica 
sobre a qual pode ser erguida a cultura em questão (Carneiro 1993: 108).

 Na década de 1950, Carneiro demonstrou que os Kuikuro produziam man-
dioca duas vezes e meia acima da sua necessidade de consumo (Carneiro 1957: 
159). Uma segunda pesquisa na década de 1970 confirma seus dados anteriores 
(Carneiro 1977: 105-106). Minha investigação das roças14 wauja mostra uma 
cifra inferior (1,6 vezes). Todavia, penso que ela seja oscilante, estando sujeita a 
ciclos ou vicissitudes que desconheço. 

Carneiro interpreta os excedentes de farinha e polvilho como um “seguro ali-
mentar” para os casos de perda acidental da produção, como ataques de porcos e 
formigas, incêndio dos silos, infestação de insetos e fungos etc. Sugiro uma amplia-
ção da interpretação sobre o excedente, porém sem desvinculá-lo totalmente da 
idéia de “seguro alimentar”. Ao equalizar o conjunto das roças kuikuro, Carneiro 
deixou de lado dois aspectos que considero importantes: em primeiro, o lugar 
social da produção dos excedentes e em segundo, a classificação social da mesma.

O conjunto das roças wauja é emicamente dividido em duas categorias: as 
roças domésticas e as roças de/para apapaatai. Meus dados apontam que o lugar 
social da produção dos excedentes localiza-se nos trabalhos coletivos guiados 
pela música/dança dos kawoká-mona. Todavia, as roças de apapaatai são apenas 
uma parte de um conjunto maior de produtos que inclui desde pequenas pás de 
beiju, cestos, panelas de cerâmica, canoas, até casas de 40 metros de comprimen-
to. De toda sorte, as roças são o maior bem dos apapaatai. Plantadas ano a ano 
elas garantem a permanência destes entre os Wauja.

Algumas cifras oferecem uma idéia mais clara da dimensão econômica dos 
rituais de apapaatai. Dos 44.67 acres plantados em Piyulaga, no ano de 2002, 
7.96 acres (aproximadamente dezoito por cento da área cultivada de mandioca) 
são devidos aos kawoká-mona Kawoká e kawoká-mona Tankwara; e das catorze 
canoas de madeira existentes em Piyulaga, três (vinte e um por cento das canoas, 
portanto) tinham sido feitas pelos kawoká-mona Kawoká naquele mesmo ano. 
Essas cifras podem oscilar em até cinco por cento para mais ou para menos.

Entre os Wauja, cada indivíduo adulto possui pelo menos uma roça plantada 
por ele ou com a ajuda de seus filhos não casados. Toda casa é auto-suficiente 



|    10    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

na produção de farinha e polvilho. Contudo, pequenas quantidades de comida 
circulam diariamente entre as casas por meio de vínculos de ofertas entre os 
parentes cruzados, portanto, uma circulação sem vínculos com os rituais de apa-
paatai, e que está limitada ao produto das roças domésticas. As medições que 
realizei das roças e da produção doméstica de farinha e de polvilho mostram 
que os kawoká-mona não dependem das roças de apapaatai, ou seja, das roças de 
seus “donos”, para se alimentarem. A farinha e o polvilho das roças rituais ficam 
estocados no interior da casa dos seus “donos”, em silos próprios, separados dos 
silos da produção doméstica. Estes podem fazer uso privado dos produtos rituais, 
porém não devem esgotá-los no âmbito do consumo doméstico, exceto por algu-
ma razão muito excepcional. Vale aqui citar um caso.

Em 2002, o período de colheita de mandioca e de produção de polvilho 
correspondeu aos dois últimos meses da complicada gravidez de Uno, segunda 
filha de Mayaya, o que a impossibilitou de realizar os trabalhos. As kawoká-
-mona Yamurikumã de Mayaya perceberam a gravidade da situação e assumiram 
a produção de polvilho como tarefa ritual. Elas convocaram grande grupo de 
mulheres que colheu toda a mandioca da roça do marido de Uno. Em dez dias as 
Yamurikumã realizaram um trabalho que a Uno custaria dois meses de dedica-
ção. Todavia, essa produção não seria prioritariamente destinada às Yamurikumã 
de Mayaya, mas ao consumo doméstico da casa deste amunaw, o que também 
inclui Uno e sua família nuclear. Durante os dias de trabalho das Yamurikumã, o 
marido de Uno pescou para elas e Uno preparou os cozidos de peixe, os beijus e 
os mingaus. As Yamurikumã de Mayaya esperarão novas retribuições de alimento 
em momentos mais oportunos para Uno. As Yamurikumã trabalharam porque 
elas tiveram pena de Uno: “apapaatai é assim, tem que ajudar quando ‘dono’ 
precisa”, disse o marido de uma das kawoká-mona Yamurikumã de Mayaya. Neste 
caso, ajudaram a filha do “dono”, porém, como eles são co-residentes, a ajuda 
contemplava Mayaya também.

Já que os kawoká-mona não dependem da produção ritual para a sua subsis-
tência, então porque eles se engajam em tarefas com esse caráter? Por que 63% 
dos adultos de Piyulaga trabalham esporadicamente para concentrar recursos nas 
casas de sete homens, que, aliás, são todos reconhecidamente amunaw? Por que 
os dados do cultivo da mandioca remeteram Carneiro a suposições sobre chefia 
forte e a mobilização de trabalho em larga escala? Antes de avançar com essas 
questões detenhamo-nos um pouco sobre a relação “dono” ritual e kawoká-mona.



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    11    |    

 Acumular e distribuir: a via para a chefia

 O fato de alguém se tornar “dono” ritual não lhe garante que seus kawoká-mona 
lhe devotarão trabalhos. Para que isso ocorra, o “dono” deve demonstrar ser 
digno da “confiança da comunidade”, para então ser creditado com um trabalho 
inicial, que pode ser uma roça de mandioca ou apenas uma etapa de sua produ-
ção, em geral, o plantio ou a colheita. Esse crédito é imediatamente englobado 
pelos valores do respeito (monapaki) e da vergonha (aipitsiki), atingindo um valor 
maior —o da generosidade (kamanakaiyapai)—, quando entra em cena a distri-
buição do que foi produzido. A díade crédito-distribuição promove uma reação 
em cadeia sempre retro-alimentada pelo respeito e a vergonha. Quanto mais 
um “dono” oferece alimentos, mais vergonha seus kawoká-mona sentem dele, 
e em função dessa vergonha sentem-se moralmente constrangidos a retribuir o 
alimento com novos trabalhos. O “dono” deve “humilhar” os seus kawoká-mona 
com a sua generosidade. Contudo, em certos casos, essa relação pode se enfra-
quecer ou se romper dentro de poucos anos.

Em um texto sobre a má consciência de matar animais para o consumo hu-
mano, Descola acaba por delinear uma “moral amazônica”, para a qual, confor-
me sugere o autor, a condenação da avareza

deriva menos de uma obsessão pela reciprocidade que da obrigação de ser gene-
roso com o próximo e de um certo desdém com relação à acumulação de bens 
materiais. (Descola 1998: 33). 

 Penso que o autor atinge o cerne da questão, mas há algumas nuances na 
etnografia wauja que nos pede ponderação a respeito de tal “desdém”. Entre os 
Wauja, acumular não  é um problema moral, todos anseiam acumular. O proble-
ma é  não distribuir, é ser avaro. No âmbito dos rituais de apapaatai e da pro-
dução do status amunaw, quem não é generoso perde as condições de acumular. 

Um grande amunaw é alguém capaz de sustentar um considerável número 
de rituais, e conseqüentemente de arregimentar pessoas para os trabalhos. Essas 
pessoas trabalham nos rituais patrocinados pelo chefe porque elas confiam na 
sua generosidade, ou seja, no seu compromisso em dar continuidade aos ciclos 
produtivos. Um homem de poder entre os Wauja é um homem capaz de acu-
mular e de distribuir, mas também de intimidar (Ireland 1993, 1996; Menezes 
Bastos 1995). 

Os especialistas rituais (kawoká-mona) têm um papel fundamental na legi-
timação dos chefes. Para a economia política wauja nada é mais precioso que 
obter a confiança e o respeito dos kawoká-mona, pois nada adianta ser “dono” 



|    12    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

dos rituais se não há quem os execute, por outro lado os kawoká-mona nunca 
são “donos” dos rituais que eles oficiam. A lógica organizacional dos rituais de 
produção wauja funda-se na idéia de que ninguém pode performatizar os seus 
próprios rituais. Mesmo que um chefe seja um grande flautista, ele nunca poderá 
performatizar um ritual em seu próprio favor. Portanto, o próprio sistema limita 
as possibilidades de acumular capacidades políticas. Aliás, a estrutura de rela-
ções sociais, vista de um horizonte mais amplo, dificilmente permite autonomias 
pessoais, assim como não há auto-cura, também não há auto-promoção política. 
É absolutamente impossível nesse sistema que alguém decida se tornar um mes-
tre de música para executar um ritual em seu próprio favor.

Estamos diante de um sistema político no qual a multiplicação das funções (de 
coordenação, de execução, de cuidado, de iniciativa...) resultaria da vontade 
clastriana de recusar o poder de coerção? Este fracionamento do poder em múl-
tiplas e pequenas competências é   uma desconfiança absoluta do poder ou do 
poder absoluto? (Menget 1993: 69).

 O problema não é exatamente acumular poder, mas acumular diferentes po-
deres e unificá-los. A “multiplicação de funções” políticas e rituais é um efeito 
da desconfiança do poder absoluto, e não da desconfiança absoluta do poder.

Em suma, o sistema se configura da seguinte maneira: os xamãs visionário-
-divinatórios (yakapá) atestam que os amunaw, em seus processos de adoecimen-
to, são “donos” de tais e tais apapaatai; e os especialistas rituais (kawoká-mona) 
atestam que apenas eles podem performatizar os rituais de apapaatai para os 
amunaw. Esse sistema ternário, fundado na interdependência hierárquica desses 
três status sociais, é propriamente o sistema de ritualização dos apapaatai, no 
qual cada movimento/decisão singular tende a repercutir no todo.

 Produção, transmissão e o custo pessoal do prestígio

Em função do sentido biográfico do tempo ritual, a idéia de continuum, visto 
como um plano consciente de produção ritual contínua e singular de homens e 
mulheres amunaw, desenha com maior precisão a paisagem etnográfica xingua-
na. Cada ritual no Alto Xingu é feito, primordialmente, para uma única pessoa. 
Todos os demais que dele participam são chamados de “os acompanhantes”. 
Assim, no Pohoká wauja, apenas um menino terá ambos os lóbulos auriculares 
perfurados com agulha de fêmur de onça. Eventualmente, outros meninos de 
alta “linhagem” de amunaw poderão ter uma de suas orelhas perfuradas com tal 
agulha. Nos “acompanhantes” usam-se apenas agulhas de madeira. 



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    13    |    

Inicia-se aí uma série de procedimentos que distinguirá  os meninos de uma 
mesma geração. Entre os Wauja, o Pohoká tem sido feito a cada 15 anos, em 
média. Nessa ocasião, todas as aldeias do Alto Xingu são convidadas a (re)co-
nhecer o menino que foi escolhido para ser um futuro amunaw. A diferença de 
idade entre eles varia em até sete anos. Depois do ritual, os meninos mais velhos 
entram em seu primeiro período de reclusão pubertária. Mas aquele que teve os 
lóbulos auriculares perfurados com a agulha de fêmur de onça terá uma reclusão 
mais prolongada que os demais, terá, portanto, uma fabricação distintiva do seu 
corpo, tomará mais eméticos “fortes” e passará fome. Ele é deixado passar fome 
para que ele molde seu caráter e aprenda a controlar sua raiva, pois um verda-
deiro amunaw é aquele que jamais se encoleriza. 

O ano de realização de um Pohoká é decidido em função da recém entrada na 
puberdade do menino escolhido. A rigor, seus pais e avós não farão o investimen-
to ritual necessário, cujo custo da performance musical é realmente altíssimo, se 
o menino escolhido não apresentar o caráter e o temperamento desejados para 
um chefe e se ele não puder receber o nome de um amunaw do passado15. Os 
nomes xinguanos são transmitidos por gerações alternadas. Provavelmente os 
nomes permanecem por séculos. Aritana, por exemplo, o atual chefe yawalapíti, 
é o terceiro Aritana de uma sucessão de grandes amulaw yawalapíti com este 
nome, portanto, tataraneto de “Aritana I” (Viveiros de Castro 1977: 68).

Antes de se casar, o jovem amunaw terá demonstrado, nos grandes rituais 
inter-aldeões, que é um bom lutador, e então fará, sozinho, a sua primeira roça e 
logo se casará. Terá filhos, aprenderá a coordenar rituais, adoecerá, conquistará 
a confiança do grupo, patrocinará rituais, morrerá e será homenageado em um 
Kaumai especialmente feito para ele, no qual poderá ser “acompanhado” por 
outros amunaw de diferentes idades. Por ora suspendamos a discussão sobre o 
Kaumai e prossigamos com a trajetória de um amunaw “menor”.

Entre 1998 e 2002, acompanhei os esforços de Itsautaku pelo reconhecimen-
to coletivo do status amunaw de uma de suas filhas e de um de seus netos. A 
maior parte desse esforço deu-se em âmbito ritual. 

Itsautaku é neto (SS) de Topatari, um indivíduo historicamente reconhecido 
como um grande amunaw. Porém, Itsautaku não alcançou um reconhecimento 
político semelhante ao do seu avô, embora tenha feito imensos esforços nesse 
sentido. Para evitar que a sua linha aristocrática caísse no esquecimento, Itsau-
taku aguardou o momento mais propício e conseguiu continuá-la de modo inte-
gral através de dois de seus descendentes.

Em 1998, nasceu o primeiro filho masculino do segundo filho de Itsautaku. 
Este não era um neto como os outros, precisamente em função de descender, 



|    14    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

também por linha materna, de um outro grande amunaw do passado. Este me-
nino é, portanto, o que possui mais substância de amunaw dentre os netos de 
Itsautaku, sendo o descendente ideal para receber o direito de futuramente usar 
e transmitir o nome Topatari, e, com isso, prolongar a linha aristocrática de seus 
ascendentes.

Para que esse projeto pudesse se concretizar, Itsautaku teve que contratar um 
Pohoká especialmente para o seu neto bebê, que ainda levava o nome Kayapu16. 
Quem oficia o rito de furação são unicamente os “donos” das canções de Pohoká. 
Portanto, sem conhecimentos musicais especializados há uma estagnação do so-
cius wauja. O Pohoká de Kayapu foi apenas “intra-aldeão”, e teve lugar dentro 
da casa das flautas.

Em 2000, foi a vez de Itsautaku contratar um outro ritual de confirmação de 
status aristocrático —o Kaojatapá—, dessa vez para a sua filha Masinta, seu déci-
mo rebento. A razão dele a ter escolhido é muito mais conjetural do que a inevi-
tável razão que revestiu a escolha de Kayapu dois anos antes. Masinta estava na 
idade apropriada (pré-menarca), demonstrava ter o temperamento próprio de uma 
amuluneju e tinha desejo de sê-la. É no Kaojatapá que as participantes recebem a 
famosa tatuagem de três linhas paralelas sobre a face externa superior de ambos os 
braços, referida por Karl von den Steinen como um sinal distintivo arawak “para 
caracterizar homens e mulheres das famílias dos caciques” (1940: 232-233). No 
Kaojatapá para Masinta, outras quinze meninas, suas “acompanhantes”, também 
receberam a tatuagem. No entanto, nenhuma delas teve seu grau aristocrático re-
conhecido na mesma altura que o de Masinta, que “puxou” da mãe de Itsautaku o 
seu status de amuluneju. Continuemos com a trajetória desse amunaw. 

Em seu trabalho de campo de 1980, Vera Coelho notou que Itsautaku

não era um indivíduo muito benquisto no seu grupo: não tomava parte em muitas 
das festividades e trabalhos coletivos e sobre ele pesavam muitas acusações de 
feitiçaria. Talvez por causa disso, fazia freqüentes visitas ao posto indígena, de 
onde voltava trazendo muitos objetos de origem industrial, como, por exemplo, 
um carrinho de mão e várias outras ferramentas. (Coelho 1980).17 

 Naquele ano, Itsautaku era um jovem de aproximadamente 33 anos de idade 
que vivia na casa de seu FB18, ou seja, ele ainda não era chefe de uma unidade 
residencial. Como mencionei acima, foi só no final da década de 1980, com a sua 
iniciação no xamanismo visionário-divinatório entre os Kamayurá, que Itsautaku 
começou a ver a diminuição dessas acusações. Além disso, ao longo de toda a 
década de 1990, Itsautaku fez pesados investimentos nos rituais de Kawoká e 
de Yamurikumã dos quais ele é “dono”. Para sustentá-los, Itsautaku dependia 



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    15    |    

de um abastecimento mais ou menos freqüente de excedentes de peixes e de 
roças suficientemente produtivas para oferecer comida ritual aos seus kawoká-
-mona Kawoká e kawoká-mona Yamurikumã. Para tanto, ele contava com os seus 
co-residentes. Mas por que estariam esses co-residentes interessados em fazer 
investimentos nos rituais de seu sogro ou pai? Seguindo a lógica do sistema, 
arrisco uma hipótese.

Quando um genro pesca para sustentar os rituais de seus sogros co-residen-
tes, ele estaria pensando, sobretudo, em seus filhos, ou melhor, na possibilida-
de destes receberem nome(s) importante(s) ou objetos rituais dos avôs. Devido 
à transmissão preferencial do status de amunaw por gerações alternadas, o genro 
co-residente tem que produzir os sogros para produzir o filho ou para que sua 
esposa herde as flautas Kawoká, caso seu pai ou sua mãe as possua, e para que 
estas um dia possam ser transferidas para um de seus filhos. 

Embora trajetórias desse tipo façam total sentido, as vicissitudes do conví-
vio doméstico levam muitos genros a desistir de ajudar seus sogros. Parte da 
desistência pode se dar em função de uma fraca resposta da “comunidade” aos 
investimentos feitos pela casa. Insatisfeitos, os genros acabam construindo suas 
próprias residências e constituindo uma outra unidade de cooperação domésti-
ca, porém sem perder laços de cooperação com a antiga residência. Muitos dos 
conflitos domésticos entre os Wauja resultam de insatisfações em torno da distri-
buição de peixe. Em toda casa onde há pelo menos um “dono” de ritual perma-
nente (sobretudo de Kawoká e Yamurikumã), a produção alimentar, em especial 
a pesca, está sob atenta observação dos apapaatai, ou melhor, dos kawoká-mona 
que os “representam”. Piyulaga é um lugar onde todos vêem tudo, ou pelo menos, 
quase tudo.

Quando perguntei ao filho sênior de Itsautaku o que ele faria com as flautas 
Kawoká de seu pai, caso este falecesse, recebi a seguinte resposta: 

Eu ia acabar. (...) Porque eu não gosto. Eu não quero ficar igual ao meu pai que 
sofreu com (por causa de) Kawoká. Ele não comeu direito a comida dele só para 
dar para Kawoká. (...) E quando (os) genros dele pescavam, chegavam com muito 
peixe. Aí meu pai pegava os melhores peixes e levava para o enekutaku (centro 
da aldeia) para dar para Kawoká. 

A resposta de outro filho de Itsautaku sobre a mesma questão, pondera sobre 
três aspectos:

Por mim, se eu fosse filho único, se não tivesse meus irmãos, eu acabaria com 
todas as festas dele. Ia queimar tudo (referindo-se à Kawoká e Tankwara). (...) 
Porque eu não tenho roça grande, não tenho como dar comida. (...) Eu acho que 



|    16    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

minha irmã (a primogênita de Itsautaku) vai querer Kawoká para ela. (Mas) se 
antes de morrer, meu pai disser que tem que cuidar (de Kawoká), a gente vai ter 
que cuidar.

Itsautaku é “dono” de três rituais permanentes de apapaatai (Kawoká, Yamuri-
kumã e Tankwara). Há mais de uma década ele vem trabalhando sofregamente em 
busca do “reconhecimento da comunidade”, a ponto de ofertar comida em “exces-
so”, como esclarecem seus filhos. Em tom de desgosto, os mesmos acrescentam que 
os kawoká-mona de Itsautaku não têm “vergonha da comida que recebem dele”, 
por isso eles “trabalham pouco”, ou melhor, eles demonstram um reconhecimento 
menor do que Itsautaku deseja receber.

A duração e intensidade dos investimentos nos diferentes amunaw nem sem-
pre é previsível e certos estados de coisas podem mudar o curso do reconhe-
cimento político. Um dos fatores dessa imprevisibilidade são as acusações de 
feitiçaria, o principal pivot de “contra-poder” no Alto Xingu. As acusações, exílios 
e execuções podem levar uma linha de amunaw ao desaparecimento, devido à 
dificuldade que seus membros enfrentam em confirmar e produzir ritualmente o 
seu status de amunaw, na condição de exilados. Se este status não for confirma-
do, a cada geração alternada, a linha corre o risco de ser extinta.

Há formas mais sutis e menos arriscadas de competição por prestígio do que 
acusar um adversário de feiticeiro. Dissensões no campo político wauja vinham 
ocorrendo por razão de um “desequilíbrio”  envolvendo as produções rituais de 
Tankwara e de Kawoká. Um dos cinco “donos” de Tankwara é acusado de rece-
ber “excessivos” trabalhos de seus kawoká-mona, enquanto um dos “donos” de 
Kawoká há muito não é beneficiado, como ele próprio desejaria, com uma roça, 
uma casa ou belas panelas. Segundo a lógica hierárquica da posse de objetos ritu-
ais, tal “desequilíbrio” não deveria ocorrer, pelo menos a um longo prazo, como 
vem ocorrendo. Se observados isoladamente, os rituais de Kawoká e Tankwara 
pouco esclareceriam sobre a “socialidade política” (Strathern 1988: 97) wauja. 
Ao contrastar o patrocínio de ambos os rituais, nota-se que está em processo um 
questionamento da “estrutura hierárquica” em que esses objetos estão situados, 
o qual se dá por meio do conflito entre pessoas amunaw (“nobres”). O conflito 
é também entre o “conceito-madeira” (durável) e o “conceito-bambu” (efêmero): 
ponto de convergência epistemológica do sistema. Mas não é apenas no ritual 
que certas posições sociopolíticas podem ser alteradas ou revogadas —um “gran-
de chefe” pode ser acusado de feitiçaria, um “nobre menor” pode se tornar um 
“grande chefe”. No Alto Xingu, a inconstância das posições balança o desejo 
privado de equilíbrio.



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    17    |    

Palavras finais: a dimensão supra-local do status amunaw

Na esfera wauja, o reconhecimento político que um amunaw pode obter é expres-
so, sobretudo, por meio do recebimento de artefatos, desde roças a adornos de 
luxo (awojopaixê) e casas. É uma idéia de opulência que orienta a economia polí-
tica wauja. Um grande amunaw é um kapapalataipai (pessoa que está acumulando 
objetos valiosos), e isso é o reflexo do investimento que a “comunidade” faz 
nele. Se os pais e avôs investem em suas crianças e adolescentes, a “comunida-
de” investe em seus amunaw adultos. Se estes investimentos são interrompidos, 
a possibilidade do reconhecimento pleno do status de amunaw de uma pessoa 
pode estagnar. A intensa circulação de artefatos e alimentos trabalha para a pro-
gressão do status amunaw. Sem abundância e fluência não há como possuir esse 
status, e muito menos a chefia de aldeia. O reconhecimento supra-local desse 
status culmina no Kaumai. No caminho há os rituais de apapaatai: as máquinas 
da opulência.

Quando os convidadores de rituais inter-aldeões chegam a uma aldeia xin-
guana eles são recebidos pelo putakanaku wekeho (“dono” da aldeia), que convo-
ca os amunaw locais para levarem objetos de luxo (panelas e torradores de beiju 
finamente pintados, colares e cintos de caramujo, adornos plumários de cabeça) 
para serem trocados na aldeia anfitriã. São esses objetos que fazem circular e 
que dão notoriedade ao nome de um amunaw. Um amunaw que não tem objetos 
de luxo para levar para os rituais em outras aldeias não atinge reconhecimento 
supra-local. Um dado importante: apenas pessoas que passaram pelos rituais de 
Pohoká e Kaojatapá podem assumir o papel de “dono” do pagamento, ou noutras 
palavras, o papel de levar objetos de luxo para trocar em outras aldeias.

Atamai, seus irmãos Mayaya e Yatuná, Itsautaku, Ulepe, Yauru e Katsiparu 
(as duas últimas são amuluneju e grandes ceramistas) são os Wauja que mais 
participam de rituais inter-aldeões na condição de “donos” do pagamento. É dito 
pelos Wauja que a comida oferecida pela aldeia anfitriã aos seus convidados é 
“paga” com os objetos de luxo levados pelos “donos” do pagamento. Na verdade, 
cada um desses “donos” recebe um outro objeto em troca daquilo que ele levou.

Se isolarmos a produção ritual em performances discretas, perderemos de 
vista a possibilidade de investigar como cada ritual trabalha para impulsionar o 
ritual seguinte, ou como funcionam os rituais cuja realização se dá em intervalos 
igual ou superior a dois anos, como por exemplo o Yeju.

Agostinho (1974: conclusões) observou a relação de continuidade simbólica 
e ecológica entre o Kaumai e o Ciclo do Pequi. É no limiar entre o fim da esta-
ção seca e o início da estação chuvosa que se dá o Kaumai, exatamente quando 



|    18    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

começa a maturar o pequi. Agostinho aproxima esse calendário a uma “razão” 
ecológico-econômica, pois essa época permite levantar a abundância de recursos 
necessários. O autor demonstra que esse calendário é encompassado por um sim-
bolismo de renovação sociocósmica que envolve a puberdade (condição de re-
produção biológica), a maturação do pequi (esta fruta corresponde aos testículos 
de um Jacaré mítico), a extração da sua castanha e o seu consumo. A castanha, 
que é extraída durante a Festa do Pequi19, fica guardada por vários meses e só é 
quebrada alguns dias antes do Kaumai. Segundo Agostinho (1974), a associação 
ritual entre jovens púberes e castanhas de pequi funda uma idéia de fertilidade/
reprodução que tem seu momento máximo de veiculação quando as reclusas 
saem para distribuir as castanhas aos amunaw das outras aldeias convidadas 
para o Kaumai. Esses símbolos de renovação estão inteiramente envolvidos pela 
homenagem aos amunaw mortos.

O Kaumai é uma repetição simétrica e invertida do Pohoká. Se este ritual é a 
anunciação supra-local dos prováveis futuros amunaw, o Kaumai é a confirmação 
máxima do status amunaw de uma ou mais linhas de descendência. Os parentes 
de um amunaw morto que patrocinam o Kaumai em sua homenagem estão, na 
verdade, fazendo algo próximo a um “auto-investimento”, pois, o efeito da con-
firmação da linha se fará sobre os descendentes do amunaw morto.

O Kaumai é o ritual onde culminam os principais elementos que articulam o 
sistema: luta, casamento, reclusão, troca, nominação e produção de descendência 
amunaw. O Kaumai fixa de maneira supra-local os nomes do morto homenageado 
e atribui-lhes valor, também supra-local. Aliás, todo o movimento de produção 
de status especiais, seja o de amunaw, o de músico ritual (apayekeho) ou o de 
“dono” ritual (nakai oweheho) aponta invariavelmente para âmbitos supra-locais.

Grande parte da biografia de um amunaw é atravessada pelo seu patrocínio 
de rituais de apapaatai. Embora as suas realizações tenham um fundo majorita-
riamente local, é preciso estar atento a um segundo fundo, nem sempre muito 
evidente, e cuja amplitude é supra-local. Ou seja, os rituais de apapaatai reali-
zam-se também num nível inter-aldeão. Neste caso eles são chamados de Yeju, 
havendo ainda a “variante” Huluki. 

O Yeju pode acontecer para Kawoká, Yamurikumã e Tankwara. Um Yeju é 
basicamente caracterizado pelo encontro, numa aldeia anfitriã, de vários grupos 
kawoká-mona de uma dessas três formas rituais. Assim, segundo os princípios 
ontológicos dos rituais de apapaatai, Onças e Tracajás da aldeia wauja podem ir 
dançar com Sapos e Tucunarés da aldeia mehinako ou com Arraias e Beija-Flores 
da aldeia kamayurá. No Yeju, convida-se apenas uma aldeia. Além de objetos-
-pagamento, os convidados devem levar, para a aldeia anfitriã, as suas flautas, 



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    19    |    

no caso de Yeju Kawoká, ou os seus clarinetes, no caso de Yeju Tankwara, ou os 
seus coros de mulheres, no caso de Yeju Yamurikumã. A particularidade do Yeju 
assenta-se, portanto, em promover a circulação simultânea de objetos-pagamen-
to (e.g. colares de conchas de caramujo, panelas, adornos plumários etc.) e de 
objetos de rituais permanentes (flautas) ou semi-permanentes (clarinetes), estes, 
porém, são levadas de volta à aldeia dos convidados, juntamente com os objetos-
-pagamento trocados com os seus anfitriões. 

A promoção de um Yeju inter-aldeão traz enorme prestígio aos “donos” ritu-
ais da aldeia anfitriã. Muitos “donos” rituais esperam até dez anos para recebe-
rem de seus kawoká-mona um reconhecimento dessa magnitude. O último Yeju 
inter-aldeão na aldeia Wauja deu-se em 1998 e foi realizado em nome dos cinco 
“donos” de Yamurikumã, tendo sido seus convidados os Kamayurá. 

Num primeiro momento, vimos que os rituais de apapaatai são internamente 
hierarquizados, agora vemos um outro nível de hierarquização, tão crucial quanto 
aquele, cujo sentido repousa no próprio “funcionamento” da “sociedade regional 
xinguana”. O Yeju inter-aldeão é o degrau máximo de reconhecimento que um im-
portante “dono” ritual —que no caso wauja é invariavelmente um amunaw— pode 
receber em vida. Depois disso, só o Kaumai, mas aí ele já está morto. 

O Alto Xingu apresenta um problema para o modelo clastreano de poder 
político nas terra baixas da América do Sul. Esse modelo tem recentemente re-
cebido revisões cuidadosas da arqueologia, história e etnografia (Heckenberger 
2005; Sztutman 2005). O material xinguano corrobora com essas revisões e com 
a interpretação de Santos-Granero (1993) de que o chefe não é “nem o prisionei-
ro do grupo, despossuído de autoridade política, nem o queridinho dos deuses 
que age como um tirano”. O poder do chefe xinguano é um negócio cosmopo-
lítico, cujo cálculos são realizados num ambiente onde várias forças de contra-
-poder geram um ambiente de permanente instabilidade (Barcelos Neto 2006b; 
Figueiredo 2010; Guerreiro Junior 2012). Se o status de amunaw é, até certo 
ponto, herdado, a sua expressão como poder político é, por sua vez, totalmente 
construída. Esta construção se dá sobre a constante busca de algumas poucas 
linhas de estabilidade, as quais se revelam basicamente na manutenção de boas 
relações de afinidade e na conservação de objetos-apapaatai, ou objetos de po-
der, em um idioma turneriano. No centro dessa linha de estabilidade está o trio 
de flautas Kawoká, esses poderosos espíritos servidores dos chefes. Lembro-me 
ouvir de Atamai, o chefe wauja, uma declaração de frustração: “Eu sempre quis 
ter Kawoká, mas é muito caro”. “Caro” aqui é precisamente o que diz respeito ao 
trabalho comunitário para sustentar Kawoká. Mas se o chefe for muito querido 
pelo grupo, esse alto custo pode ser substancialmente minimizado. Enfim, no 
Alto Xingu, não há como ser o queridinho dos espíritos sem antes sê-lo do grupo.



|    20    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

Agradecimentos

Meus trabalhos de campo foram financiados pelo Governo do Estado da Bahia 
e pela ufsc (ano de 1998), pelo Museu Nacional de Etnologia de Portugal (ano 
2000), pela fapesp (anos de 2001 e 2002) e pelo Musée du quai Branly (anos 
de 2004 e 2005). A capes, a fapesp e o CNPq concederam-me bolsas de estudos 
em diferentes etapas da pesquisa. Agradeço os valiosos comentários de Eduardo 
Viveiros de Castro, Robin Wright, Sylvia Caiuby Novaes e Dominique Gallois, 
membros da minha banca de tese de doutorado, em cujo texto este artigo se ba-
seia. Os Wauja acolheram minha pesquisa com interesse e seriedade. À eles meu 
estimado reconhecimento. Agradeço também a Lux Vidal, Rafael de Menezes 
Bastos, Pedro Agostinho e Michael Heckenberger as orientações recebidas ao 
longo dessa pesquisa.

 Notas

1 	 No noroeste amazônico e entre alguns grupos do Brasil Central há um alinhamento 
entre o tempo do corpo e o tempo dos astros, ou melhor dito, a realização de um 
determinado ritual de transformação corporal é concomitante ao aparecimento e/
ou passagem de determinados corpos celestes (Hugh-Jones 1982; Fabian 1982). 

2 	 Ritual de iniciação masculino.
3 	 Ritual de iniciação feminino em que algumas meninas pré-púberes recebem uma 

tatuagem no braço direito como sinal de confirmação de seu status de amuluneju 
(feminino de amunaw).

4 	 Vide Piedade (2004) para um estudo detalhado de Kawoká e suas canções.
5 	 Há mais dois trios de Kawoká fabricados e constituídos, todavia eles estão “para-

dos” por motivo de viuvez. A manutenção de um ritual de apapaatai depende de 
uma unidade de produção doméstica plena e articulada: marido, esposa, filho(a)s, 
genros e/ou noras. 

6 	 As grafias maiúscula e minúscula empregadas nos nomes dos seres não-humanos 
dizem respeito à distinção entre pessoas-animais (doravante Animal) e animais-
-animais (doravante animal). Assim, “onça” corresponde ao animal da espécie 
Panthera onça, enquanto “Onça” a uma pessoa-onça (Yanumaka). Os nomes dos 
objetos rituais que estão mais próximos dos protótipos espirituais são também 
grafados em maiúsculo (e.g. o clarinete Tankwara, a flauta Kawoká).

7 	 Os kawoká-mona são os “especialistas rituais” que “reprensentam” para o doente os 
apapaatai que o adoeceram. Eles tem o duplo papel de conectar ritualmente o doente 
ao seu kawoká, i.e., ao apapaatai “familiarizado” após a cura e de conectar esse mes-
mo apapaatai à comunidade via produção e consumo de alimentos cozidos.



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    21    |    

8 	 Piyulaga é a maior e principal das três aldeias wauja. A população total de Piuyla-
ga em julho de 2001 era de 268 indivíduos. A população entre 0 e 20 anos era 
constituída de 179 indivíduos, e a de 20 a 70 anos, de 86 indivíduos. Embora, 
os adolescentes tenham pouca participação nas performances rituais, vários deles 
engajam-se nos trabalhos rituais coletivos, sobretudo nas roças. Essa população 
podia aumentar em até 20 pessoas, visto que estas tinham um trânsito mais ou 
menos constante entre Piyulaga e as outras duas aldeias.

9 	 Tipo de aerofone globular.
10 	Por ambos terem sido adoecidos pelo mesmo apapaatai, Ulepe e Maná (marido 

e esposa) são donos consorciados do mesmo conjunto de flautas. Muito recente-
mente recebi a notícia de que Ulepe havia acabado de se tornar “dono” de Arraias 
(Yapu) sob forma ritual de Yamurikumã (Yamurikumã Yapuneju nãu) e que um 
ritual estava sendo feito enquanto ele se encontrava internado em Canarana.

11 	Flauta de bambu, também as vezes feita de PVC, dita filhote de Kawoká. É ainda 
um instrumento didático, usado para aprender as melodias de Kawoká.

12 	Os clarinetes Tankwara são de Yanahin, filho de Itsautaku. Durante algum tempo, 
quando Yanahin esteve fora de Piyulaga, seu pai alimentou essas Onças. Como 
Yanahin ainda não dispõe dos meios para sustentá-las, ele resolveu suspender o 
patrocínio desse ritual para retomá-lo em um momento oportuno.

13 	Makaojo é como os Wauja chamam os índios Bakairi, que outrora fizeram parte do 
sistema xinguano. Makaojoneju nãu é um apapaatai, cuja característica distintiva 
assenta-se na música. As canções de Makaojoneju nãu são chamadas de Kawoká-
-kumã, e têm uma relação direta com as músicas das flautas Kawoká (Mello 2005).

14 	A metodologia para o estudo do cultivo da mandioca entre os Wauja foi empresta-
da de Robert Carneiro (1983), cujos dados apontam que 80% da dieta kuikuro (e 
xinguana, por extensão) é baseada no consumo desse tubérculo.

15 	Algumas vezes, ouvi, no interior de um grupo de primos paralelos, comentários do 
tipo: “faltou nome para mim”, “meus primos já pegaram os nomes dos meus avôs”. 
As pessoas se referiam aos nomes “importantes”, aqueles que permitiriam gerar 
alguma distinção. A importância e extensão desse tema escapam às limitações des-
ta etnografia. Num trabalho de campo futuro, pretendo explorar a atribuição de 
valores aos nomes wauja e os mecanismos de sua transmissão.

16 	Este nome é uma corruptela de Kayapó, tendo, para este bebê, um sentido apenas 
provisório.

17 	Atualmente Itsautaku continua trazendo objetos, porém, não mais coisas ordiná-
rias como carrinhos de mão. Em 2002, ele e três de seus filhos construíram uma 
pequena aldeia turística de estilo xinguano, na área de uma fazenda fronteiriça 
ao parque, onde eles fazem apresentações de dança e vendem artesanato para 
turistas. Como pagamento, Itsautaku e seus filhos receberam um barco com motor 
à diesel. Sua decisão de construir essa “aldeiazinha” para obter um barco “parti-
cular” foi muito criticada pelos amunaw wauja, do mesmo modo que anos atrás o 
criticavam por trazer carrinhos de mão e outros objetos do posto.



|    22    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

18 	Esclareço que a residência na casa do irmão do pai não é um “traço estrutural”.
19 	A Festa do Pequi acontece entre meados de outubro e o fim de novembro ou início 

de dezembro, e o Kaumai entre a última semana de julho e a primeira semana de 
setembro.

 Referências 

Agostinho, Pedro. 1974. Kwarìp. Mito e ritual no Alto Xingu. São Paulo: edusp.
Barcelos Neto, Aristóteles. 2006a “Doença de índio”: O princípio patogênico da 

alteridade e os modos de transformação em uma cosmologia amazônica. Campos: 
Revista de Antropologia Social 7(1): 9-34.

––––––––. 2006b. “De divinações xamânicas e acusações de feitiçaria: imagens wauja da 
agência letal”. Mana – Estudos de Antropologia Social 12(2): 285-313.

––––––––. 2007. “Wĩtsixuki: desejo, doença e morte entre os Wauja da Amazônia Meri-
dional”. Journal de la Société des Américanistes 93(1): 73-95.

––––––––. 2009. “The (de)animalization of objects: food offerings and the subjectiviza-
tion of masks and flutes among the Wauja of Southern Amazonia”. En: Fernando 
Santos-Granero (ed.). The Occult Life of Things: Native Amazonian Theories of Mate-
riality and Personhood, pp. 128-153. Tucson: University of Arizona Press.

Basso, Ellen Becker. 1981. “A Musical View of the Universe: Kalapalo Myth and 
Ritual as Religious Performance”. Journal of Latin American Folklore 94: 273-291.

Carneiro, Robert. 1957. Subsistence and Social Structure: an Ecological Study of the 
Kuikuro Indians. Tesis de doctorado en Antropología. Ann Arbor: Universidade de 
Michigan.

––––––––. 1977. “Recent Observations on Shamanism and Witchcraft among the Kui-
kuro Indians of Central Brazil”. Annals of the New York Academy of Sciences 293: 
215-228. 

––––––––. 1983. “The Cultivation of Manioc among the Kuikuru of the Upper Xingu”. En: 
Raymond Hames & William Vickers (eds.). Adaptative Responses of Native Amazo-
nians, pp. 65-111. New York: Academic Press.

––––––––. 1993. “Quarup: a festa dos mortos no Alto Xingu”. En: Vera Penteado Coelho 
(org.). Karl von den Steinen: um século de antropologia no Xingu, pp. 405-429. São 
Paulo: edusp.

Chaumeil, Jean-Pierre. 1997. “Les os, les flûtes, les morts. Mémoire et traitement 
funéraire en Amazonie”. Journal de la Société des Américanistes 83: 83-110.

Coelho, Vera Penteado. 1980. Cadernos de campo. Índios Waurá. Manuscrito.
Descola, Philippe.1998. “Estrutura ou Sentimento: Relação com o Animal na Amazô-

nia”. Mana, Rio de Janeiro, 4(1): 23-46. 



pessoas de prestígio: dos rituaais xinguanos e a cosmopilítica wauja  |  Aristóteles Barcelos  |    23    |    

Fabian, Stephen. 1982. “Ethnoastronomy of the Eastern Bororo Indians of Mato Gros-
so, Brazil”. En: Anthony Aveni and Gary Urton (eds.). Ethnoastronomy and Archae-
oastronomy in the American Tropics. Annals of the New York Academy of Science 385: 
283-301. 

Figueiredo, Marina. 2010. A flecha do ciúme: o parentesco e seu avesso segundo os 
Aweti do Alto Xingu. Tesis de doctorado en Antropología Social. Museu Nacional, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Gordon, César. 2003. Folhas pálidas: a incorporação Xikrin (Mebêngôkre) do dinhei-
ro e das mercadorias. Tesis de doctorado en Antropología Social. Museu Nacional, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Guerreiro Júnior, Antônio. 2012. Ancestrais e suas sombras: uma etnografia da 
chefia kalapalo e seu ritual mortuário. Tesis de doctorado en Antropología Social. 
Universidade de Brasília.

Heckenberger, Michael. 2005. The Ecology of Power: Culture, Place and Personhood 
in the Southern Amazon, AD 1000-2000. New York: Routledge.

Hugh-Jones, Stephen. 1982. “The Pleiades and Scorpius in Barasana Cosmology”. 
En: Anthony Aveni and Gary Urton (eds.). Ethnoastronomy and Archaeoastronomy 
in the American Tropics. Annals of the New York Academy of Science 385: 183-202.

Ireland, Emilienne. 1993. Witchcraft accusations and political succession in a Xingu so-
ciety. Comunicação apresentada na Conferência “Lowland South America Indians”, 
Bennington College, Bennington.

––––––––. 1996. Upper Xingu politics in historical context. Comunicação apresentada no 
Grupo de Trabalho “Alto Xingu, uma Perspectiva Histórica: Pré-História, História, 
Indagação Científica e Futuro Sócio-Político”, XX Reunião Brasileira de Antropo-
logia, Salvador.

Mello, Maria Ignez. 2005. Iamurikumã: música, mito e ritual entre os Wauja do Alto 
Xingu. Tesis de doctorado en Antropología Social. Universidade Federal de Santa 
Catarina.

Menezes Bastos, Rafael. 1995. “Indagação sobre os Kamayurá, o Alto Xingu e ou-
tros nomes e coisas: uma etnologia da sociedade xinguara”. Anuário Antropológico 
94: 227-269.

Menget, Patrick. 1993. “Les frontières de la chefferie: remarques sur le système po-
litique du haut Xingu (Brésil) ”. L’Homme 126-128 (2-4): 59-76.

Piedade, Acácio Tadeu. 2004. O canto do Kawoká: música, cosmologia e filosofia 
entre os Wauja do Alto Xingu. Tesis de doctorado en Antropología Social. Univer-
sidade Federal de Santa Catarina.

Santos-Granero, Fernando. 1993. “From Prisoner of the Group to Darling of the 
Gods: An Approach to the Issue of Power in Lowland South America”. L’Homme 
126-128 (2-4): 213-230.

Steinen, Karl von den. 1940. “Entre os Aborígenes do Brasil Central”. Revista do 
Arquivo Municipal, São Paulo, 34-52 (separata).



|    24    | mundo amazónico 3: 17-42, 2012 |  

Strathern, Marilyn. 1988. The Gender of the Gift: Problems with Women and Problems 
with Society in Melanesia. Berkeley: University of California Press. 

Sztutman, Renato. 2005. O profeta e o principal: a ação política ameríndia e seus 
personagens. Tesis de doctorado en Antropología Social. Universidade de São Paulo.

Taylor, Anne-Christine & Viveiros de Castro, Eduardo. 2006. “Un corps fait 
de regards”. En: Stéphane Breton (ed.). Qu’est-ce qu’un corps? , pp. 148-199. Paris: 
Musée du quai Branly, Flammarion.

Viveiros de Castro, Eduardo. 1977. Indivíduo e sociedade no Alto Xingu: os Ya-
walapíti. Tesis de maestría en Antropología Social. Museu Nacional, Universidade 
Federal do Rio de Janeiro.

––––––––. 2001. “Gut feelings about Amazônia: potencial affinity and the construction 
of sociality”. En: Laura Rival & Neil Whitehead (eds.). Beyond the Visible and the 
Material: the Amerindianization of Society in the Work of Peter Rivière, pp. 19-43. 
Oxford: Oxford University Press.

––––––––. 2002. “Atualização e contra-efetuação do virtual: o processo do parentesco”. 
En: A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de antropologia, pp. 401-456. 
São Paulo: Cosac & Naify.

Fecha de recepción: XX de XX de XX.

Fecha de aceptación: XX de XX de XX.


