
Christus	
  Regnat:	
  

Inauguration	
  and	
  Images	
  of	
  Kingship	
  in	
  England,	
  
France	
  and	
  the	
  Empire	
  c.1050-­‐c.1250	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Johanna	
  Mary	
  Olivia	
  Dale	
  
Submitted	
  for	
  examination	
  for	
  the	
  degree	
  of	
  Doctor	
  of	
  Philosophy	
  

University	
  of	
  East	
  Anglia	
  	
  

School	
  of	
  History	
  

November	
  2013	
  

	
  

This	
  copy	
  of	
  the	
  thesis	
  has	
  been	
  supplied	
  on	
  condition	
  that	
  anyone	
  who	
  consults	
  it	
  is	
  
understood	
  to	
  recognise	
  that	
  its	
  copyright	
  rests	
  with	
  the	
  author	
  and	
  that	
  use	
  of	
  any	
  
information	
  derived	
  there	
  from	
  must	
  be	
  in	
  accordance	
  with	
  current	
  UK	
  Copyright	
  

Law.	
  	
  In	
  addition,	
  any	
  quotation	
  or	
  extract	
  must	
  include	
  full	
  attribution.

	
  



	
   2	
  

Abstract	
  
	
  
This	
  thesis	
  challenges	
  the	
  traditional	
  paradigm,	
  which	
  assumes	
  that	
  the	
  period	
  

c.1050-­‐c.1250	
  saw	
  a	
  move	
  away	
  from	
  the	
  ‘biblical’	
  or	
  ‘liturgical’	
  kingship	
  of	
  the	
  

early	
  Middle	
  Ages	
  towards	
  ‘administrative’	
  or	
  ‘law-­‐centred’	
  interpretations	
  of	
  

rulership.	
  	
  By	
  taking	
  an	
  interdisciplinary	
  and	
  transnational	
  approach,	
  and	
  by	
  

bringing	
  together	
  types	
  of	
  source	
  material	
  that	
  have	
  traditionally	
  been	
  studied	
  in	
  

isolation,	
  a	
  continued	
  flourishing	
  of	
  Christ-­‐centred	
  kingship	
  in	
  the	
  twelfth	
  and	
  

early	
  thirteenth	
  centuries	
  is	
  exposed.	
  	
  In	
  demonstrating	
  that	
  Christological	
  

understandings	
  of	
  royal	
  power	
  were	
  not	
  incompatible	
  with	
  bureaucratic	
  

development,	
  the	
  shared	
  liturgically	
  inspired	
  vocabulary	
  deployed	
  by	
  monarchs	
  

in	
  the	
  three	
  realms	
  is	
  made	
  manifest.	
  	
  The	
  practice	
  of	
  monarchical	
  inauguration	
  

forms	
  the	
  focal	
  point	
  of	
  the	
  thesis,	
  which	
  is	
  structured	
  around	
  three	
  different	
  

types	
  of	
  source	
  material:	
  liturgical	
  texts,	
  narrative	
  accounts	
  and	
  charters.	
  	
  Rather	
  

than	
  attempting	
  to	
  trace	
  the	
  development	
  of	
  this	
  ritual,	
  an	
  approach	
  that	
  has	
  

been	
  taken	
  many	
  times	
  before,	
  this	
  thesis	
  is	
  concerned	
  with	
  how	
  royal	
  

inauguration	
  was	
  understood	
  by	
  contemporaries.	
  	
  Key	
  insights	
  include	
  the	
  

importance	
  of	
  considering	
  queens	
  in	
  the	
  construction	
  of	
  images	
  of	
  royalty,	
  the	
  

continued	
  significance	
  of	
  unction	
  despite	
  papal	
  attempts	
  to	
  lower	
  the	
  status	
  of	
  

royal	
  anointing,	
  and	
  the	
  depth	
  of	
  symbolism	
  inherent	
  in	
  the	
  act	
  of	
  coronation,	
  

which	
  enables	
  a	
  reinterpretation	
  of	
  this	
  part	
  of	
  the	
  inauguration	
  rite.	
  

	
  

	
   	
  



	
   3	
  

Table	
  of	
  Contents	
  

	
  

Abstract	
   2	
  

List	
  of	
  Tables	
   4	
  

List	
  of	
  Illustrations	
   5	
  

List	
  of	
  Abbreviations	
  	
   6	
  

Preface	
   7	
  

Introduction:	
  Kingship	
  in	
  Comparison	
   14	
  

Chapter	
  1:	
  Historiographical	
  Traditions	
   33	
  

Chapter	
  2:	
  Approaches	
  to	
  Liturgical	
  Texts	
  I:	
  The	
  Spoken	
  and	
  Sung	
  Word	
   53	
  

Chapter	
  3:	
  Approaches	
  to	
  Liturgical	
  Texts	
  II:	
  Rubrication,	
  Regalia	
  and	
  

Royal	
  Marriage	
  

95	
  

Chapter	
  4:	
  Who	
  and	
  Where?	
  Actors,	
  Places	
  and	
  Legitimacy	
   134	
  

Chapter	
  5:	
  What	
  and	
  When?	
  Consecration,	
  Coronation	
  and	
  the	
  

Liturgical	
  Calendar	
  

162	
  

Chapter	
  6:	
  Charters	
  as	
  Repositories	
  of	
  Ideas	
  about	
  Kingship	
   194	
  

Chapter	
  7:	
  Images	
  of	
  Kingship	
  on	
  Royal	
  and	
  Imperial	
  Seals	
   220	
  

Conclusion:	
  Unction,	
  Coronation	
  and	
  Christ-­‐centred	
  Kingship	
   247	
  

Appendix	
  1:	
  Editions	
  and	
  Surviving	
  Manuscripts	
  of	
  the	
  Selected	
  Ordines	
   256	
  

Appendix	
  2:	
  Prayer	
  Formulae	
  Incipits	
   261	
  

Appendix	
  3:	
  Tables	
  of	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Ordines	
   264	
  

Appendix	
  4:	
  Brief	
  Descriptions	
  of	
  Royal	
  and	
  Imperial	
  Seals	
  and	
  Bullae	
   271	
  

Bibliography	
   291	
  
	
  

	
   	
  



	
   4	
  

List	
  of	
  Tables	
  

	
  

Table	
  1:	
  List	
  of	
  Reigning	
  Kings	
  and	
  Popes	
   9	
  

Table	
  2:	
  Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Norman	
  and	
  Plantagenet	
  Kings,	
  1066-­‐

1272	
  

10	
  

Table	
  3:	
  Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Capetian	
  Kings,	
  1060-­‐1270	
   11	
  

Table	
  4:	
  Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Salian	
  Kings	
  and	
  Emperors,	
  1024-­‐1125	
   12	
  

Table	
  5:	
  Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Staufen	
  and	
  Welf	
  Kings	
  and	
  Emperors,	
  

1125-­‐1250	
  

13	
  

Table	
  6:	
  Distribution	
  of	
  Prayers	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
   68	
  

Table	
  7:	
  Distribution	
  of	
  Prayers	
  in	
  the	
  Imperial	
  Ordines	
   69	
  

Table	
  8:	
  Frequency	
  of	
  Occurrence	
  of	
  Prayers	
  in	
  the	
  Royal	
  and	
  Imperial	
  

Ordines	
  
71	
  

Table	
  9:	
  Details	
  from	
  the	
  Ritual	
  of	
  Anointing	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
   102	
  

Table	
  10:	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
  I	
   265	
  

Table	
  11:	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
  II	
   266	
  

Table	
  12:	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Earlier	
  Imperial	
  Ordines	
   267	
  

Table	
  13:	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  Cencius	
  II	
   268	
  

Table	
  14:	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
   269	
  

Table	
  15:	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia	
   270	
  

	
   	
  
	
  



	
   5	
  

List	
  of	
  Illustrations	
  

	
  

Illustration	
  1:	
  Anointing	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  1250	
   104	
  

Illustration	
  2:	
  The	
  Reichsschwert	
  (so-­‐called	
  Sword	
  of	
  St.	
  Maurice)	
   114	
  

Illustration	
  3:	
  Coronation	
  Image	
  from	
  the	
  Evangeliary	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
   123	
  

Illustration	
  4:	
  Dedicatory	
  Image	
  from	
  the	
  Evangeliary	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
   126	
  

Illustration	
  5:	
  Coronation	
  of	
  the	
  Virgin	
  from	
  a	
  Manuscript	
  in	
  Eton	
  College	
  

Library	
  

130	
  

Illustration	
  6:	
  The	
  Throne	
  of	
  Charlemagne	
  at	
  Aachen	
   150	
  

Illustration	
  7:	
  Detail	
  of	
  Frederick	
  II	
  from	
  the	
  Aachen	
  Karlsschrein	
   152	
  

Illustration	
  8:	
  The	
  Wedding	
  Feast	
  of	
  Emperor	
  Henry	
  V	
  and	
  Matilda	
   156	
  

Illustration	
  9:	
  A	
  Diploma	
  of	
  the	
  Emperor	
  Henry	
  VI	
   217	
  

Illustration	
  10:	
  Great	
  Seals	
  of	
  Richard	
  I	
   229	
  

Illustration	
  11:	
  Crucifixion	
  Miniature	
  from	
  the	
  Arundel	
  Psalter	
   231	
  

Illustration	
  12:	
  Reconstruction	
  of	
  the	
  Fresco	
  Recently	
  Discovered	
  at	
  

Altenburg	
  

250	
  

	
  

	
   	
  



	
   6	
  

List	
  of	
  Abbreviations	
  

	
  

ANS	
   Anglo-­‐Norman	
  Studies	
  (formerly	
  Proceedings	
  of	
  the	
  

Battle	
  Conference	
  on	
  Anglo-­‐Norman	
  Studies)	
  

CdS	
   Corpus	
  des	
  sceaux	
  français	
  du	
  Moyen	
  Age	
  

CRAI	
   Comptes-­‐rendus	
  des	
  séances	
  de	
  l’Académie	
  des	
  

Inscriptions	
  et	
  Belles-­‐Lettres	
  

HBS	
   Henry	
  Bradshaw	
  Society	
  

MGH	
  DD	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Diplomata	
  

MGH	
  Epp	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Epistolae	
  (in	
  Quart)	
  

MGH	
  Fontes	
  iuris	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Fontes	
  iuris	
  Germanici	
  

antiqui	
  in	
  usum	
  scholarum	
  separatim	
  editi	
  

MGH	
  Ldl	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Libelli	
  de	
  lite	
  

imperatorum	
  et	
  pontificum	
  

MGH	
  LL	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Leges	
  (in	
  Folio)	
  

MGH	
  SS	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Scriptores	
  (in	
  Folio)	
  

MGH	
  SS	
  rer.	
  Germ.	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Scriptores	
  rerum	
  

Germanicarum	
  in	
  usum	
  scholarum	
  separatim	
  editi	
  

MGH	
  SS	
  rer.	
  Germ.	
  N.	
  S.	
   Monumenta	
  Germaniae	
  Historica	
  Scriptores	
  rerum	
  

Germanicarum,	
  Nova	
  series	
  

MIÖG	
   Mitteilungen	
  des	
  Instituts	
  für	
  österreichische	
  

Geschichtsforschung	
  

OMT	
   Oxford	
  Medieval	
  Texts	
  

RHF	
   Recueil	
  des	
  Historiens	
  des	
  Gaules	
  et	
  de	
  la	
  France	
  

RRAN	
   Regesta	
  regum	
  Anglo-­‐Normannorum	
  

RS	
   Rolls	
  Series	
  

SCH	
   Studies	
  in	
  Church	
  History	
  

SCH	
  Sub	
   Studies	
  in	
  Church	
  History	
  Subsidia	
  

SHM	
   Sources	
  d’histoire	
  médiévale	
  

VuF	
   Vorträge	
  und	
  Forschungen	
  
	
  
	
   	
  



	
   7	
  

Preface	
  

King	
  Arthur:	
  I	
  am	
  your	
  king.	
  

Peasant	
  Woman:	
  Well,	
  I	
  didn't	
  vote	
  for	
  you.	
  

King	
  Arthur:	
  You	
  don't	
  vote	
  for	
  kings.	
  

Peasant	
  Woman:	
  Well,	
  how'd	
  you	
  become	
  king,	
  then?	
  

King	
  Arthur:	
  The	
  Lady	
  of	
  the	
  Lake,	
  her	
  arm	
  clad	
  in	
  the	
  purest	
  shimmering	
  samite,	
  

held	
  aloft	
  Excalibur	
  from	
  the	
  bosom	
  of	
  the	
  water,	
  signifying	
  by	
  divine	
  providence	
  

that	
  I,	
  Arthur,	
  was	
  to	
  carry	
  Excalibur.	
  That	
  is	
  why	
  I	
  am	
  your	
  king.	
  

Dennis	
  the	
  Peasant:	
  Listen.	
  Strange	
  women	
  lying	
  in	
  ponds	
  distributing	
  swords	
  is	
  

no	
  basis	
  for	
  a	
  system	
  of	
  government.	
  Supreme	
  executive	
  power	
  derives	
  from	
  a	
  

mandate	
  from	
  the	
  masses,	
  not	
  from	
  some	
  farcical	
  aquatic	
  ceremony.	
  

Monty	
  Python	
  and	
  the	
  Holy	
  Grail	
  (1975)	
  

	
  

My	
  school	
  teachers	
  David	
  du	
  Croz	
  and	
  Richard	
  Markham	
  first	
  introduced	
  me	
  to	
  

medieval	
  history.	
  	
  That	
  fifteen	
  years	
  later	
  I	
  am	
  submitting	
  this	
  thesis	
  bears	
  

witness	
  to	
  their	
  enduring	
  influence.	
  	
  As	
  an	
  undergraduate,	
  Roger	
  Lovatt	
  and	
  

Elisabeth	
  van	
  Houts	
  nurtured	
  my	
  medieval	
  interests.	
  	
  As	
  my	
  MPhil	
  supervisor	
  

Liesbeth	
  oversaw	
  my	
  transformation	
  from	
  flippant	
  undergraduate	
  to	
  studious	
  

graduate	
  researcher.	
  	
  My	
  debt	
  to	
  her	
  is	
  great	
  indeed	
  and	
  I	
  would	
  like	
  to	
  thank	
  her	
  

for	
  her	
  encouragement	
  and	
  sage	
  advice	
  over	
  the	
  past	
  ten	
  years.	
  	
  In	
  Nicholas	
  

Vincent	
  I	
  have	
  had	
  a	
  most	
  stimulating	
  and	
  intellectually	
  ambitious	
  supervisor.	
  	
  

Nick's	
  high	
  expectations,	
  and	
  apparent	
  faith	
  in	
  my	
  ability	
  to	
  come	
  somewhere	
  

near	
  to	
  reaching	
  them,	
  have	
  been	
  vital	
  driving	
  forces	
  behind	
  this	
  research.	
  

	
  

During	
  the	
  course	
  of	
  my	
  doctoral	
  research	
  I	
  have	
  benefitted	
  greatly	
  from	
  both	
  the	
  

library	
  and	
  seminar	
  programme	
  at	
  the	
  IHR	
  where	
  David	
  d'Avray,	
  David	
  

Carpenter,	
  Miri	
  Rubin	
  and	
  Alice	
  Taylor	
  have	
  all,	
  in	
  one	
  way	
  or	
  another,	
  influenced	
  

this	
  thesis	
  through	
  their	
  comments,	
  questions	
  and	
  responses	
  to	
  queries.	
  	
  At	
  UEA,	
  

where	
  the	
  award	
  of	
  an	
  AHRC	
  studentship	
  made	
  returning	
  to	
  academia	
  possible,	
  



	
   8	
  

David	
  Bates,	
  Julie	
  Barrau,	
  Tom	
  Licence,	
  Stephen	
  Church	
  and	
  Sandy	
  Heslop	
  have	
  

all	
  been	
  supportive	
  of	
  my	
  work,	
  despite	
  my	
  rather	
  less	
  than	
  frequent	
  presence	
  in	
  

Norwich.	
  	
  I	
  am	
  particularly	
  grateful	
  to	
  Jörg	
  Peltzer	
  for	
  inviting	
  me	
  to	
  spend	
  a	
  

semester	
  as	
  part	
  of	
  his	
  research	
  group	
  in	
  Heidelberg,	
  an	
  experience	
  that	
  has	
  

enhanced	
  the	
  comparative	
  scope	
  of	
  this	
  thesis	
  by	
  enabling	
  me	
  to	
  experience	
  the	
  

traditions	
  of	
  German	
  academia	
  at	
  first	
  hand.	
  

	
  

In	
  addition	
  to	
  those	
  mentioned	
  above,	
  the	
  following	
  have	
  kindly	
  made	
  me	
  aware	
  

of	
  relevant	
  books	
  and	
  articles,	
  shared	
  work	
  or	
  alerted	
  me	
  to	
  opportunities:	
  

Michael	
  Borgolte,	
  Stuart	
  Airlie,	
  Levi	
  Roach,	
  Henry	
  Parkes,	
  Björn	
  Weiler,	
  Sophie	
  

Ambler,	
  Andreas	
  Büttner,	
  Jonathan	
  Lyon,	
  Simon	
  John	
  and	
  Thomas	
  W.	
  Smith.	
  	
  

Simon	
  and	
  Tom	
  have,	
  in	
  addition,	
  been	
  valued	
  tea-­‐drinking	
  companions	
  and	
  

friends.	
  	
  I	
  am	
  indebted	
  to	
  Anuschka	
  Gäng,	
  Thorsten	
  Huthwelker	
  and	
  especially	
  

Max	
  Wemhöner	
  for	
  making	
  me	
  welcome	
  in	
  Heidelberg.	
  	
  My	
  parents,	
  who	
  have	
  

been	
  ever	
  ready	
  to	
  show	
  an	
  interest	
  in	
  my	
  work	
  (particularly	
  before	
  breakfast),	
  

have	
  been	
  a	
  source	
  of	
  support	
  over	
  three	
  decades,	
  as	
  have	
  my	
  siblings	
  (with	
  

whom	
  I	
  first	
  enjoyed	
  Monty	
  Python).	
  	
  Above	
  all	
  I	
  thank	
  my	
  husband	
  Julian	
  and,	
  

accordingly,	
  I	
  dedicate	
  this	
  thesis	
  to	
  the	
  skipper	
  of	
  Blue	
  Owl.	
  

	
  

North	
  Fambridge,	
  October	
  2013	
  



	
   9	
  

Table	
  1	
  
List	
  of	
  Reigning	
  Kings	
  and	
  Popes	
  
	
  

	
  

!"#$%
!
&'('%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
&&''%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
&&('%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
&)''%
%
%
%
%
%
%
%
%
!

*+,-"+.%
!
"#$%&#!!
'()*+,()--.!
!
/0110%2!3!
'()--,()45.!
!
!
!
/0110%2!33!
'()45,(()).!
!
!
678&9!3!
'(()),((:;.!
!
!
!
!
!
<=7>?78!
'((:;,((;*.!
!
!
!
!
!
!
678&9!33!
'((;*,((4@.!
!
!
!
!
!
!
A0B?%&#!3!
'((4@,((@@.!
CD?8!
'((@@,(+(-.!
!
!
!
678&9!333!
'(+(-,(+5+.!
!
!
!
!
!

/0"+1$%
!
!
E?010>!3!
'();@,(()4.!
!
!
!
!
!
!
!
!
!
FDG0H!I3!
'(()4,((:5.!
!
!
!
!
!
FDG0H!I33!
'((:5,((4).!
!
!
!
!
!
!
!
!
!
!
!
E?010>!33!
'((4),(++:.!
!
!
!
!
!
!
!
!
FDG0H!I333!
'(++:,(++-.!
FDG0H!3J!
'(++-,(+5).!
!
!

2$03"+4%
!
678&9!3I!
'();-,(();.!
!
!
!
!
!
!
!
!
!
!
678&9!I!
'(();,((+;.!
!
!
FD=?%&!333!
'((+;,((:5.!
!
KD8&%#!333!
'((:4,((;+.!
!
!
!
!
!
!
L&7#7&0BM!3!
'((;+,((@).!
!
!
!
!
!
678&9!I3!
'((@),((@5.!
!
E?010>!DN!<$%O0%!
'((@4,(+)4.!
P==D!3I!!
'((@4,(+(;.!
!
L&7#7&0BM!33!
'(+(;,(+;).!
!

567$8%9%:;+#<767$8%%
!
F7D!3J!'()*@,;*.!
I0B=D&!33!'();;,;5.!
<=7>?78!3J!'();5,;4.!
QR787#0B=!J!'();4,;@.!
S0B?D1%H!33!'();4,-(.!
T17U%8#7&!33!'()-(,5:.!
Q6D8D&0GH!33!'()-(,-*.!
V&7WD&9!I33!'()5:,4;.!
QK17278=!333!'()4),(()).!
I0B=D&!333!'()4-,45.!
X&O%8!33!'()44,@@.!
E%HB?%1!33!'()@@,(((4.!
QY?7D#D&0B!'(()),)(.!
QT1O7&=!'(()(.!
Q<01Z7H=7&!3I!'(();,((.!
V71%H0GH!33!'(((4,(@.!
QV&7WD&9!I333!'(((4,+(.!
K%10U=GH!33!'(((@,+*.!
6D8D&0GH!33!'((+*,((:).!
QK717H=087!33!'((+*.!
388DB78=!33!'((:),*:.!
QT8%B17=GH!33!'((:),:4.!
QI0B=D&!3I!'((:4.!
K717H=087!33!'((*:,**.!
FGB0GH!33!'((**,*;.!
"GW780GH!333!'((*;,;:.!
T8%H=%H0GH!3I!'((;:,;*.!
6%#&0%8!3I!'((;*,;@.!
T17U%8#7&!333!'((;@,4(.!
QI0B=D&!3I!'((;@,-*.!
QE%HB%1!333!'((-*,((-4.!
QK%10U=GH!333!'((-4,54.!
Q388DB78=!333!'((5@,4).!
FGB0GH!333!'((4(,4;.!
X&O%8!333!'((4;,45.!
V&7WD&9!I333!'((45.!
K17278=!333!'((45,@(.!
K717H=087!333!'((@(,@4.!
388DB78=!333!'((@4,(+(-.!
!
6D8D&0GH!333!'(+(-,+5.!
V&7WD&9!3J!'(++5,*(.!
!
K717H=087!3I!'(+*(.!
388DB78=!3I!'(+*:,;*.!

=">-$%&?%@<8#%6A%0B-<+,%C<+,8%"+.%767$8%



	
   10	
  

Table	
  2	
  
Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Norman	
  and	
  Plantagenet	
  Kings,	
  1066-­‐1272	
  
	
  

	
  

!
"##
"$
%
&'(
)&
*+
,-
.)
/+
/0
&1
23
45
6&

!"
#$
%&
'%(
&)
*
+,
-.
%

/0
11
%2
3,
4%

*
5%6
+7
38-
+%
&'
%9
8+
,-
$)
:%

;&
<$
)7
%=
")
7>
&:
$?
%%

-5
%@/
/A
B%

!"
#$
%&
'%(
&)
*
+,
-.
%

!
"##
"$
%
&7
.8
.9
0&1
23
34
4&

/0
CD
%2
3,
4%

E-
$8
+?
%-
5/
/A
D%

*
5%F
7$
G>
$,
?%=
&"
,7
%&
'%H
8&
3:
%

:
),
/;
&<0
&1
23
3=
>&

//
00
%2
3,
4%

*
5%/
I%6

+7
38-
+%
&'
%F
J&
78+
,-
%

*
5%K
I%E
-$
83L
+%
&'
%M
&"
N+
3,
%

7"
?(
$/
1&
<0&
12
33
@@
&

//
CO
%2
3,
4%

P>
$&
<+
8-
?%-
5/
/Q
K%

J&
",
7%&
'%H
8&
3:
%

R
$,
).
%&
'%H
8&
3:
?%-
5/
/D
/%

H3
:>
&G
%&
'%S

3,
J>
$:
7$
)%

6
+7
38-
+/
?%-
5/
/1
D%

*
5%/
I%R
$,
).
%T
%&
'%U
$)
*
+,
.%

*
5%K
I%U
$&
'')
$.
%&
'%E
,V
&"
%%

:
),
/;
&<<

A 0&
12
33
5@
&

//
QB
%2
3,
4%

*
5%W
8$
+,
&)
%&
'%E
X"
37+
3,
$%

W"
:7
+J
$?
%-
5/
/Q
A%

S
388
3+
*
?%-
5/
/1
0%

=&
",
7%&
'%H
&8
&"
4,
$%

S
388
3+
*
/ ?%
-5
//
K0
%

B+
(,
0&1
23
A3
C&

//
OO
%2
3,
4%

*
5%/
I%Y
:+
<$
88+
%&
'%U
8&
"J
$:
7$
)%

*
5%K
I%Y
:+
<$
88+
%&
'%E
,4
&"
8Z
*
$%

R
$,
).
%7>
$%
[&
",
4%

23
,4
?%-
5/
/C
A%

//
D0
%2
3,
4%

U$
&'
')
$.
?%-
5/
/C
1%

*
5%=
&,
:7
+,
J$
%&
'%H
)3
77
+,
.%

E)
7>
")
?%-
5/
K0
B%

D'
)E
()
,0
&1
23
3>
F&

//
AQ
%2
3,
4%

:
),
/;
&<<
<A
0&1
23
A6
A&

/K
/1
%2
3,
4%

*
5%W
8$
+,
&)
%&
'%\
)&
N$
,J
$%

;3
J>
+)
-%
&'
%=
&)
,]

+8
8K ?
%

-5
/K
DK
%

*
5%F
+,
J>
3+
%&
'%\
)&
N$
,J
$%

^&
+,

K ?%
-5
/K
AC
%

*
5%E
8$
_+
,-
$)
%YY
%&
'%

FJ
&7
8+
,-
%

Y:
+<
$8
8+
K ?%
-5
/K
B/

%
*
5%9
)$
-$
)3
J#
%YY
%&
'%

U$
)*
+,
.%

W8
$+
,&
)K
?%-
5/
KD
Q%

*
5%F
3*
&,
%-
$%
6
&,
7'&
)7
%



	
   11	
  

Table	
  3	
  
Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Capetian	
  Kings,	
  1060-­‐1270	
  
	
  

	
  

	
  

!
"#
$%
&'(
&)
*+
,-
,&

!"
#!
$%
&'
($

)
*$+
''
,$
-.
$%
&,
/$

./
010
2&
'(&
)*
++
,3
&

!"
01
$%
&'
($

)
*$!
2$3
,4
56
7$
-.
$8
4&
9&
7$

)
*$:
2$3
,4
54
7;
7$
-.
$<
-'
5.-
45
$

45
60
7&
8'

+ (&
)*
++
9:
&

!!
"=
$%
&'
($

)
*$+
;,
>7
&;
,$
-.
$<
7?
4&
,'
',
$

@?
(6
A$;
*!
!"
!$

B-
?'
5$-
.$C
,4
)
7'
;-
&9
$

D6
&>&
E:
A$;
*$F
$

B-
?'
5$-
.$<

7'
5,
9$

D6
&>&
EA
$;
*!
!#
!$

!!
:1
$%
&'
($

D6
&>&
E$
@?
4,
E,
># A
$;
*!
:#
0$

B-
?'
5$-
.$3
-?
>-
('
,A
$

G-
)
.4
-'
5A$
<
-4
57
&'
$

45
60
7&
8'
'(&
)*
++
3,
&

!!
#!
$%
&'
($

)
*$!
2$H
>,
7'
-4
$-
.$+
I?
&57
&'
,$

)
*$:
2$B
-'
95
7'
J,
$-
.$B
79
5&>
,$

)
*$#
2$+
;,
>7
$-
.$B
67
)
E7
('
,$

<
74
&,
! A$
;*
!!
1=
$

./
010
2&
;6
<6
7=
67

9 (&
)*
+>
>9
&

!!
K1
$%
&'
($

)
*$!
2$L
97
M,
>>7
$-
.$@
7&
'7
?>
5$

)
*$:
2$L
'(
,M
-?
($
-.
$G
,'
)
74
N$

)
*$#
2$+
('
,9
$-
.$<

O4
7'
$

+>
&P
! A$
;*
!!
1K
Q=
$

45
60
7&
8'
''
+ (&
)*
+>
>-
&

!:
:#
$%
&'
($

)
*$3
>7
'J
6,
$-
.$B
79
5&>
,$

45
60
7&
?'
(&)
*+
>:
,&

!:
:R
$%
&'
($

)
*$<
74
(7
4,
5$-
.$D
4-
/,
'J
,$

S-
M,
45
$LA
$;
*!
:0
1$

B-
?'
5$-
.$+
45
-&
9$

+>
E6
-'
9,
A$;
*!
:K
!$

B-
?'
5$-
.$T
-?
>-
?9
,$
7'
;$
D-
&5&
,4
9$

L9
7M
,>
>,
A$;
*!
:K
"$

B6
74
>,
9$-
.$+
'U
-?
A$;
*!
:=
0$

%&
'(
$-
.$V
&J
&>W
$



	
   12	
  

Table	
  4	
  	
  
Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Salian	
  Kings	
  and	
  Emperors,	
  1024-­‐1125	
  
	
  

	
  

	
  

!"
#$
%&
'((
)'&
*+
,-
.'

!"
#$
%&
'(
)
*+
%,-
+.
%

!"
#/
%0
)
1'
(2
(%

)
3%&
-4'
5*6
%7
3%!
"$
8%

/
0#
$1
'((
()'
&*
+,
23
'

!"
89
%&
'(
)
*+
%,-
+.
%

!"
$:
%0
)
1'
(2
(%

)
3%!
;%&
<+
=-
57
6%7
3%!
"8
>%

)
3%#
;%?
.+
'4
6%7
3!"
//
%

@'
*A
(-B
6%7
3!"
8:
%

C
*A
-57
*6%
73!
"8
$%

@'
*A
(-B

! 6%
%

73!
":
!%

?7
'5=
'-
7#
6%%

73!
"9
:%

&-
4'
5*#
6%%

73!
"D
>%

C
*A
-57
*#
6%%

73!
":
"%

/
0#
$1
'(4

5 )'
&*
++
,3
'

!"
D:
%&
'(
)
*+
%,-
+.
%

!"
>$
%0
)
1'
(2
(%

)
3%!
;%@
'(
A=
*6%
73!
">
/%

)
3%#
;%E
(*
B'
7-
4F
?7
'5=
'-
76%
%

73!
!"
9%

G2
+(
*7

# 6%
%

73!
"D
D%

H<
7-
A=
IJ
21
=-
'#
6%

%7
3!"
98
FD
%

/
0#
$1
'4
+ )'
&*
++
52
'

!!
"D
%&
'(
)
*+
%,-
+.
%

!!
!!
%0
)
1'
(2
(%

)
3%C
*A
-57
*6%
73!
!:
/%

G2
+(
*7
%KL
LL;

! 6%
%

73!
!"
!%

!"
>/
%&
'(
)
*+
%,-
+.
%

%

?.
+'
4!
6%%

73!
!$
8%

M'
+(
N!
6%%

73!
"/
!%

?7
'5=
'-
7!
6%%

73!
">
DF
!"
>:
%



	
   13	
  

Table	
  5	
  
Simplified	
  Genealogy	
  of	
  the	
  Staufen	
  and	
  Welf	
  Kings	
  and	
  Emperors,	
  
1125-­‐1250	
  
	
  

	
  

	
  

!"
#$
%&
'((
()'
*+
,,
-.
'

!!
"#
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

!!
..
$/
(
0&
'1
'$

(
2$3
,4
5&
*6
)$

7
&*
'8
$95
&$
:;
)4
+<
$=
2!
!"
>$

?@
+&
$1
A$:
)B
)'
,)
$

%&
'9
'@
=&
$

7
&*
'8
$95
&$
C'
1@
=<
$

=2
!!
.D
$

?@
+&
$1
A$:
)B
)'
,)
$E
$

F)
G1
*8
$

H
&;
A$I
J<$
=2

!!
D!
$

K@
=,
95
$$$$
(
2$

(
2$

7
&*
'8
$95
&$
L,
1*
<$=
2!
!D
#$

?@
+&
$1
A$:
)B
)'
,)
$E
$F
)G
1*
8$

(
2$!
M$N
;&
(
&*
9,)
$1
A$O
P5
',
*-
&*
$

(
2$"
M$Q

)9
,;=
)$
1A
$/
*-
;)
*=
$

/
##
"'
(0

1 )'
*+
,1
,2
'

!!
DR
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

!"
SD
$/
(
0&
'1
'$

(
2$!
M$:
&)
9'
,G
<$=
)@
-5
9&
'$

1A
$C
5,
;,0
$1
A$F
T
)U
,)
$

$

V'
&=
&'
,4
+$
JJ<
$=
2$

!!
WX
$

?@
+&
$1
A$F
T
)U
,)
$

3&
4*
4&
56
7'
('8
%&
9%
&"
::
%)
'*
+,
,;
<'

!!
#"
$%
&'
(
)*
$Y
,*
-$

!!
##
$/
(
0&
'1
'$

(
2$!
M$Z
=&
;)
$1
A$I
15
U@
'-
$

(
2$"
M$:
&)
9'
,G
$1
A$:
@'
-@
*=
8$

=
4>
&?
'0
(1
)'*
+,
,;
.'

!!
>D
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

!!
D!
$/
(
0&
'1
'$

(
2$N
1*
[9
)*
4&
$1
A$F
,4
,;8
<$

=)
@-
59
&'
$1
A$Y
,*
-$
31
-&
'$J
J$

3&
4*
4&
56
7'
((
)'*
+',
1@
<'

!"
!"
$%
&'
(
)*
$Y
,*
-$

!"
"S
$&
(
0&
'1
'$

(
2$!
M$N
1*
[9
)*
4&
$1
A$Z
')
-1
*$

(
2$"
M$J
[)
U&
;;)
$1
A$K
&'
@[
);
&(

$
(
2$.
M$J
[)
U&
;;)
$1
A$/
*-
;)
*=
$

(
2$0
1[
[,
U;
8$
WM
$:
,)
*4
)$
L)
*4
,)
$

A$
5B5
C'
"D
'E
F
%9
5%
1 )'
*+
,1
<2
'

!!
DR
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

(
2$J
'&
*&
$Q
)'
,)
<$=
)@
-5
9&
'$1
A$

/(
0&
'1
'$J
[)
)4
$JJ
$Z
*-
&;
1[
$

G"
>&
%*
'((
()'
*+
',
,@
1'

!!
.R
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

(
2$%
&'
9'
@=
&$
1A
$F
@;
6U
)4
5$

7
&*
'8
$\I
JM
<$=
2!
!#
S$

!!
WX
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

V'
&=
&'
,4
+<
$=
2!
!>
X$

?@
+&
$1
A$3
19
5&
*U
@'
-$

V'
&=
&'
,4
+$
J<$
=2
!!
S#
$

?@
+&
$1
A$F
T
)U
,)
$

(
2$Z
-*
&[
<$=
)@
-5
9&
'$1
A$7
&*
'8
$JI
$

7
&*
'8
$\I
JJM

! <$
=2
!"
W"
$

!"
"S
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

N1
*'
)=
$JI

" <$
=2
!"
#W
$

!"
.X
$%
&'
(
)*
$+
,*
-$

Q
)*
A'
&=

W <$
=2
!"
>>
$

/*
6,
1<
$=
2!
"X
"$

Y,
*-
$1
A$F
,4
,;8
$

:&
)9
',
G$



	
   14	
  

Introduction	
  

Kingship	
  in	
  Comparison	
  
	
  

‘As	
  to	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James	
  about	
  which	
  you	
  wrote	
  to	
  us,	
  we	
  have	
  charged	
  master	
  

Heribert	
  and	
  our	
  clerk	
  William	
  to	
  reply	
  for	
  us	
  by	
  word	
  of	
  mouth’.1	
  	
  Thus	
  Henry	
  II	
  

of	
  England	
  in	
  1157,	
  responding	
  to	
  a	
  now	
  lost	
  letter	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa,	
  

employed	
  a	
  rule	
  of	
  correspondence	
  that	
  diplomats	
  and	
  politicians	
  should	
  

perhaps	
  observe	
  more	
  often:	
  not	
  to	
  put	
  anything	
  that	
  might	
  be	
  held	
  against	
  one	
  

in	
  writing.	
  	
  Instead	
  of	
  denying	
  Frederick	
  his	
  request	
  in	
  a	
  durable	
  form	
  of	
  

communication,	
  Henry	
  sent	
  a	
  letter	
  composed	
  almost	
  entirely	
  of	
  obsequious	
  

flattery	
  and	
  left	
  it	
  to	
  his	
  trusted	
  envoys	
  discretely	
  to	
  pass	
  a	
  verbal	
  message	
  to	
  

Frederick,	
  presumably	
  conveying	
  the	
  information	
  that	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James,	
  

brought	
  from	
  Germany	
  to	
  England	
  by	
  his	
  mother	
  the	
  Empress	
  Matilda,	
  would	
  

remain	
  at	
  her	
  father’s	
  foundation	
  at	
  Reading.	
  	
  The	
  letter,	
  containing	
  only	
  a	
  

passing	
  mention	
  of	
  this	
  important	
  saintly	
  relic,	
  was	
  copied	
  into	
  Rahewin’s	
  

continuation	
  of	
  the	
  Gesta	
  Friderici,	
  not	
  quite	
  the	
  medieval	
  equivalent	
  of	
  an	
  email	
  

going	
  viral,	
  but	
  a	
  sure-­‐fire	
  way	
  of	
  ensuring	
  its	
  prominence	
  in	
  modern	
  scholarship.	
  	
  

Until	
  Hans	
  Eberhard	
  Mayer	
  and	
  Karl	
  Leyser’s	
  artful	
  debunking	
  of	
  the	
  established	
  

interpretation	
  in	
  the	
  1960s	
  and	
  1970s,	
  the	
  letter	
  was	
  held	
  up	
  as	
  the	
  ultimate	
  

example	
  of	
  the	
  power	
  and	
  influence	
  a	
  medieval	
  German	
  emperor	
  could	
  exercise	
  

over	
  kings	
  in	
  neighbouring	
  lands.2	
  	
  There	
  is	
  surely	
  no	
  better	
  proof	
  for	
  Henry	
  II’s	
  

effectiveness	
  as	
  an	
  international	
  statesman,	
  than	
  the	
  fact	
  that	
  a	
  letter	
  written	
  to	
  

deny	
  the	
  request	
  of	
  a	
  fellow	
  monarch	
  could	
  be	
  utilised	
  to	
  boost	
  the	
  prestige	
  of	
  the	
  

monarch	
  in	
  question,	
  for	
  it	
  was	
  surely	
  incorporated	
  into	
  the	
  Gesta	
  Friderici	
  with	
  

that	
  aim.	
  

	
  

                                                             
1	
  ‘De	
  manu	
  beati	
  Jacobi,	
  super	
  qua	
  nobis	
  scripsistis,	
  in	
  ore	
  magistri	
  Herinerti	
  et	
  Wilhelmi	
  clerici	
  
nostri	
  verbum	
  posuimus’.	
  	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  ed.	
  Georg	
  
Waitz,	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  46	
  (Hannover,	
  1912),	
  171–172;	
  Translation	
  in	
  Karl	
  Leyser,	
  “Frederick	
  
Barbarossa,	
  Henry	
  II	
  and	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James,”	
  in	
  Medieval	
  Germany	
  and	
  Its	
  Neighbours,	
  900-­‐
1250	
  (London,	
  1982),	
  216–217.	
  
2	
  Hans	
  Eberhard	
  Mayer,	
  “Staufische	
  Weltherrschaft?	
  	
  Zum	
  Brief	
  Heinrichs	
  II.	
  von	
  England	
  an	
  
Friedrich	
  Barbarossa	
  von	
  1157,”	
  in	
  Festschrift	
  Karl	
  Pivec,	
  ed.	
  Anton	
  Haidacher	
  and	
  Hans	
  Eberhard	
  
Mayer,	
  Innsbrucker	
  Beiträge	
  zur	
  Kulturwissenschaft	
  12	
  (Innsbruck,	
  1966),	
  265–278.	
  



	
   15	
  

This	
  letter,	
  its	
  earlier	
  interpretation	
  by	
  German	
  scholars	
  and	
  subsequent	
  

reassessment	
  by	
  Mayer	
  and	
  Leyser,	
  encapsulates	
  the	
  three	
  major	
  themes	
  of	
  this	
  

doctoral	
  thesis:	
  royal	
  sacrality,	
  comparative	
  history,	
  and	
  the	
  special	
  status	
  often	
  

accorded	
  to	
  the	
  Empire	
  and	
  its	
  rulers	
  in	
  modern	
  scholarship.	
  	
  The	
  letter,	
  written	
  

for	
  an	
  English	
  king	
  and	
  delivered	
  to	
  a	
  German	
  emperor,	
  certainly	
  invites	
  a	
  

comparison	
  between	
  the	
  power	
  and	
  status	
  of	
  the	
  two	
  monarchs.	
  	
  It	
  is	
  easy	
  to	
  

understand	
  why	
  it	
  became,	
  as	
  Leyser	
  described	
  it,	
  ‘the	
  crown-­‐witness	
  for	
  the	
  

view	
  that	
  the	
  imperium	
  had,	
  if	
  not	
  a	
  direct	
  lordship,	
  at	
  least	
  some	
  kind	
  of	
  

indefinable	
  ascendancy	
  over	
  all	
  the	
  regna’.3	
  	
  Henry	
  II	
  himself	
  explicitly	
  compared	
  

his	
  power	
  to	
  that	
  of	
  Frederick,	
  writing,	
  ‘let	
  there	
  be	
  then	
  between	
  us	
  and	
  between	
  

our	
  peoples	
  an	
  indivisible	
  unity	
  of	
  peace	
  and	
  love	
  and	
  of	
  safe	
  commerce,	
  yet	
  in	
  

such	
  a	
  way	
  that	
  the	
  authority	
  to	
  command	
  shall	
  go	
  to	
  you	
  who	
  holds	
  the	
  higher	
  

rank	
  and	
  we	
  shall	
  not	
  be	
  found	
  wanting	
  in	
  willingness	
  to	
  obey’.4	
  	
  However,	
  as	
  

Leyser	
  explained,	
  this	
  letter	
  is	
  only	
  tangentially	
  about	
  the	
  balance	
  of	
  political	
  

power,	
  for	
  its	
  central	
  meaning	
  is	
  to	
  be	
  found	
  in	
  the	
  allusion	
  to	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  

James,	
  a	
  reference	
  previously	
  overlooked	
  and	
  ignored	
  by	
  scholars	
  ‘who	
  have	
  

weighed	
  every	
  word	
  of	
  its	
  portentous	
  ideological	
  passages’.5	
  

	
  

That	
  the	
  two	
  monarchs	
  exchanged	
  letters	
  concerning	
  the	
  relic,	
  which	
  both	
  

desired	
  to	
  possess,	
  is	
  demonstrative	
  of	
  the	
  active	
  manipulation	
  by	
  both	
  monarchs	
  

of	
  the	
  cult	
  of	
  saints	
  in	
  the	
  construction	
  and	
  presentation	
  of	
  royal	
  power	
  in	
  the	
  

twelfth	
  century.	
  	
  This	
  interest	
  in	
  saintly	
  relics,	
  also	
  exhibited	
  by	
  the	
  French	
  

monarchy,	
  only	
  makes	
  sense	
  in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  continuation	
  of	
  a	
  sacral	
  

understanding	
  of	
  kingship	
  in	
  a	
  period	
  that	
  is	
  often	
  characterised	
  as	
  having	
  

witnessed	
  the	
  transformation	
  from	
  sacral	
  to	
  administrative	
  kingship.	
  	
  From	
  

Barbarossa’s	
  successful	
  attempt	
  to	
  secure	
  the	
  canonisation	
  of	
  Charlemagne	
  in	
  

1165,	
  via	
  Henry	
  III’s	
  1247	
  procession	
  through	
  the	
  streets	
  of	
  London	
  with	
  a	
  relic	
  

of	
  the	
  Holy	
  Blood,	
  to	
  Louis	
  IX	
  having	
  the	
  Crown	
  of	
  Thorns	
  placed	
  on	
  his	
  head	
  at	
  

the	
  dedication	
  of	
  the	
  Sainte-­‐Chapelle	
  in	
  1248,	
  relics	
  and	
  royalty	
  went	
  hand	
  in	
  

                                                             
3	
  Leyser,	
  “Frederick	
  Barbarossa,	
  Henry	
  II	
  and	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James,”	
  217.	
  
4	
  ‘sit	
  igitur	
  inter	
  nos	
  et	
  populos	
  nostros	
  dilectionis	
  et	
  pacis	
  unitas	
  indivisa,	
  commertia	
  tuta,	
  ita	
  
tamen,	
  ut	
  vobis,	
  qui	
  dignitate	
  preminetis,	
  imperandi	
  cedat	
  auctoritas,	
  nobis	
  non	
  deerit	
  voluntas	
  
obsequendi’.	
  	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  172;	
  Leyser,	
  “Frederick	
  
Barbarossa,	
  Henry	
  II	
  and	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James,”	
  216–217.	
  
5	
  Leyser,	
  “Frederick	
  Barbarossa,	
  Henry	
  II	
  and	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James,”	
  220.	
  



	
   16	
  

hand.	
  	
  This	
  thesis	
  is	
  predominantly	
  concerned	
  with	
  the	
  inauguration	
  ceremonies	
  

in	
  which	
  the	
  kings	
  of	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  were	
  made.	
  	
  In	
  addition	
  the	
  

imperial	
  inauguration	
  of	
  the	
  German	
  kings	
  as	
  emperors	
  is	
  considered.	
  	
  In	
  these	
  

ceremonies	
  saints	
  also	
  played	
  an	
  integral	
  role:	
  their	
  names	
  were	
  recited	
  in	
  

litanies	
  sung	
  as	
  part	
  of	
  the	
  ceremony,	
  the	
  liturgical	
  resonances	
  inherent	
  in	
  saints’	
  

days	
  were	
  frequently	
  exploited,	
  and	
  kings	
  were	
  inaugurated	
  in	
  cathedrals	
  

holding	
  the	
  relics	
  of	
  important	
  royal	
  saints.	
  

	
  

	
  

Aims	
  of	
  the	
  Thesis	
  

	
  

In	
  1995	
  Geoffrey	
  Koziol	
  commented,	
  in	
  an	
  influential	
  essay,	
  that	
  	
  

‘between	
   the	
   sacred	
   liturgies	
  of	
  pontifical	
   kings	
   and	
   the	
  political	
  

theatre	
   of	
   statist	
   monarchs	
   lies	
   the	
   twelfth	
   century,	
   whose	
  

political	
   rituals	
  we	
   understand	
   scarcely	
   at	
   all.	
   	
   The	
   fundamental	
  

difficulty	
   lies	
   in	
   the	
   transitional	
   nature	
   of	
   twelfth-­‐century	
  

kingship,	
   which	
   was	
   moving	
   toward	
   the	
   sophisticated	
  

administrative	
   apparatus	
   of	
   the	
   late	
   medieval	
   state	
   while	
   still	
  

publicly	
  avowing	
  the	
  political	
  morality	
  of	
  the	
  Carolingians’.6	
  	
  	
  

First	
  and	
  foremost	
  this	
  thesis	
  is	
  an	
  attempt	
  to	
  understand	
  the	
  ideals	
  and	
  

perceptions	
  of	
  the	
  kings	
  of	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  in	
  the	
  long	
  twelfth	
  

century.	
  	
  This	
  period,	
  which	
  saw	
  the	
  explosion	
  of	
  royal	
  administration	
  and	
  an	
  

associated	
  growth	
  in	
  bureaucracy,	
  particularly	
  in	
  Anglo-­‐Norman	
  and	
  Angevin	
  

England,	
  has	
  typically	
  been	
  characterised	
  as	
  witnessing	
  the	
  development	
  of	
  

‘administrative’	
  or	
  ‘law-­‐centred’	
  kingship,	
  in	
  opposition	
  to	
  the	
  ‘liturgical’	
  kingship	
  

of	
  an	
  earlier	
  period.	
  	
  The	
  Investiture	
  Controversy	
  has	
  been	
  seen	
  as	
  another	
  major	
  

factor	
  in	
  the	
  perceived	
  ‘desacralisation’	
  of	
  kingship	
  in	
  this	
  period,	
  a	
  factor	
  that	
  is	
  

traditionally	
  accorded	
  greater	
  significance	
  in	
  the	
  German	
  realm,	
  where	
  royal	
  

government	
  failed	
  to	
  develop	
  the	
  intricate	
  bureaucratic	
  structures	
  that	
  sprang	
  up	
  

in	
  England	
  and	
  later	
  in	
  France.	
  	
  Koziol	
  himself	
  argued	
  for	
  the	
  importance	
  of	
  

knighthood	
  and	
  burgeoning	
  chivalric	
  ideals	
  in	
  precipitating	
  a	
  change	
  in	
  
                                                             
6	
  Geoffrey	
  Koziol,	
  “England,	
  France	
  and	
  the	
  Problem	
  of	
  Sacrality	
  in	
  Twelfth-­‐century	
  Ritual,”	
  in	
  
Cultures	
  of	
  Power:	
  Lordship,	
  Status	
  and	
  Power	
  in	
  Twelfth-­‐Century	
  Europe,	
  ed.	
  Thomas	
  N.	
  Bisson	
  
(Philadelphia,	
  1995),	
  124.	
  



	
   17	
  

monarchical	
  tone.7	
  	
  This	
  thesis	
  aims	
  to	
  demonstrate	
  that	
  the	
  continuity	
  of	
  

political	
  rites	
  in	
  the	
  twelfth-­‐century	
  should	
  not	
  be	
  interpreted	
  as	
  ‘unexpected’,	
  

against	
  the	
  backdrop	
  of	
  administrative	
  elaboration,	
  ecclesiastical	
  reform	
  and	
  the	
  

development	
  of	
  ideals	
  of	
  knighthood,	
  as	
  Koziol	
  suggests,	
  but	
  can	
  instead	
  be	
  taken	
  

as	
  evidence	
  for	
  the	
  enduring	
  importance	
  of	
  liturgical	
  ideals	
  of	
  kingship	
  despite	
  

such	
  developments.8	
  	
  Ernst	
  Kantorowicz	
  suggested	
  as	
  long	
  ago	
  as	
  1946	
  that,	
  ‘it	
  is	
  

no	
  longer	
  possible	
  for	
  the	
  medieval	
  historian…to	
  deal	
  cheerfully	
  with	
  the	
  history	
  

of	
  medieval	
  thought	
  and	
  culture	
  without	
  ever	
  opening	
  a	
  missal’.9	
  	
  This	
  thesis	
  will	
  

demonstrate	
  that	
  a	
  missal	
  is	
  also	
  an	
  invaluable	
  tool	
  in	
  the	
  study	
  of	
  high-­‐medieval	
  

kingship.	
  	
  	
  

	
  

A	
  further	
  aim	
  of	
  the	
  thesis	
  is	
  to	
  overcome	
  the	
  predominantly	
  national	
  tone	
  that	
  is	
  

often	
  evident	
  in	
  the	
  study	
  of	
  kings	
  and	
  royal	
  government	
  by	
  taking	
  a	
  comparative	
  

approach	
  to	
  the	
  topic.	
  	
  At	
  times	
  national	
  monarchies	
  seem	
  to	
  be	
  treated	
  as	
  

synonymous	
  with	
  incipient	
  nation	
  states.	
  	
  This	
  leads,	
  as	
  Len	
  Scales	
  has	
  forceful	
  

argued	
  in	
  his	
  recent	
  book	
  on	
  German	
  identity,	
  to	
  circular	
  thinking.	
  	
  For	
  Scales	
  the	
  

danger	
  lies	
  in	
  assuming	
  that,	
  because	
  monarchical	
  power	
  in	
  Germany	
  was	
  

comparatively	
  weak,	
  no	
  sense	
  of	
  national	
  identity	
  could	
  have	
  existed,	
  because	
  

national	
  identity	
  must	
  be	
  fostered	
  by	
  centralised	
  monarchical	
  government.10	
  	
  The	
  

conflation	
  of	
  monarchy	
  and	
  state	
  leads	
  to	
  similar	
  paradoxical	
  thinking	
  in	
  the	
  

sphere	
  of	
  monarchical	
  imagery.	
  	
  Given	
  that	
  the	
  growth	
  of	
  administration	
  and	
  

centralised	
  government	
  in	
  England	
  is	
  assumed	
  fundamentally	
  to	
  have	
  altered	
  

ideas	
  of	
  kingship,	
  the	
  logical	
  conclusion	
  is	
  that	
  the	
  lack	
  of	
  central	
  government	
  in	
  

Germany	
  allowed	
  anachronistic	
  ideas	
  to	
  survive.	
  	
  Thus,	
  so	
  the	
  traditional	
  

(Anglophone)	
  interpretation,	
  the	
  German	
  emperors,	
  devoid	
  of	
  a	
  sturdy	
  

bureaucratic	
  rudder,	
  drifted	
  on	
  a	
  sea	
  of	
  out-­‐dated	
  liturgical	
  ideals,	
  and	
  never	
  far	
  

from	
  the	
  rocks	
  of	
  papal	
  desacralization.	
  	
  This	
  is,	
  of	
  course,	
  a	
  simplification	
  of	
  the	
  

prevailing	
  wind	
  of	
  historiography,	
  but	
  is,	
  nevertheless,	
  indicative	
  of	
  the	
  enduring	
  

                                                             
7	
  Ibid.,	
  134.	
  
8	
  Ibid.,	
  125.	
  
9	
  Ernst	
  Hartwig	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae:	
  A	
  Study	
  in	
  Liturgical	
  Acclamations	
  and	
  Medieval	
  
Ruler	
  Worship	
  (Berkeley,	
  1946),	
  vii.	
  
10	
  Len	
  Scales,	
  The	
  Shaping	
  of	
  German	
  Identity:	
  Authority	
  and	
  Crisis,	
  1245-­‐1414	
  (Cambridge,	
  2012),	
  
351.	
  



	
   18	
  

sense	
  that	
  medieval	
  Germany,	
  with	
  its	
  king-­‐emperors,	
  was	
  somehow,	
  and	
  quite	
  

profoundly,	
  different.11	
  

	
  

However,	
  as	
  a	
  brief	
  glance	
  across	
  the	
  channel	
  to	
  France	
  makes	
  clear,	
  bureaucratic	
  

sophistication	
  was	
  not	
  incompatible	
  with	
  the	
  continuation	
  of	
  liturgical	
  ideals	
  of	
  

kingship,	
  a	
  point	
  Nicholas	
  Vincent	
  has	
  emphasised	
  in	
  a	
  number	
  of	
  important	
  

publications.12	
  	
  It	
  is	
  somewhat	
  ironic	
  that	
  it	
  is	
  historians	
  from	
  a	
  country	
  that	
  still	
  

has	
  a	
  monarch	
  as	
  both	
  head	
  of	
  the	
  established	
  church	
  and	
  head	
  of	
  government,	
  in	
  

addition	
  to	
  bishops	
  actively	
  involved	
  in	
  legislation,	
  that	
  find	
  it	
  most	
  difficult	
  to	
  

accept	
  that	
  administration	
  and	
  sacrality	
  can	
  go	
  hand-­‐in-­‐hand.	
  	
  While	
  the	
  days	
  of	
  

bishops	
  sitting	
  in	
  the	
  House	
  of	
  Lords	
  are	
  surely	
  numbered,	
  one	
  only	
  had	
  to	
  open	
  

a	
  newspaper	
  in	
  July	
  2013,	
  filled	
  as	
  the	
  newspapers	
  then	
  were	
  with	
  photos	
  of	
  the	
  

crowds	
  of	
  journalists	
  and	
  monarchists	
  waiting	
  outside	
  the	
  Lindo	
  Wing	
  of	
  St.	
  

Mary’s	
  Hospital,	
  Paddington,	
  for	
  it	
  to	
  be	
  immediately	
  apparent	
  that	
  the	
  spectre	
  of	
  

a	
  Weberian	
  charismatic	
  (hereditary)	
  ruler	
  can	
  thrive	
  even	
  in	
  a	
  twenty-­‐first-­‐

century	
  bureaucratic	
  democracy.	
  Perhaps	
  English	
  interpretations	
  of	
  medieval	
  

monarchy	
  are	
  in	
  some	
  imperceptible	
  way	
  influenced	
  by	
  the	
  very	
  survival	
  of	
  a	
  

circumscribed	
  and	
  purely	
  ornamental	
  royal	
  family.	
  	
  French	
  and	
  German	
  

historians,	
  whose	
  forbearers	
  dispensed	
  with	
  monarchy	
  in	
  the	
  late-­‐eighteenth	
  and	
  

early-­‐twentieth	
  century	
  respectively,	
  have	
  been	
  far	
  readier	
  to	
  populate	
  their	
  high	
  

medieval	
  pasts	
  with	
  ‘pontifical’	
  kings.	
  	
  

	
  

An	
  important	
  subsidiary	
  aim	
  of	
  the	
  thesis	
  is	
  to	
  make	
  extensive	
  use	
  of	
  German-­‐

language	
  scholarship	
  and	
  in	
  doing	
  so	
  to	
  make	
  manifest	
  that	
  German	
  difference,	
  

while	
  certainly	
  not	
  simply	
  an	
  optical	
  illusion,	
  has	
  been	
  amplified	
  by	
  linguistic	
  

divisions.	
  	
  This	
  point	
  has	
  been	
  made	
  most	
  recently	
  by	
  Björn	
  Weiler,	
  who,	
  writing	
  

                                                             
11	
  The	
  perceived	
  otherness	
  of	
  medieval	
  Germany	
  is	
  something	
  Timothy	
  Reuter	
  addressed	
  in	
  a	
  
number	
  of	
  essays	
  and	
  articles.	
  	
  See	
  in	
  particular	
  Timothy	
  Reuter,	
  “The	
  Medieval	
  German	
  
Sonderweg?	
  	
  The	
  Empire	
  and	
  its	
  Rulers	
  in	
  the	
  High	
  Middle	
  Ages,”	
  in	
  Kings	
  and	
  Kingship	
  in	
  
Medieval	
  Europe,	
  ed.	
  Anne	
  J.	
  Duggan	
  (London,	
  1993),	
  179–211.	
  
12	
  Nicholas	
  Vincent,	
  “Twelfth	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Kingship:	
  An	
  Essay	
  in	
  Anglo-­‐French	
  
Misunderstanding,”	
  in	
  Les	
  idées	
  passent-­‐elles	
  la	
  Manche?	
  Savoirs,	
  représentation,	
  pratiques	
  
(France-­‐Angleterre,	
  Xe-­‐XXe	
  siècles),	
  ed.	
  Jean-­‐Philippe	
  Genêt	
  and	
  François-­‐Joseph	
  Ruggiu	
  (Paris,	
  
2007),	
  21–36;	
  Nicholas	
  Vincent,	
  “King	
  Henry	
  III	
  and	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary,”	
  in	
  The	
  Church	
  and	
  
Mary,	
  ed.	
  R.	
  N	
  Swanson,	
  SCH	
  39	
  (Woodbridge,	
  2004),	
  126–146;	
  Nicholas	
  Vincent,	
  “The	
  
Pilgrimages	
  of	
  the	
  Angevin	
  Kings	
  of	
  England	
  1154-­‐1272,”	
  in	
  Pilgrimage:	
  The	
  English	
  Experience	
  
from	
  Becket	
  to	
  Bunyan,	
  ed.	
  Colin	
  Morris	
  and	
  Peter	
  Roberts	
  (Cambridge,	
  2002),	
  12–45.	
  



	
   19	
  

in	
  the	
  tradition	
  of	
  Timothy	
  Reuter	
  and	
  Karl	
  Leyser,	
  stands	
  out	
  as	
  one	
  of	
  only	
  a	
  

handful	
  of	
  British-­‐based	
  scholars	
  engaging	
  seriously	
  with	
  German-­‐language	
  

historiography	
  in	
  a	
  comparative	
  context.13	
  	
  Weiler	
  is	
  German	
  by	
  birth,	
  as	
  was	
  Karl	
  

Leyser.	
  	
  Timothy	
  Reuter,	
  an	
  Englishman	
  brought	
  up	
  with	
  English	
  as	
  his	
  mother	
  

tongue,	
  had	
  a	
  German	
  father	
  and	
  spent	
  over	
  a	
  decade	
  at	
  the	
  Monumenta	
  

Germaniae	
  Historica	
  in	
  Munich.14	
  	
  Their	
  backgrounds	
  are	
  important,	
  because	
  they	
  

are	
  indicative	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  British	
  education	
  system	
  has	
  produced	
  very	
  few	
  

medieval	
  historians	
  who	
  are	
  equipped	
  or	
  inclined	
  to	
  engage	
  with	
  German	
  

medieval	
  scholarship.	
  	
  The	
  extent	
  of	
  this	
  malaise,	
  dubbed	
  ‘Anglolexia’	
  by	
  Reuter,	
  

is	
  made	
  manifest	
  in	
  the	
  fact	
  that	
  German	
  historians	
  are	
  occasionally	
  driven	
  to	
  

publishing	
  in	
  English	
  to	
  ensure	
  their	
  research	
  reaches	
  a	
  non-­‐German	
  speaking	
  

audience.	
  	
  In	
  the	
  proceedings	
  of	
  a	
  conference	
  held	
  in	
  Heidelberg,	
  Germany,	
  in	
  

September	
  2009,	
  Jörg	
  Pelzter	
  explained	
  his	
  rationale	
  for	
  publishing	
  the	
  

contributions	
  of	
  German	
  scholars	
  in	
  English,	
  suggesting	
  that	
  this	
  ‘is	
  the	
  most	
  

promising	
  way	
  to	
  introduce	
  Anglophone	
  historians	
  to	
  German	
  historiography	
  

and	
  to	
  encourage	
  them	
  to	
  take	
  up	
  German	
  for	
  themselves’.15	
  	
  English	
  speakers	
  

should	
  not	
  be	
  reliant	
  on	
  Anglophile	
  Germans	
  to	
  act	
  as	
  conduits	
  between	
  the	
  two	
  

historical	
  traditions	
  but	
  should	
  also	
  be	
  prepared	
  to	
  play	
  an	
  active	
  role.	
  	
  It	
  is	
  to	
  be	
  

hoped	
  that	
  this	
  thesis	
  can	
  make	
  a	
  modest	
  contribution	
  towards	
  enhancing	
  such	
  

dialogue.	
  

	
  

Rather	
  than	
  being	
  written	
  in	
  the	
  tradition	
  of	
  political	
  and	
  constitutional	
  history,	
  a	
  

tradition	
  that	
  has	
  so	
  often	
  framed	
  the	
  study	
  of	
  kingship,	
  especially	
  in	
  England,	
  the	
  

land	
  of	
  constitutional	
  monarchy,	
  this	
  thesis	
  is	
  conceived	
  as	
  cultural	
  history.	
  	
  It	
  

aims	
  to	
  be	
  interdisciplinary,	
  borrowing	
  particularly	
  from	
  art	
  history	
  where	
  

appropriate.	
  	
  Visual	
  images	
  are	
  a	
  fundamentally	
  important	
  source	
  in	
  an	
  attempt	
  

                                                             
13	
  Weiler	
  often	
  spreads	
  his	
  net	
  more	
  widely	
  than	
  England	
  and	
  the	
  Empire	
  but	
  for	
  his	
  comparative	
  
approach	
  see,	
  amongst	
  others,	
  Björn	
  K.	
  U.	
  Weiler,	
  Kingship,	
  Rebellion	
  and	
  Political	
  Culture:	
  
England	
  and	
  Germany,	
  c.1215-­‐c.1250	
  (Basingstoke,	
  2007);	
  Björn	
  K.	
  U.	
  Weiler,	
  “The	
  King	
  as	
  Judge:	
  
Henry	
  II	
  and	
  Frederick	
  Barbarossa	
  as	
  seen	
  by	
  their	
  Contemporaries,”	
  in	
  Challenging	
  the	
  
Boundaries	
  of	
  Medieval	
  History:	
  The	
  Legacy	
  of	
  Timothy	
  Reuter,	
  ed.	
  Patricia	
  Skinner	
  (Turnhout,	
  
2009),	
  115–140.	
  
14	
  See	
  the	
  editor’s	
  introduction	
  in	
  Timothy	
  Reuter,	
  Medieval	
  Polities	
  and	
  Modern	
  Mentalities,	
  ed.	
  
Janet	
  L.	
  Nelson	
  (Cambridge,	
  2006),	
  xiv.	
  
15	
  Jörg	
  Peltzer,	
  “Introduction,”	
  in	
  Princely	
  Rank	
  in	
  Late	
  Medieval	
  Europe:	
  Trodden	
  Paths	
  and	
  
Promising	
  Avenues,	
  ed.	
  Thorsten	
  Huthwelker,	
  Jörg	
  Peltzer,	
  and	
  Maximilian	
  Wemhöner	
  (Ostfildern,	
  
2011),	
  14.	
  



	
   20	
  

to	
  uncover	
  images	
  and	
  ideals	
  of	
  kingship	
  in	
  this	
  period,	
  when	
  literacy	
  was	
  

limited.	
  	
  The	
  thesis	
  also	
  strives	
  to	
  integrate	
  topics	
  that	
  have	
  traditionally	
  been	
  

studied	
  separately,	
  in	
  particular	
  by	
  considering	
  queenship	
  as	
  an	
  integral	
  element	
  

in	
  understanding	
  ideas	
  of	
  kingship	
  in	
  this	
  transitional	
  period.16	
  	
  It	
  brings	
  together	
  

types	
  of	
  source	
  material,	
  such	
  as	
  liturgical	
  texts	
  and	
  charter	
  evidence,	
  that	
  have	
  

traditionally	
  been	
  the	
  preserve	
  of	
  specialists	
  and	
  seeks	
  to	
  make	
  their	
  value	
  

apparent	
  to	
  historians	
  more	
  at	
  home	
  with	
  the	
  precise	
  technical	
  vocabulary	
  of	
  

royal	
  documents	
  archived	
  at	
  Kew	
  than	
  the	
  nebulous	
  phrases	
  of	
  the	
  liturgy,	
  

scattered	
  in	
  manuscripts	
  throughout	
  Europe.	
  

	
  

	
  

Comparative	
  History	
  in	
  a	
  European	
  Perspective	
  

	
  

Comparison	
  is,	
  as	
  Michael	
  Borgolte	
  has	
  stressed,	
  a	
  fact	
  of	
  life.	
  	
  As	
  soon	
  as	
  man	
  

recognises	
  that	
  he	
  is	
  not	
  alone	
  in	
  the	
  world,	
  he	
  begins	
  comparing	
  himself	
  to	
  

others.17	
  	
  This	
  is	
  true	
  on	
  an	
  individual	
  and	
  group	
  level,	
  and	
  in	
  both	
  it	
  is	
  often	
  in	
  

comparison	
  with	
  others	
  that	
  ideals,	
  identities	
  and	
  self-­‐perceptions	
  are	
  formed.	
  	
  

For	
  Borgolte,	
  founder	
  of	
  the	
  Institut	
  für	
  vergleichende	
  Geschichte	
  Europas	
  im	
  

Mittelalter	
  at	
  the	
  Humboldt-­‐Universität	
  in	
  Berlin,	
  a	
  comparative	
  approach	
  to	
  the	
  

Middle	
  Ages	
  is	
  the	
  only	
  effective	
  method	
  for	
  writing	
  European	
  medieval	
  history.18	
  	
  

He	
  emphasises	
  the	
  plurality	
  of	
  European	
  history,	
  arguing	
  that	
  a	
  canonistic	
  and	
  

definitive	
  history	
  of	
  Europe	
  cannot	
  be	
  written	
  without	
  imposing	
  an	
  artificial	
  

unity	
  on	
  the	
  history	
  of	
  a	
  richly	
  varied	
  continent,	
  a	
  danger	
  that	
  can	
  be	
  averted	
  

with	
  a	
  comparative	
  methodology.19	
  	
  British	
  historians,	
  working	
  in	
  a	
  country	
  

where	
  uncertainty	
  over	
  the	
  modern	
  European	
  project	
  abounds,	
  might	
  well	
  view	
  
                                                             
16	
  While	
  queens	
  have	
  undoubtedly	
  been	
  subject	
  to	
  significantly	
  more	
  study	
  than	
  any	
  other	
  group	
  
of	
  medieval	
  women,	
  the	
  fact	
  remains	
  that	
  they	
  are	
  often	
  treated	
  in	
  relative	
  isolation	
  from	
  their	
  
royal	
  husbands.	
  	
  The	
  two	
  sets	
  of	
  conference	
  proceedings	
  edited	
  by	
  Anne	
  Duggan	
  neatly	
  illustrate	
  
this	
  phenomenon:	
  Anne	
  J.	
  Duggan,	
  ed.,	
  Kings	
  and	
  Kingship	
  in	
  Medieval	
  Europe,	
  King’s	
  College	
  
London	
  Medieval	
  Studies	
  10	
  (London,	
  1993);	
  Anne	
  J.	
  Duggan,	
  ed.,	
  Queens	
  and	
  Queenship	
  in	
  
Medieval	
  Europe	
  (Woodbridge,	
  2002).	
  
17	
  Michael	
  Borgolte,	
  “Mediävistik	
  als	
  vergleichende	
  Geschichte	
  Europas,”	
  in	
  Mediävistik	
  im	
  21.	
  
Jahrhundert:	
  Stand	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  internationalen	
  und	
  interdiziplinären	
  
Mittelalterforschung,	
  ed.	
  Hans-­‐Werner	
  Goetz	
  and	
  Jörg	
  Jarnut,	
  Mittelalter	
  Studien	
  1	
  (Munich,	
  
2003),	
  313.	
  
18	
  Ibid.,	
  321.	
  
19	
  Ibid.,	
  322;	
  Borgolte's	
  textbook	
  gives	
  an	
  indication	
  of	
  his	
  approach	
  to	
  the	
  writing	
  of	
  medieval	
  
European	
  history:	
  Michael	
  Borgolte,	
  Europa	
  entdeckt	
  seine	
  Vielfalt	
  1050-­‐1250,	
  Handbuch	
  der	
  
Geschichte	
  Europas	
  3	
  (Stuttgart,	
  2002).	
  



	
   21	
  

with	
  scepticism	
  Borgolte’s	
  rallying	
  cry	
  to	
  make	
  Europe	
  a	
  prominent	
  research	
  

theme,	
  when,	
  as	
  Borgolte	
  himself	
  admits,	
  Europe	
  was	
  not	
  an	
  idea	
  with	
  much	
  

currency	
  in	
  the	
  medieval	
  period.20	
  	
  Replacing	
  multiple	
  national	
  teleologies	
  with	
  a	
  

single	
  European	
  teleology	
  is	
  certainly	
  not	
  an	
  attractive	
  proposition.	
  	
  However,	
  

comparing	
  in	
  a	
  European	
  context	
  does	
  offer	
  the	
  opportunity	
  to	
  dismantle	
  

national	
  schools	
  of	
  historiography,	
  and	
  does	
  not	
  automatically	
  demand	
  the	
  

construction	
  of	
  a	
  monolithic	
  European	
  school	
  in	
  their	
  stead.	
  	
  This	
  is	
  certainly	
  not	
  

Borgolte’s	
  aim	
  and	
  taking	
  a	
  European	
  perspective	
  is	
  not	
  the	
  British	
  historian’s	
  

equivalent	
  of	
  Westminster	
  politicians	
  surrendering	
  power	
  to	
  Brussels-­‐based	
  

technocrats.	
  

	
  

This	
  study	
  of	
  royal	
  inauguration	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  must	
  be	
  placed	
  

in	
  a	
  European	
  context	
  but	
  not	
  mistaken	
  as	
  representing	
  a	
  European	
  norm.	
  	
  It	
  is	
  a	
  

comparison	
  in	
  a	
  very	
  traditional	
  form	
  in	
  that	
  it	
  seeks	
  parallels	
  and	
  distinctions	
  

between	
  different	
  geographic	
  regions	
  in	
  the	
  same	
  time	
  period.21	
  	
  In	
  addition	
  to	
  

this	
  synchronic	
  method,	
  one	
  could	
  compare	
  the	
  same	
  phenomena	
  in	
  different	
  

time	
  periods,	
  a	
  diachronic	
  comparison,	
  or,	
  rather	
  than	
  comparing	
  elements	
  of	
  a	
  

shared	
  culture	
  as	
  in	
  this	
  thesis,	
  compare	
  elements	
  in	
  a	
  transcultural	
  context.	
  	
  In	
  

typically	
  ambitious	
  fashion,	
  David	
  d’Avray	
  has	
  managed	
  to	
  illustrate	
  the	
  potential	
  

of	
  all	
  three	
  methods	
  within	
  the	
  scope	
  of	
  a	
  single	
  essay.22	
  	
  However,	
  a	
  synchronic	
  

comparison	
  has	
  been	
  preferred	
  in	
  this	
  study	
  for	
  several	
  reasons.	
  	
  Escaping	
  from	
  

national	
  teleologies	
  and	
  cultural	
  solipsism,	
  a	
  major	
  aim	
  of	
  this	
  study,	
  is	
  one	
  of	
  the	
  

key	
  advantages	
  of	
  a	
  synchronic	
  comparison.	
  	
  As	
  Chris	
  Wickham	
  has	
  argued,	
  

without	
  geographical	
  comparison	
  we	
  end	
  up	
  with	
  ‘a	
  Europe	
  –	
  a	
  world	
  –	
  of	
  

islands,	
  with	
  no	
  relation	
  to	
  each	
  other…Worse,	
  these	
  insularities	
  in	
  nearly	
  every	
  

case	
  match	
  up	
  with	
  national	
  teleologies,	
  the	
  study	
  in	
  each	
  country	
  of	
  the	
  

historical	
  reasons	
  why	
  We	
  are	
  special,	
  better	
  than	
  –	
  or	
  at	
  least	
  different	
  from	
  –	
  
                                                             
20	
  Michael	
  Borgolte,	
  “Perspektiven	
  europäischer	
  Mittelalterhistorie	
  an	
  der	
  Schwelle	
  zum	
  21.	
  
Jahrhundert,”	
  in	
  Das	
  europäische	
  Mittelalter	
  im	
  Spannungsbogen	
  des	
  Vergleichs:	
  Zwanzig	
  
internationale	
  Beiträge	
  zu	
  Praxis,	
  Problemen	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  historischen	
  Komparatistik,	
  ed.	
  
Michael	
  Borgolte,	
  Europa	
  im	
  Mittelalter	
  1	
  (Berlin,	
  2001),	
  14.	
  	
  
21	
  As	
  d’Avray	
  has	
  commented,	
  ‘for	
  most	
  people,	
  comparative	
  history	
  means	
  this	
  sort	
  of	
  
comparative	
  history’.	
  David	
  L.	
  d’	
  Avray,	
  “Comparative	
  History	
  of	
  the	
  Medieval	
  Church’s	
  Marriage	
  
System,”	
  in	
  Das	
  europäische	
  Mittelalter	
  im	
  Spannungsbogen	
  des	
  Vergleichs:	
  Zwanzig	
  internationale	
  
Beiträge	
  zu	
  Praxis,	
  Problemen	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  historischen	
  Komparatistik,	
  ed.	
  Michael	
  
Borgolte,	
  Europa	
  im	
  Mittelalter	
  1	
  (Berlin,	
  2001),	
  220.	
  
22	
  D’	
  Avray,	
  “Comparative	
  History	
  of	
  the	
  Medieval	
  Church’s	
  Marriage	
  System.”	
  



	
   22	
  

the	
  Others’.23	
  	
  Synchronic	
  comparison	
  thus	
  provides	
  the	
  opportunity	
  to	
  study	
  

shared	
  cultural	
  phenomena	
  and	
  to	
  question	
  orthodoxies	
  implicit	
  in	
  national	
  

historiographies.	
  	
  This	
  study	
  is,	
  for	
  the	
  most	
  part,	
  limited	
  to	
  the	
  three	
  kingdoms	
  

of	
  England,	
  France	
  and	
  Germany.	
  	
  The	
  reasons	
  for	
  this	
  are	
  partly	
  pragmatic.	
  	
  

There	
  is	
  more	
  than	
  enough	
  medieval	
  evidence	
  and	
  modern	
  literature	
  for	
  a	
  three-­‐

year	
  doctoral	
  project.	
  	
  But	
  more	
  than	
  this;	
  in	
  modern	
  scholarship,	
  far	
  too	
  many	
  

hasty	
  and	
  casual	
  contrasts	
  are	
  drawn	
  between	
  monarchs	
  in	
  England	
  and	
  France	
  

and	
  their	
  counterparts	
  in	
  the	
  Empire,	
  so	
  that	
  a	
  trilateral	
  study	
  is	
  urgently	
  

needed.24	
  

	
  

It	
  would	
  certainly	
  be	
  desirable,	
  as	
  a	
  further	
  step,	
  to	
  extend	
  the	
  comparison	
  to	
  

include	
  other	
  kingdoms.25	
  	
  Where	
  it	
  has	
  been	
  possible	
  to	
  look	
  outside	
  of	
  these	
  

three	
  kingdoms,	
  which	
  in	
  many	
  ways	
  can	
  be	
  understood	
  as	
  the	
  cultural	
  heirs	
  to	
  

the	
  Carolingian	
  empire,	
  the	
  results	
  are	
  illuminating.26	
  	
  However,	
  there	
  is	
  much	
  to	
  

be	
  said	
  for	
  first	
  establishing	
  what	
  similarities	
  and	
  differences	
  might	
  exist	
  within	
  

these	
  ‘core’	
  kingdoms,	
  before	
  extending	
  the	
  comparison	
  to	
  those	
  on	
  the	
  cultural	
  

‘periphery’	
  or	
  even	
  kingdoms	
  from	
  different	
  cultural	
  spheres.27	
  	
  Inauguration	
  has	
  

often,	
  as	
  the	
  result	
  of	
  the	
  influence	
  of	
  anthropology	
  on	
  historical	
  methodologies,	
  

been	
  the	
  subject	
  of	
  transcultural	
  comparison.	
  	
  While	
  the	
  influence	
  of	
  

anthropological	
  methodologies	
  has	
  undoubtedly	
  opened	
  up	
  new	
  avenues	
  for	
  

comprehending	
  medieval	
  sources,	
  approaches	
  to	
  ritual	
  actions	
  and	
  symbolic	
  

communication	
  being	
  good	
  examples	
  of	
  the	
  possibilities,	
  such	
  approaches	
  should	
  

not	
  be	
  stretched	
  too	
  far.	
  	
  For	
  transcultural	
  comparison	
  to	
  be	
  meaningful	
  the	
  

                                                             
23	
  Chris	
  Wickham,	
  “Problems	
  in	
  Doing	
  Comparative	
  History,”	
  in	
  Challenging	
  the	
  Boundaries	
  of	
  
Medieval	
  History:	
  The	
  Legacy	
  of	
  Timothy	
  Reuter,	
  ed.	
  Patricia	
  Skinner	
  (Turnhout,	
  2009),	
  6.	
  
24	
  In	
  an	
  insightful	
  paper	
  given	
  at	
  the	
  Leeds	
  International	
  Medieval	
  Congress	
  in	
  July	
  2013,	
  Levi	
  
Roach	
  made	
  the	
  point	
  that	
  often	
  comparisons	
  between	
  England	
  and	
  Germany	
  are	
  like	
  
comparisons	
  between	
  apples	
  and	
  oranges.	
  	
  By	
  this	
  he	
  meant	
  that	
  English	
  practice	
  is	
  often	
  
compared	
  with	
  German	
  only	
  in	
  passing.	
  	
  The	
  upshot	
  of	
  this	
  is	
  that	
  English	
  and	
  German	
  primary	
  
sources	
  are	
  not	
  compared,	
  rather	
  the	
  results	
  of	
  historical	
  scholarship	
  in	
  the	
  two	
  countries.	
  
25	
  Borgolte	
  suggests	
  it	
  is	
  better	
  not	
  just	
  to	
  concentrate	
  on	
  neighbouring	
  lands,	
  but	
  to	
  cast	
  the	
  
comparative	
  net	
  wider.	
  	
  Borgolte,	
  “Perspektiven	
  europäischer	
  Mittelalterhistorie,”	
  23.	
  
26	
  The	
  three	
  kingdoms	
  are	
  treated	
  as	
  such	
  in	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “Kingship	
  and	
  Empire,”	
  in	
  The	
  
Cambridge	
  History	
  of	
  Medieval	
  Political	
  Thought	
  c.350-­‐c.1450,	
  ed.	
  J.H.	
  Burns	
  (Cambridge,	
  1988),	
  
211-­‐251.	
  
27	
  For	
  a	
  consideration	
  of	
  the	
  core-­‐periphery	
  model	
  and	
  its	
  application	
  to	
  medieval	
  contexts	
  see	
  
Robert	
  Bartlett,	
  “Heartland	
  and	
  Border:	
  The	
  Mental	
  and	
  Physical	
  Geography	
  of	
  Medieval	
  Europe,”	
  
in	
  Power	
  and	
  Identity	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages:	
  Essays	
  in	
  Honour	
  of	
  Rees	
  Davies,	
  ed.	
  Huw	
  Pryce	
  and	
  John	
  
Watts	
  (Oxford,	
  2007),	
  23–36;	
  As	
  Peltzer	
  has	
  pointed	
  out,	
  it	
  is	
  not	
  always	
  easy	
  to	
  differentiate	
  
between	
  intra-­‐	
  and	
  transcultural	
  comparisons.	
  Peltzer,	
  “Introduction,”	
  13.	
  



	
   23	
  

parameters	
  must	
  be	
  carefully	
  considered.	
  	
  There	
  is	
  little	
  of	
  value	
  to	
  a	
  historian	
  to	
  

be	
  found	
  in	
  comparing	
  medieval	
  kingdoms	
  with	
  pre-­‐modern	
  village	
  societies.28	
  	
  

Historical	
  comparison	
  requires	
  context.	
  	
  It	
  cannot	
  skip	
  blithely	
  between	
  cultures	
  

and	
  centuries	
  without	
  diminishing	
  its	
  power	
  to	
  explain	
  complex	
  phenomena	
  that	
  

are	
  rooted	
  in	
  time	
  and	
  place.29	
  	
  Intra-­‐cultural	
  comparisons	
  are	
  perhaps	
  less	
  eye-­‐

catching,	
  but	
  they	
  are	
  a	
  necessary	
  antidote	
  to	
  the	
  assumption	
  of	
  homogeneity	
  

which	
  is	
  implicit	
  in	
  so	
  many	
  transcultural	
  studies.	
  	
  To	
  take	
  an	
  example	
  relevant	
  to	
  

this	
  research,	
  we	
  must	
  first	
  uncover	
  if	
  the	
  anointing	
  of	
  kings	
  as	
  part	
  of	
  the	
  

inauguration	
  ceremonies	
  in	
  the	
  ‘core’	
  of	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  was	
  

understood	
  in	
  the	
  same	
  way,	
  before	
  we	
  can	
  nonchalantly	
  compare	
  anointed	
  kings	
  

with	
  those	
  on	
  the	
  cultural	
  ‘periphery’	
  who	
  were	
  not	
  anointed,	
  or	
  who	
  sought	
  the	
  

right	
  of	
  anointing	
  in	
  the	
  course	
  of	
  the	
  thirteenth	
  century.	
  	
  A	
  comparison	
  between	
  

anointed	
  and	
  non-­‐anointed	
  kings	
  within	
  Latin	
  Christendom	
  assumes	
  

homogeneity.	
  	
  We	
  must	
  first	
  establish	
  whether	
  such	
  homogeneity	
  existed.30	
  

	
  

The	
  comparison	
  of	
  medieval	
  kings	
  within	
  Latin	
  Christendom	
  has	
  a	
  long	
  history.	
  	
  

As	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  has	
  pointed	
  out,	
  German	
  historians	
  of	
  the	
  nineteenth	
  

and	
  twentieth	
  centuries	
  were	
  far	
  from	
  the	
  first	
  to	
  compare	
  Germany	
  to	
  

neighbouring	
  France	
  and	
  draw	
  the	
  conclusion	
  that	
  Germany	
  was	
  not	
  flattered	
  by	
  

the	
  comparison.31	
  	
  As	
  early	
  as	
  the	
  1140s,	
  Suger	
  of	
  Saint-­‐Denis	
  constructed	
  a	
  

negative	
  image	
  of	
  the	
  Salian	
  king	
  Henry	
  V,	
  in	
  comparison	
  to	
  whom	
  the	
  Capetian	
  

Louis	
  VI	
  could	
  be	
  presented	
  as	
  the	
  most	
  Christian	
  king	
  (rex	
  christianissimus).	
  

                                                             
28	
  As	
  David	
  d’Avray	
  has	
  commented,	
  if	
  British	
  medievalists	
  look	
  for	
  comparisons,	
  it	
  is	
  often	
  in	
  
village	
  societies.	
  	
  D’	
  Avray,	
  “Comparative	
  History	
  of	
  the	
  Medieval	
  Church’s	
  Marriage	
  System,”	
  209.	
  
29	
  Although	
  such	
  comparisons	
  are	
  undoubtedly	
  thought	
  provoking,	
  it	
  is	
  not	
  the	
  job	
  of	
  the	
  
historian,	
  but	
  the	
  anthropologist,	
  to	
  compare	
  sixteenth-­‐century	
  English	
  Protestantism,	
  
fourteenth-­‐century	
  Javanese	
  Hinduism	
  and	
  nineteenth-­‐century	
  Moroccan	
  Islam	
  as	
  in	
  Clifford	
  
Geertz,	
  “Centers,	
  Kings	
  and	
  Charisma:	
  Reflections	
  on	
  the	
  Symbolics	
  of	
  Power,”	
  in	
  Culture	
  and	
  its	
  
Creators:	
  Essays	
  in	
  Honor	
  of	
  Edward	
  Shils,	
  ed.	
  Joseph	
  Ben-­‐David	
  and	
  Terry	
  N.	
  Clark	
  (Chicago,	
  
1977),	
  150–171.	
  
30	
  Which	
  is	
  not	
  to	
  say	
  that	
  if	
  such	
  a	
  comparison	
  is	
  carefully	
  structured	
  it	
  cannot	
  bear	
  fruit.	
  	
  Janet	
  
Nelson’s	
  essay	
  comparing	
  inaugurations	
  in	
  the	
  Western	
  and	
  Eastern	
  Empires	
  is	
  an	
  example	
  of	
  a	
  
successful	
  comparison	
  of	
  this	
  kind:	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “Symbols	
  in	
  Context:	
  Rulers’	
  Inauguration	
  
Rituals	
  in	
  Byzantium	
  and	
  the	
  West	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages,”	
  in	
  The	
  Orthodox	
  Churches	
  and	
  the	
  
West,	
  ed.	
  Derek	
  Baker,	
  SCH	
  13	
  (Oxford,	
  1976),	
  97–119.	
  
31	
  Bernd	
  Schneidmüller,	
  “Außenblick	
  für	
  das	
  eigene	
  Herz.	
  Vergleichende	
  Wahrnehmung	
  
politischer	
  Ordnung	
  im	
  hochmittelalterlichen	
  Deutschland	
  und	
  Frankreich,”	
  in	
  Das	
  europäische	
  
Mittelalter	
  im	
  Spannungsbogen	
  des	
  Vergleichs:	
  Zwanzig	
  internationale	
  Beiträge	
  zu	
  Praxis,	
  
Problemen	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  historischen	
  Komparatistik,	
  ed.	
  Michael	
  Borgolte,	
  Europa	
  im	
  
Mittelalter	
  1	
  (Berlin,	
  2001),	
  315–316.	
  



	
   24	
  

Even	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  the	
  kings	
  were	
  made	
  could	
  be	
  compared	
  by	
  

contemporaries.	
  	
  Schneidmüller	
  highlights	
  Matthew	
  Paris’s	
  report	
  of	
  an	
  embassy	
  

sent	
  from	
  Louis	
  IX	
  of	
  France	
  to	
  Frederick	
  II	
  of	
  Germany.	
  	
  Louis’s	
  men	
  were	
  not	
  

what	
  one	
  might	
  describe	
  as	
  diplomatic,	
  asserting	
  that	
  their	
  king,	
  from	
  a	
  long	
  line	
  

of	
  royal	
  blood,	
  was	
  surely	
  superior	
  to	
  an	
  emperor,	
  who	
  had	
  merely	
  earned	
  his	
  

position	
  through	
  election.32	
  	
  Modern	
  historians	
  have	
  tended	
  to	
  agree	
  with	
  Louis’s	
  

envoys	
  (and	
  Monty	
  Python’s	
  King	
  Arthur),	
  but	
  as	
  Schneidmüller	
  explains,	
  

medieval	
  commentators	
  did	
  not	
  always	
  concur.	
  	
  The	
  elective	
  element	
  of	
  German	
  

kingship	
  could	
  engender	
  pride,	
  as	
  is	
  clear	
  in	
  Otto	
  of	
  Freising’s	
  description	
  of	
  the	
  

election	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa,	
  in	
  which	
  Otto	
  portrayed	
  election	
  as	
  indicative	
  

of	
  the	
  special	
  rank	
  of	
  the	
  Empire.33	
  

	
  

Modern	
  scholars	
  have,	
  like	
  their	
  medieval	
  predecessors,	
  at	
  times	
  looked	
  outside	
  

of	
  their	
  respective	
  countries	
  to	
  compare	
  elements	
  of	
  kingship	
  and	
  government	
  in	
  

England,	
  France	
  and	
  Germany.	
  	
  However,	
  while	
  early	
  medievalists	
  tend	
  to	
  travel	
  

unencumbered	
  through	
  the	
  breadth	
  of	
  the	
  Carolingian	
  Empire,	
  high	
  medievalists	
  

often	
  end	
  their	
  journeys	
  at	
  the	
  imagined	
  borders	
  of	
  incipient	
  nation	
  states.34	
  	
  As	
  a	
  

result	
  high	
  medieval	
  comparisons	
  have	
  tended	
  to	
  be	
  bilateral.	
  	
  Due	
  both	
  to	
  

patterns	
  of	
  foreign	
  language	
  learning	
  in	
  Britain	
  and	
  the	
  possession	
  by	
  English	
  

kings	
  of	
  lands	
  in	
  modern-­‐day	
  France,	
  Anglo-­‐French	
  comparisons	
  have	
  vastly	
  

outnumbered	
  those	
  dealing	
  with	
  England	
  and	
  the	
  Empire	
  in	
  Anglophone	
  

scholarship.	
  	
  Recent	
  work	
  on	
  aspects	
  of	
  kingship	
  in	
  England	
  and	
  the	
  Empire	
  by	
  

Björn	
  Weiler	
  and	
  David	
  Warner	
  stands	
  out	
  against	
  a	
  backdrop	
  of	
  scholarship	
  that	
  

is	
  Anglo-­‐French	
  in	
  outlook.35	
  	
  Marc	
  Bloch	
  laid	
  modern	
  foundations	
  for	
  

comparisons	
  between	
  English	
  and	
  French	
  kingship	
  with	
  his	
  highly	
  influential	
  
                                                             
32	
  ‘Credimus	
  enim	
  dominum	
  nostrum	
  regem	
  Galliae,	
  quem	
  linea	
  regii	
  sanguinis	
  provexit	
  ad	
  
sceptra	
  Francorum	
  regenda,	
  excellentiorem	
  esse	
  aliquo	
  imperatore,	
  quem	
  sola	
  provehit	
  electio	
  
voluntaria’.	
  	
  Matthew	
  Paris,	
  Chronica	
  Majora,	
  ed.	
  H.R.	
  Luard,	
  vol.	
  3,	
  RS	
  57	
  (London,	
  1876),	
  626.	
  
33	
  Schneidmüller,	
  “Außenblick	
  für	
  das	
  eigene	
  Herz,”	
  331.	
  
34	
  This	
  limited	
  border	
  traversing	
  is	
  also	
  apparent	
  in	
  the	
  fact	
  that,	
  as	
  John	
  Gillingham	
  has	
  recently	
  
commented,	
  ‘international	
  contacts	
  and	
  co-­‐operation	
  were	
  and	
  are	
  more	
  characteristic	
  of	
  the	
  
Frankish	
  centuries	
  than	
  of	
  later	
  ones’.	
  John	
  Gillingham,	
  “Seminar	
  in	
  Focus:	
  The	
  Earlier	
  Middle	
  
Ages,”	
  Past	
  and	
  Future:	
  The	
  Magazine	
  of	
  the	
  Institute	
  of	
  Historical	
  Research,	
  2013,	
  21.	
  
35	
  Weiler,	
  “The	
  King	
  as	
  Judge:	
  Henry	
  II	
  and	
  Frederick	
  Barbarossa	
  as	
  Seen	
  by	
  Their	
  
Contemporaries”;	
  Weiler,	
  Kingship,	
  Rebellion	
  and	
  Political	
  Culture;	
  Björn	
  K.	
  U.	
  Weiler,	
  Henry	
  III	
  of	
  
England	
  and	
  the	
  Staufen	
  Empire,	
  1216-­‐1272	
  (Woodbridge,	
  2006);	
  David	
  A.	
  Warner,	
  “Comparative	
  
Approaches	
  to	
  Anglo-­‐Saxon	
  and	
  Ottonian	
  Coronations,”	
  in	
  England	
  and	
  the	
  Continent	
  in	
  the	
  Tenth	
  
Century:	
  Studies	
  in	
  Honour	
  of	
  Wilhelm	
  Levison	
  (1876-­‐1947),	
  ed.	
  David	
  Rollason,	
  Conrad	
  Leyser,	
  
and	
  Hannah	
  Williams	
  (Turnhout,	
  2010),	
  275–292.	
  



	
   25	
  

book	
  on	
  the	
  royal	
  touch,	
  written	
  in	
  1924	
  and	
  translated	
  into	
  English	
  in	
  1973.36	
  	
  

Aspects	
  of	
  comparative	
  Anglo-­‐French	
  kingship	
  have	
  been	
  elucidated	
  by	
  Hollister	
  

and	
  Baldwin,	
  Hallam,	
  and	
  Vincent,	
  amongst	
  others.37	
  	
  It	
  is	
  the	
  existence	
  of	
  this	
  

backdrop	
  that	
  makes	
  this	
  trilateral	
  comparison	
  possible.	
  	
  	
  

	
  

While	
  a	
  trilateral	
  comparison	
  between	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  is	
  possible,	
  

it	
  is	
  also,	
  as	
  with	
  most	
  attempts	
  at	
  comparison,	
  not	
  unproblematic.	
  	
  There	
  are	
  

three	
  main	
  hurdles	
  to	
  overcome,	
  the	
  historiographical,	
  the	
  empirical,	
  and	
  the	
  

need	
  to	
  identify	
  things	
  that	
  are	
  meaningful	
  to	
  compare.38	
  	
  It	
  is	
  due	
  to	
  the	
  need	
  to	
  

compare	
  like	
  with	
  like	
  that	
  this	
  thesis,	
  which	
  aims	
  to	
  contribute	
  to	
  a	
  wider	
  debate	
  

about	
  sacrality	
  and	
  kingship,	
  has	
  crystallised	
  around	
  the	
  practice	
  of	
  royal	
  and	
  

imperial	
  inauguration.	
  	
  In	
  doing	
  so	
  it	
  engages	
  with	
  a	
  tradition	
  which	
  has	
  focused	
  

on	
  the	
  development	
  of	
  the	
  inauguration	
  ritual	
  through	
  time	
  and	
  particularly	
  on	
  

the	
  elaboration	
  of	
  liturgical	
  texts.39	
  	
  However,	
  although	
  informed	
  by	
  this	
  

important	
  body	
  of	
  scholarship,	
  my	
  aim	
  is	
  not	
  to	
  reconstruct	
  the	
  ritual	
  or	
  trace	
  its	
  

changes,	
  but	
  rather	
  to	
  uncover	
  how	
  it	
  was	
  understood	
  in	
  the	
  three	
  realms	
  and	
  

whether	
  it	
  can	
  be	
  interpreted	
  as	
  evidence	
  for	
  the	
  continuation	
  of	
  sacral	
  kingship	
  

in	
  this	
  period.	
  	
  Inevitably	
  the	
  three	
  hurdles	
  are	
  connected,	
  and	
  another	
  reason	
  for	
  

the	
  focus	
  on	
  inauguration	
  is	
  the	
  availability	
  of	
  comparable	
  sources	
  in	
  the	
  three	
  

realms.	
  	
  Timothy	
  Reuter,	
  in	
  an	
  essay	
  on	
  the	
  development	
  of	
  England	
  and	
  

Germany	
  in	
  the	
  early	
  medieval	
  period,	
  highlighted	
  the	
  fact	
  that	
  a	
  world	
  seen	
  

through	
  the	
  rich	
  narrative	
  sources	
  found	
  in	
  Germany	
  ‘is	
  bound	
  to	
  look	
  different	
  

from	
  one	
  which	
  is	
  seen	
  through	
  law-­‐codes	
  and	
  sparse	
  narrative	
  sources’.40	
  	
  For	
  

the	
  period	
  under	
  consideration	
  here,	
  it	
  can	
  hardly	
  be	
  surprising	
  that	
  kings	
  

viewed	
  through	
  the	
  lens	
  of	
  administrative	
  documents,	
  appear	
  different	
  from	
  

                                                             
36	
  Marc	
  Bloch,	
  Les	
  rois	
  thaumaturges:	
  études	
  sur	
  le	
  caractère	
  surnaturel	
  attribué	
  à	
  la	
  puissance	
  
royale	
  particulièrement	
  en	
  France	
  et	
  en	
  Angleterre	
  (Strasbourg,	
  1924);	
  Marc	
  Bloch,	
  The	
  Royal	
  
Touch:	
  Sacred	
  Monarchy	
  and	
  Scrofula	
  in	
  England	
  and	
  France,	
  trans.	
  J.E.	
  Anderson	
  (London,	
  1973).	
  
37	
  C.	
  Warren	
  Hollister	
  and	
  John	
  W.	
  Baldwin,	
  “The	
  Rise	
  of	
  Administrative	
  Kingship:	
  Henry	
  I	
  and	
  
Philip	
  Augustus,”	
  The	
  American	
  Historical	
  Review	
  83	
  (1978):	
  867–905;	
  Elizabeth	
  M.	
  Hallam,	
  
“Royal	
  Burial	
  and	
  the	
  Cult	
  of	
  Kingship	
  in	
  France	
  and	
  England,	
  1060–1330,”	
  Journal	
  of	
  Medieval	
  
History	
  8	
  (1982):	
  359–80;	
  Vincent,	
  “King	
  Henry	
  III	
  and	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary”;	
  Vincent,	
  
“Twelfth	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Kingship.”	
  
38	
  Chris	
  Wickham	
  discussed	
  these	
  problems	
  in	
  his	
  2004	
  Reuter	
  Lecture	
  at	
  the	
  University	
  of	
  
Southampton.	
  Wickham,	
  “Problems	
  in	
  doing	
  Comparative	
  History.”	
  
39	
  This	
  body	
  of	
  scholarship	
  will	
  be	
  discussed	
  in	
  length	
  in	
  the	
  second	
  chapter	
  of	
  the	
  thesis.	
  
40	
  Timothy	
  Reuter,	
  “The	
  Making	
  of	
  England	
  and	
  Germany,	
  850-­‐1050,”	
  in	
  Medieval	
  Polities	
  and	
  
Modern	
  Mentalities,	
  ed.	
  Janet	
  L.	
  Nelson	
  (Cambridge,	
  2006),	
  295.	
  



	
   26	
  

those	
  viewed	
  through	
  narrative	
  sources.	
  	
  In	
  this	
  thesis	
  source	
  types	
  that	
  are	
  

common	
  to	
  all	
  three	
  realms	
  are	
  considered,	
  predominantly	
  liturgical	
  texts,	
  

charters	
  and	
  narrative	
  accounts.	
  	
  This	
  is	
  not	
  to	
  deny	
  that	
  there	
  were	
  real	
  

differences	
  between	
  how	
  kings	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  exercised	
  their	
  

power,	
  but	
  to	
  investigate	
  how	
  the	
  nature	
  of	
  the	
  power	
  they	
  wielded	
  was	
  

understood.	
  

	
  

The	
  final	
  hurdle,	
  that	
  of	
  historiography,	
  is	
  again	
  closely	
  linked	
  to	
  the	
  issue	
  of	
  

source	
  material.	
  	
  The	
  relative	
  wealth	
  of	
  surviving	
  medieval	
  administrative	
  

material	
  from	
  both	
  England	
  and	
  later	
  France	
  has,	
  with	
  few	
  exceptions,	
  ensured	
  

the	
  triumph	
  of	
  the	
  'Manchester'	
  over	
  the	
  'Münster'	
  school	
  of	
  history,	
  so	
  that	
  state	
  

and	
  constitution	
  take	
  precedence	
  over	
  'ritual'	
  or	
  'pneuma'.	
  	
  As	
  a	
  result,	
  kingship	
  

in	
  these	
  countries	
  has	
  often	
  been	
  characterised	
  as	
  ‘administrative’	
  or	
  ‘law-­‐

centred’,	
  in	
  opposition	
  to	
  the	
  ‘liturgical’	
  kingship	
  of	
  an	
  earlier	
  period.	
  	
  By	
  

contrast,	
  historians	
  of	
  the	
  Empire,	
  lacking	
  the	
  detailed	
  administrative	
  records	
  of	
  

their	
  English	
  and	
  French	
  counterparts,	
  exploit	
  the	
  anthropological	
  approaches	
  

successfully	
  used	
  by	
  early	
  medievalists	
  to	
  compose	
  an	
  image	
  of	
  kingship	
  

concerned	
  more	
  with	
  human	
  behaviour	
  than	
  with	
  institutions.	
  	
  A	
  

historiographical	
  tradition,	
  in	
  which	
  Germany	
  is	
  presented	
  as	
  exceptional	
  in	
  the	
  

light	
  of	
  prevailing	
  Anglo-­‐French	
  norms,	
  has	
  thus	
  been	
  accentuated	
  by	
  the	
  

availability	
  of	
  different	
  types	
  of	
  source	
  material.	
  	
  Chris	
  Wickham	
  has	
  suggested	
  

how	
  to	
  deal	
  with	
  these	
  issues,	
  emphasising	
  that,	
  if	
  we	
  wish	
  to	
  take	
  a	
  comparative	
  

approach,	
  	
  

‘firstly,	
  we	
  must	
   go	
   straight	
   to	
   the	
   sources,	
   in	
   a	
   spirit	
   of	
   intense	
  

disbelief,	
   to	
   see	
   whether	
   they	
   can	
   give	
   us	
   the	
   comparative	
  

elements	
  that	
   the	
  historiography	
  denies	
  us,	
  we	
  must	
  understand	
  

the	
   empirical	
   bases	
   of	
   every	
   local	
   debate,	
   not	
   just	
   take	
   our	
  

interpretations	
   from	
   the	
   wider	
   syntheses	
   which	
   are	
   always	
  

available,	
   and	
   which	
   we	
   doubtless	
   started	
   with.	
   	
   Secondly,	
   we	
  

must	
  gain	
  an	
  understanding	
  of	
  why	
   it	
   is	
   that	
  historians	
  argue	
  as	
  

they	
   do	
   in	
   any	
   given	
   region;	
   what	
   it	
   is	
   they	
   have	
   seized	
   on	
   as	
  

crucial	
   issues,	
   and	
   what	
   these	
   issues	
   have	
   meant	
   to	
   historians	
  

across	
   time;	
   how	
   their	
   preoccupations	
   fit	
   into	
   their	
   local	
   Grand	
  



	
   27	
  

Narratives	
  of	
  nationhood;	
  and	
  why	
  they	
  have	
  chosen	
  not	
  to	
  study	
  

certain	
  things,	
  as	
  well’.41	
  

Before	
  turning	
  to	
  the	
  sources	
  themselves,	
  in	
  the	
  spirit	
  of	
  intense	
  disbelief	
  

advocated	
  by	
  Wickham,	
  we	
  must	
  first	
  take	
  time	
  to	
  understand	
  the	
  

historiographical	
  traditions	
  in	
  which	
  these	
  differing	
  ideas	
  of	
  medieval	
  kingship	
  

have	
  been	
  nurtured.	
  

	
  

	
  

Scope	
  of	
  the	
  Thesis	
  

	
  

The	
  central	
  period	
  under	
  consideration	
  in	
  this	
  thesis	
  is	
  the	
  twelfth	
  century.	
  	
  As	
  

alluded	
  to	
  above,	
  the	
  twelfth	
  century	
  is	
  often	
  considered	
  a	
  transitional	
  period	
  in	
  

terms	
  of	
  medieval	
  kingship.	
  	
  Having	
  given	
  its	
  name	
  to	
  a	
  renaissance,	
  the	
  twelfth	
  

century	
  is	
  also	
  considered	
  a	
  transitional	
  period	
  in	
  a	
  more	
  general	
  sense.	
  	
  It	
  

certainly	
  witnessed	
  an	
  exponential	
  growth	
  in	
  biblical	
  commentary	
  in	
  the	
  

burgeoning	
  schools,	
  and	
  a	
  widening	
  of	
  devotion	
  to	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary,	
  two	
  

factors	
  that	
  surely	
  must	
  be	
  taken	
  into	
  account	
  when	
  considering	
  the	
  influence	
  of	
  

liturgy	
  on	
  images	
  of	
  kingship	
  in	
  the	
  period.	
  	
  Periodisations	
  are,	
  however,	
  often	
  

unsatisfactory	
  and	
  periods	
  of	
  stability	
  or	
  change	
  rarely	
  fit	
  neatly	
  into	
  a	
  

framework	
  organised	
  by	
  centuries.	
  	
  Thus	
  historians	
  are	
  now	
  accustomed	
  to	
  

talking	
  of	
  the	
  ‘long’	
  twelfth	
  century,	
  in	
  recognition	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  aspects	
  

seen	
  as	
  characteristic	
  of	
  this	
  era	
  can	
  be	
  identified	
  from	
  c.1050-­‐c.1220.	
  	
  Another	
  

approach	
  to	
  periodisation	
  is	
  to	
  pick	
  two	
  important	
  events	
  and	
  study	
  the	
  period	
  in	
  

between	
  them.	
  	
  This	
  is	
  the	
  kind	
  of	
  periodisation	
  that	
  characterises	
  the	
  English	
  

Middle	
  Ages	
  as	
  having	
  run	
  from	
  the	
  Battle	
  of	
  Hastings	
  to	
  the	
  Battle	
  of	
  Bosworth	
  

Field.	
  	
  For	
  one	
  country	
  such	
  an	
  approach	
  can	
  be	
  justified,	
  especially	
  given	
  that	
  

few	
  historians	
  stick	
  rigidly	
  to	
  such	
  boundaries	
  as	
  1066	
  or	
  1485,	
  recognising	
  that	
  

it	
  is	
  rare	
  even	
  for	
  such	
  canonical	
  dates	
  to	
  delineate	
  moments	
  of	
  complete	
  

change.42	
  	
  In	
  a	
  study	
  of	
  three	
  different	
  countries,	
  however,	
  attempting	
  to	
  

                                                             
41	
  Wickham,	
  “Problems	
  in	
  doing	
  Comparative	
  History,”	
  9.	
  
42	
  As	
  Len	
  Scales	
  recently	
  commented	
  while	
  discussing	
  the	
  scope	
  of	
  his	
  study	
  on	
  German	
  
identity,‘it	
  will	
  also	
  be	
  necessary	
  fairly	
  regularly	
  to	
  step	
  back	
  beyond	
  the	
  book’s	
  terminal	
  
dates…Assessing	
  the	
  role	
  of	
  an	
  institution	
  which	
  claimed	
  the	
  heritage	
  of	
  the	
  Roman	
  Caesars	
  
cannot	
  set	
  off	
  from	
  a	
  standing	
  start	
  in	
  the	
  time	
  of	
  the	
  last	
  Staufer’.	
  	
  Scales,	
  The	
  Shaping	
  of	
  German	
  
Identity,	
  4.	
  



	
   28	
  

periodise	
  using	
  ‘epoch	
  defining’	
  events	
  would	
  be	
  misguided;	
  there	
  would	
  be	
  little	
  

coherence	
  in	
  a	
  study	
  running,	
  for	
  example,	
  from	
  1066	
  to	
  1245	
  (the	
  year	
  in	
  which	
  

Frederick	
  II	
  was	
  deposed	
  by	
  an	
  ecclesiastical	
  assembly	
  at	
  Lyon).	
  	
  	
  Instead	
  this	
  

study	
  runs	
  from	
  c.1050,	
  by	
  which	
  point	
  monarchs	
  in	
  all	
  three	
  realms	
  had	
  adopted	
  

the	
  image	
  of	
  an	
  enthroned	
  king	
  on	
  their	
  seals,	
  to	
  c.1250	
  at	
  which	
  point	
  

inauguration	
  liturgies,	
  which	
  had	
  hitherto	
  displayed	
  little	
  in	
  the	
  way	
  of	
  ‘national’	
  

characteristics,	
  began	
  to	
  diverge.	
  

	
  

The	
  practice	
  of	
  royal	
  and	
  imperial	
  inauguration	
  forms	
  the	
  focal	
  point	
  of	
  this	
  

study.	
  	
  Inauguration	
  supplies	
  the	
  clearest	
  evidence	
  of	
  liturgical	
  kingship	
  in	
  this	
  

period	
  and	
  for	
  it	
  sufficient	
  source	
  materials	
  and	
  secondary	
  literature	
  are	
  

available	
  for	
  the	
  different	
  realms.	
  	
  My	
  study	
  concentrates	
  on	
  the	
  creation	
  of	
  the	
  

kings	
  of	
  France,	
  England	
  and	
  Germany	
  and	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  emperor.	
  	
  It	
  

does	
  not	
  encompass	
  an	
  investigation	
  into	
  the	
  myriad	
  additional	
  king-­‐making	
  

events	
  within	
  the	
  Empire,	
  such	
  as	
  the	
  German	
  kings	
  being	
  made	
  monarchs	
  of	
  

Lombardy	
  or	
  Burgundy,	
  nor	
  the	
  making	
  of	
  sub-­‐kings	
  such	
  as	
  that	
  of	
  Bohemia.	
  	
  

However,	
  while	
  inauguration	
  provides	
  the	
  central	
  pillar	
  of	
  the	
  thesis,	
  the	
  aim	
  

here	
  is	
  not	
  to	
  delineate	
  every	
  detail	
  of	
  the	
  ceremony	
  and	
  its	
  development,	
  an	
  

approach	
  that	
  has	
  been	
  taken	
  many	
  times	
  before.	
  	
  Indeed,	
  the	
  longevity	
  of	
  the	
  

ritual	
  has	
  made	
  it	
  particularly	
  attractive	
  to	
  historians	
  taking	
  (national)	
  

teleological	
  approaches.	
  	
  This	
  can	
  be	
  seen	
  in	
  Richard	
  Jackson’s	
  valuable	
  edition	
  of	
  

the	
  ‘French’	
  ordines,	
  in	
  which	
  he	
  openly	
  admits	
  that	
  a	
  number	
  of	
  the	
  texts	
  cannot	
  

really	
  be	
  designated	
  as	
  ‘French’	
  at	
  all.43	
  	
  Andreas	
  Büttner’s	
  study	
  of	
  the	
  

development	
  of	
  inauguration	
  in	
  the	
  German	
  kingdom	
  is	
  a	
  further	
  example	
  of	
  the	
  

developmental	
  method.44	
  	
  Rather	
  than	
  seeking	
  the	
  roots	
  of	
  later	
  developments	
  to	
  

the	
  inauguration	
  ceremonies	
  in	
  the	
  separate	
  realms,	
  the	
  twelfth-­‐century	
  

evidence	
  will	
  be	
  assessed	
  on	
  its	
  own	
  terms	
  without	
  an	
  assumption	
  of	
  the	
  

inevitability	
  of	
  later	
  developments.	
  	
  Björn	
  Weiler	
  has	
  demonstrated	
  the	
  benefits	
  

of	
  taking	
  a	
  less	
  teleologically	
  minded	
  approach	
  to	
  the	
  evidence	
  for	
  the	
  

development	
  of	
  electoral	
  kingship	
  in	
  Germany,	
  stressing	
  that	
  twelfth-­‐century	
  

                                                             
43	
  Richard	
  A.	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae:	
  Texts	
  and	
  Ordines	
  for	
  the	
  Coronation	
  of	
  
Frankish	
  and	
  French	
  Kings	
  and	
  Queens	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages,	
  2	
  vols.	
  (Philadelphia,	
  1995-­‐2000).	
  
44	
  Andreas	
  Büttner,	
  Der	
  Weg	
  zur	
  Krone:	
  Rituale	
  der	
  Herrschererhebung	
  im	
  spätmittelalterlichen	
  
Reich,	
  2	
  vols.	
  (Ostfildern,	
  2012).	
  



	
   29	
  

commentators	
  ‘unlike	
  their	
  modern	
  peers…were	
  clearly	
  aware	
  that	
  they	
  were	
  

not	
  dealing	
  with	
  clear	
  cut	
  legal	
  norms	
  and	
  principles’.45	
  	
  As	
  Weiler’s	
  work	
  shows,	
  

we	
  are	
  better	
  able	
  to	
  understand	
  the	
  manner	
  of	
  the	
  transition	
  from	
  hereditary	
  to	
  

electoral	
  kingship	
  in	
  Germany	
  if	
  we	
  do	
  not	
  assume	
  its	
  inevitability.	
  	
  The	
  same	
  is	
  

true	
  for	
  images	
  of	
  kingship	
  in	
  this	
  period.	
  	
  Transition	
  rarely	
  follows	
  a	
  straight	
  line	
  

and	
  this	
  is	
  certainly	
  true	
  of	
  medieval	
  ideas	
  about	
  kingship.	
  	
  Rather	
  than	
  taking	
  a	
  

direct	
  route	
  from	
  liturgical	
  to	
  administrative	
  kingship,	
  it	
  will	
  be	
  shown	
  that	
  

medieval	
  images	
  of	
  kingship	
  continued	
  to	
  be	
  influenced	
  by	
  liturgical	
  ideas,	
  even	
  

as	
  Richard	
  fitz	
  Nigel	
  was	
  writing	
  his	
  Dialogus	
  de	
  Scaccario,	
  in	
  which	
  he	
  described	
  

the	
  workings	
  of	
  the	
  Exchequer,	
  that	
  institution	
  of	
  administrative	
  kingship	
  par	
  

excellence.	
  

	
  

The	
  first	
  chapter	
  of	
  the	
  thesis	
  encompasses	
  a	
  sketch	
  of	
  historical	
  traditions	
  in	
  the	
  

three	
  countries.	
  	
  It	
  provides	
  the	
  comparison	
  of	
  historiographies	
  that	
  must	
  

precede	
  any	
  meaningful	
  historical	
  comparison.46	
  	
  As	
  has	
  been	
  discussed	
  above,	
  

the	
  issues	
  of	
  historiographical	
  approaches	
  and	
  the	
  availability	
  of	
  source	
  material	
  

are	
  to	
  a	
  certain	
  extent	
  two	
  sides	
  of	
  the	
  same	
  coin.	
  	
  The	
  plethora	
  of	
  royal	
  

administrative	
  documents	
  in	
  England	
  has	
  contributed	
  to	
  a	
  historical	
  tradition,	
  

which	
  focuses	
  on	
  the	
  bureaucratic	
  activities	
  of	
  English	
  kings.	
  	
  The	
  comparative	
  

approach	
  chosen	
  for	
  this	
  study	
  demands	
  the	
  assessment	
  of	
  comparable	
  primary	
  

sources.	
  	
  The	
  three	
  major	
  types	
  of	
  sources	
  that	
  have	
  been	
  consulted	
  in	
  the	
  

writing	
  of	
  this	
  thesis	
  are	
  liturgical	
  texts,	
  narrative	
  texts,	
  and	
  charter	
  evidence,	
  

each	
  of	
  which	
  forms	
  the	
  central	
  focus	
  of	
  different	
  chapters	
  of	
  the	
  thesis.	
  	
  The	
  

boundaries	
  between	
  such	
  categories	
  are,	
  indubitably,	
  permeable.	
  	
  The	
  texts	
  of	
  

charters,	
  for	
  example,	
  are	
  sometimes	
  only	
  known	
  to	
  us	
  from	
  their	
  inclusion	
  in	
  a	
  

chronicle,	
  and	
  it	
  is	
  not	
  always	
  apparent	
  whether	
  a	
  given	
  text	
  should	
  be	
  

categorised	
  as	
  being	
  narrative	
  or	
  liturgical	
  in	
  nature.	
  	
  These	
  pragmatically	
  chosen	
  

categories	
  do,	
  however,	
  allow	
  differing	
  methodological	
  approaches	
  to	
  be	
  applied	
  

to	
  source	
  material	
  that	
  is	
  available	
  from	
  all	
  three	
  realms.	
  	
  In	
  any	
  case,	
  the	
  

chapters	
  of	
  the	
  thesis	
  are	
  not	
  hermetically	
  sealed	
  off	
  from	
  one	
  another.	
  	
  Where	
  
                                                             
45	
  Björn	
  K.	
  U.	
  Weiler,	
  “Suitability	
  and	
  Right:	
  Imperial	
  Succession	
  and	
  the	
  Norms	
  of	
  Politics	
  in	
  Early	
  
Staufen	
  Germany,”	
  in	
  Making	
  and	
  Breaking	
  the	
  Rules:	
  Succession	
  in	
  Medieval	
  Europe,	
  c.1000-­‐
c.1600,	
  ed.	
  Frédérique	
  Lauchaud	
  and	
  Michael	
  Penman	
  (Turnhout,	
  2008),	
  73.	
  
46	
  Stefan	
  Berger,	
  “Comparative	
  History,”	
  in	
  Writing	
  History:	
  Theory	
  and	
  Practice,	
  ed.	
  Stefan	
  Berger,	
  
Heiko	
  Feldner,	
  and	
  Kevin	
  Passmore,	
  2nd	
  ed.	
  (London	
  and	
  New	
  York,	
  2010),	
  166.	
  



	
   30	
  

relevant,	
  liturgical	
  texts	
  are	
  cited	
  to	
  support	
  arguments	
  drawn	
  from	
  narrative	
  

sources,	
  and	
  charter	
  evidence	
  to	
  confirm	
  insights	
  gained	
  from	
  reading	
  liturgical	
  

texts.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  this	
  borrowing	
  between	
  the	
  three	
  major	
  source	
  types	
  

considered,	
  additional	
  evidence	
  has	
  been	
  consulted	
  where	
  appropriate,	
  with	
  

material	
  culture	
  and	
  visual	
  evidence	
  playing	
  an	
  important	
  role	
  throughout	
  the	
  

thesis.	
  	
  

	
  

Chapters	
  2	
  and	
  3	
  thus	
  focus	
  on	
  the	
  liturgy	
  of	
  the	
  consecration	
  ceremony	
  itself.	
  	
  

Although	
  early	
  medievalists	
  have	
  studied	
  consecration	
  liturgy	
  with	
  great	
  

intensity,	
  it	
  has	
  received	
  considerably	
  less	
  attention	
  in	
  the	
  high	
  medieval	
  period.	
  	
  

Liturgies	
  themselves	
  tend	
  to	
  become	
  fossilized.	
  	
  As	
  a	
  result,	
  the	
  high	
  medieval	
  

ordines	
  are	
  sometimes	
  regarded	
  as	
  a	
  relic	
  from	
  the	
  past	
  with	
  little	
  contemporary	
  

relevance.	
  	
  The	
  problematic	
  nature	
  of	
  liturgical	
  texts,	
  which	
  cannot	
  meaningfully	
  

be	
  subjected	
  to	
  study	
  by	
  traditional	
  source	
  criticism	
  techniques,	
  has	
  contributed	
  

to	
  their	
  neglect.	
  	
  The	
  first	
  chapter	
  of	
  my	
  study	
  of	
  the	
  ordines	
  begins	
  with	
  a	
  

discussion	
  of	
  the	
  tangled	
  historiography	
  of	
  liturgical	
  scholarship	
  and	
  then	
  

presents	
  a	
  methodology	
  that	
  embraces	
  the	
  problematic	
  nature	
  of	
  these	
  texts.	
  	
  

Instead	
  of	
  struggling	
  to	
  trace	
  borrowings	
  and	
  to	
  assign	
  dates	
  to	
  different	
  texts	
  

(approaches	
  that	
  have	
  dominated	
  the	
  study	
  of	
  consecration	
  liturgy),	
  I	
  take	
  a	
  

pragmatic	
  approach,	
  making	
  a	
  virtue	
  of	
  the	
  consecration	
  liturgy's	
  atemporal	
  

nature	
  and	
  wide	
  diffusion.	
  	
  Approaching	
  the	
  texts	
  in	
  this	
  way	
  allows	
  me,	
  in	
  the	
  

following	
  chapter,	
  to	
  tease	
  out	
  a	
  conceptual	
  link	
  between	
  the	
  sacraments	
  of	
  

consecration	
  and	
  marriage.	
  	
  This	
  chapter,	
  which	
  includes	
  a	
  consideration	
  of	
  

rubrication	
  and	
  items	
  of	
  regalia,	
  demonstrates	
  that	
  fossilization	
  of	
  prayer	
  

formulae	
  did	
  not	
  lead	
  to	
  petrification	
  in	
  interpretation.	
  	
  Recognising	
  that	
  the	
  

consecration	
  liturgy	
  was	
  no	
  out-­‐dated	
  relic,	
  but	
  instead	
  was	
  subject	
  to	
  lively	
  

debate	
  and	
  reinterpretation	
  makes	
  explicit	
  its	
  continued	
  relevance	
  in	
  the	
  high	
  

Middle	
  Ages.	
  

	
  

Narrative	
  evidence	
  takes	
  centre	
  stage	
  in	
  the	
  middle	
  segment	
  of	
  the	
  thesis	
  in	
  

which	
  I	
  analyse	
  descriptions	
  of	
  royal	
  consecration	
  in	
  chronicles	
  and	
  annals.	
  	
  As	
  

these	
  descriptions	
  are	
  often	
  brief,	
  historians	
  have	
  overlooked	
  their	
  importance.	
  	
  I	
  

argue,	
  beginning	
  with	
  the	
  banalities,	
  that	
  the	
  cursory	
  nature	
  of	
  such	
  descriptions	
  



	
   31	
  

highlights	
  the	
  elements	
  of	
  consecration	
  considered	
  to	
  be	
  of	
  most	
  relevance	
  by	
  

contemporaries.	
  	
  These	
  were	
  who	
  was	
  involved,	
  what	
  happened	
  and	
  where	
  and	
  

when	
  an	
  inauguration	
  took	
  place.	
  	
  Accordingly	
  Chapter	
  4	
  is	
  concerned	
  with	
  the	
  

participants	
  in	
  an	
  inauguration	
  ceremony	
  and	
  the	
  places	
  chosen	
  for	
  inauguration	
  

ceremonies,	
  two	
  elements	
  closely	
  linked	
  to	
  ideas	
  of	
  legitimacy.	
  	
  In	
  Chapter	
  5	
  the	
  

vocabulary	
  used	
  to	
  describe	
  inauguration	
  is	
  examined,	
  as	
  are	
  the	
  dates	
  chosen	
  

for	
  royal	
  and	
  imperial	
  inauguration.	
  	
  It	
  shall	
  be	
  demonstrated	
  that	
  the	
  very	
  choice	
  

of	
  words	
  for	
  the	
  making	
  of	
  a	
  king	
  ('coronation',	
  'consecration',	
  'inauguration'	
  etc.)	
  

is	
  of	
  fundamental	
  significance	
  if	
  we	
  are	
  to	
  understand	
  what	
  these	
  processes	
  

singly	
  and	
  collectively	
  involved.	
  	
  Taking	
  inspiration	
  from	
  German	
  scholars	
  who	
  

have	
  noted	
  the	
  coincidences	
  between	
  the	
  great	
  events	
  of	
  imperial	
  history	
  and	
  the	
  

more	
  important	
  dates	
  in	
  the	
  liturgical	
  calendar,	
  I	
  apply	
  this	
  particular	
  insight	
  to	
  

royal	
  acts	
  outside	
  the	
  German	
  kingdom.	
  	
  Recognising	
  that	
  dates	
  were	
  recorded	
  

with	
  reference	
  to	
  saints'	
  days	
  and	
  feasts	
  of	
  the	
  church,	
  has	
  enabled	
  me	
  to	
  mine	
  a	
  

reach	
  seam	
  of	
  liturgical	
  symbolism	
  that	
  has	
  hitherto	
  remained	
  buried.	
  	
  

	
  

The	
  final	
  component	
  of	
  the	
  thesis	
  is	
  a	
  thoroughly	
  interdisciplinary	
  study	
  of	
  

charter	
  evidence,	
  in	
  which	
  textual	
  content,	
  physical	
  appearance	
  and	
  seal	
  

iconography	
  are	
  all	
  examined.	
  	
  Chapter	
  6	
  opens	
  with	
  a	
  discussion	
  of	
  approaches	
  

taken	
  to	
  charter	
  scholarship	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  Germany,	
  a	
  consideration	
  of	
  

methodological	
  issues	
  and	
  an	
  exposition	
  of	
  the	
  need	
  to	
  examine	
  medieval	
  

charters	
  holistically,	
  rather	
  than	
  concentrating	
  solely	
  on	
  their	
  textual	
  content.	
  	
  

Accordingly	
  this	
  chapter	
  contains	
  an	
  examination	
  of	
  protocols	
  and	
  eschatacols	
  in	
  

royal	
  charters,	
  in	
  which	
  textual	
  contents,	
  appearance	
  and	
  visual	
  position	
  within	
  

the	
  document	
  are	
  all	
  considered.	
  	
  The	
  final	
  chapter	
  of	
  the	
  thesis	
  offers	
  a	
  detailed	
  

investigation	
  of	
  seal	
  iconography.	
  

	
  

The	
  preference	
  for	
  German	
  (and	
  to	
  a	
  lesser	
  extent	
  French)	
  methodologies	
  in	
  this	
  

thesis	
  should	
  not	
  be	
  interpreted	
  as	
  the	
  author	
  considering	
  them	
  inherently	
  

superior	
  to	
  English	
  scholarship.	
  	
  Clearly	
  it	
  is	
  not	
  an	
  entirely	
  pragmatic	
  choice,	
  but	
  

one	
  that	
  is	
  also	
  driven,	
  as	
  is	
  the	
  majority	
  of	
  historical	
  scholarship,	
  by	
  personal	
  

interest.	
  	
  However,	
  the	
  main	
  justification	
  for	
  a	
  prioritising	
  of	
  German	
  approaches	
  

is	
  that	
  it	
  is	
  determined	
  by	
  the	
  source	
  material.	
  	
  Comparative	
  history	
  necessitates	
  



	
   32	
  

comparing	
  the	
  comparable.	
  	
  The	
  type	
  of	
  documents	
  that	
  have	
  fascinated	
  English	
  

historians	
  of	
  kingship	
  are	
  simply	
  not	
  available	
  for	
  all	
  three	
  realms.	
  	
  Thus	
  English	
  

approaches	
  cannot	
  possibly	
  be	
  projected	
  onto	
  German	
  evidence.	
  	
  By	
  contrast,	
  

types	
  of	
  evidence	
  exploited	
  by	
  German	
  historians	
  do	
  abound	
  in	
  England,	
  and	
  

hitherto	
  have	
  been	
  only	
  superficially	
  used.	
  	
  In	
  taking	
  a	
  different	
  approach	
  to	
  

English	
  kingship,	
  by	
  placing	
  it	
  in	
  a	
  European	
  perspective	
  and	
  assessing	
  it	
  through	
  

the	
  lens	
  of	
  alternative	
  historiographical	
  traditions,	
  this	
  thesis	
  aims	
  to	
  stimulate	
  

debate	
  about	
  the	
  nature	
  of	
  kingship	
  in	
  England.	
  	
  Historians	
  of	
  English	
  kingship	
  

are	
  blessed	
  with	
  a	
  diversity	
  of	
  sources	
  of	
  which	
  only	
  a	
  limited	
  number	
  can	
  be	
  

consulted	
  in	
  the	
  course	
  of	
  a	
  three-­‐year	
  doctoral	
  project.	
  	
  It	
  is	
  my	
  contention,	
  

however,	
  that	
  the	
  picture	
  provided	
  by	
  chronicles	
  and	
  liturgical	
  texts	
  can	
  

complement	
  that	
  which	
  can	
  be	
  drawn	
  from	
  the	
  records	
  of	
  central	
  government.	
  	
  

These	
  records	
  contain	
  information	
  such	
  as	
  when	
  the	
  king	
  paid	
  for	
  the	
  ‘Te	
  Deum’	
  

to	
  be	
  sung,	
  how	
  much	
  was	
  spent	
  on	
  food	
  for	
  a	
  feast,	
  or	
  what	
  items	
  were	
  held	
  in	
  

the	
  royal	
  wardrobe.	
  	
  These	
  concrete	
  facts	
  provide	
  a	
  unique	
  opportunity	
  to	
  assess	
  

the	
  accuracy	
  of	
  the	
  image	
  projected	
  in	
  more	
  ephemeral	
  sources.47	
  	
  When	
  English	
  

scholars	
  take	
  the	
  tube	
  to	
  Kew	
  to	
  consult	
  the	
  documents	
  of	
  royal	
  administration,	
  

they	
  should	
  take	
  with	
  them,	
  not	
  just	
  a	
  knowledge	
  of	
  the	
  bewildering	
  technical	
  

language	
  of	
  the	
  pipe	
  rolls.	
  	
  They	
  should	
  also	
  carry	
  a	
  missal.	
  

                                                             
47	
  Recent	
  articles	
  by	
  Lars	
  Kjær	
  and	
  Benjamin	
  Wild	
  give	
  an	
  idea	
  of	
  the	
  potential	
  of	
  such	
  an	
  
approach.	
  	
  Lars	
  Kjær,	
  “Food,	
  Drink	
  and	
  Ritualised	
  Communication	
  in	
  the	
  Household	
  of	
  Eleanor	
  de	
  
Montfort,	
  February	
  to	
  August	
  1265,”	
  Journal	
  of	
  Medieval	
  History	
  37	
  (2011):	
  75–89;	
  Benjamin	
  L.	
  
Wild,	
  “The	
  Empress’s	
  New	
  Clothes:	
  A	
  Rotulus	
  Pannorum	
  of	
  Isabella,	
  Sister	
  of	
  King	
  Henry	
  III,	
  Bride	
  
of	
  Emperor	
  Frederick	
  II,”	
  Medieval	
  Clothing	
  and	
  Textiles	
  7	
  (2011):	
  2–31.	
  



	
   33	
  

Chapter	
  1	
  

Historiographical	
  Traditions	
  
	
  

The	
  traditional	
  battle-­‐cry	
  ‘for	
  King	
  and	
  Country’	
  encapsulates	
  the	
  manner	
  in	
  

which	
  the	
  threads	
  of	
  monarchy	
  and	
  state	
  are	
  interwoven	
  in	
  popular	
  

consciousness.	
  	
  In	
  the	
  more	
  rarefied	
  world	
  of	
  nineteenth-­‐century	
  historical	
  

scholarship	
  a	
  similar	
  conflation	
  between	
  monarchy	
  and	
  state	
  was	
  dominant.	
  	
  For	
  

this	
  reason,	
  any	
  attempt	
  to	
  understand	
  why	
  kingship	
  has	
  been	
  approached	
  and	
  

understood	
  differently	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  must	
  begin	
  by	
  

considering	
  the	
  origins	
  of	
  professional	
  history	
  in	
  these	
  three	
  countries.	
  	
  The	
  

construction	
  of	
  recent	
  work	
  on	
  kingship	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  has,	
  to	
  

a	
  large	
  extent,	
  been	
  dictated	
  by	
  the	
  foundations	
  laid	
  down	
  by	
  earlier	
  generations	
  

of	
  historians.48	
  	
  We	
  must	
  first	
  note	
  how	
  the	
  roots	
  of	
  the	
  historical	
  study	
  of	
  

monarchs	
  established	
  themselves	
  in	
  the	
  varying	
  soils	
  of	
  the	
  three	
  countries	
  and	
  

grew	
  into	
  national	
  traditions,	
  before	
  we	
  can	
  contemplate	
  the	
  blossoming	
  of	
  

recent	
  approaches	
  to	
  kings	
  and	
  kingship.	
  	
  This	
  chapter	
  will	
  thus	
  begin	
  with	
  an	
  

outline	
  of	
  the	
  preoccupations	
  of	
  historians	
  in	
  the	
  nineteenth-­‐century,	
  before	
  

briefly	
  tracing	
  the	
  development	
  of	
  differing	
  historical	
  traditions.	
  	
  Finally,	
  recent	
  

approaches	
  to	
  the	
  broad	
  theme	
  of	
  kingship	
  will	
  be	
  discussed.	
  	
  The	
  aim	
  of	
  this	
  

chapter	
  is	
  to	
  provide	
  a	
  flavour	
  of	
  three	
  historiographical	
  traditions	
  and	
  how	
  they	
  

have	
  treated	
  the	
  study	
  of	
  kings	
  and	
  kingship.	
  	
  It	
  is	
  intended	
  neither	
  to	
  be	
  (for	
  

reasons	
  of	
  space)	
  comprehensive,	
  nor	
  a	
  detailed	
  review	
  of	
  all	
  literature	
  relevant	
  

to	
  the	
  narrower	
  topic	
  of	
  the	
  thesis.	
  	
  Differing	
  approaches	
  to	
  particular	
  questions	
  

and	
  types	
  of	
  source	
  material	
  will	
  be	
  treated	
  in	
  the	
  appropriate	
  place	
  within	
  the	
  

body	
  of	
  the	
  thesis.	
  

	
  

                                                             
48	
  As	
  indeed	
  was	
  the	
  intention	
  of	
  the	
  nineteenth-­‐century	
  historical	
  titans	
  Pollock	
  and	
  Maitland,	
  
who	
  wrote	
  in	
  the	
  preface	
  to	
  their	
  comprehensive	
  work	
  on	
  the	
  history	
  of	
  English	
  law	
  that,	
  
‘oftentimes	
  our	
  business	
  has	
  been	
  rather	
  to	
  quarry	
  and	
  hew	
  for	
  some	
  builder	
  of	
  the	
  future	
  than	
  to	
  
leave	
  a	
  finished	
  building’.	
  	
  Frederick	
  Pollock	
  and	
  Frederic	
  William	
  Maitland,	
  The	
  History	
  of	
  English	
  
Law	
  before	
  the	
  Time	
  of	
  Edward	
  I,	
  vol.	
  1,	
  2	
  vols.,	
  2nd	
  ed.	
  (Cambridge,	
  1899),	
  vi.	
  



	
   34	
  

Patrick	
  Wormald	
  has	
  commented	
  on	
  the	
  inherent	
  tendency	
  of	
  historians	
  working	
  

on	
  the	
  Anglo-­‐Saxon	
  period	
  to	
  assume	
  that	
  a	
  kingdom	
  of	
  England	
  always	
  existed.49	
  	
  

As	
  Timothy	
  Reuter	
  commented,	
  such	
  views	
  are	
  at	
  least	
  partly	
  a	
  result	
  of	
  

geographical	
  determinism	
  ‘of	
  the	
  kind	
  which	
  makes	
  historians	
  tend	
  to	
  assume	
  

that	
  there	
  ought	
  to	
  be	
  one	
  Spanish	
  state	
  or	
  one	
  Italian	
  state	
  within	
  the	
  respective	
  

peninsulas,	
  or	
  to	
  talk	
  quite	
  happily	
  of	
  Irish	
  reunification	
  as	
  if	
  there	
  had	
  ever	
  been	
  

a	
  single	
  Ireland’.50	
  	
  Such	
  insular	
  thinking,	
  which	
  Wormald	
  and	
  Reuter	
  are	
  right	
  to	
  

criticise,	
  is	
  not	
  a	
  modern	
  phenomenon,	
  but	
  deeply	
  ingrained	
  in	
  how	
  the	
  English	
  

have	
  understood	
  their	
  country’s	
  history.51	
  	
  From	
  H.E.	
  Marshall’s	
  1905	
  children’s	
  

history	
  book	
  Our	
  Island	
  Story	
  (recently	
  chosen	
  by	
  Prime	
  Minister	
  David	
  Cameron	
  

as	
  his	
  favourite	
  children’s	
  book),	
  to	
  the	
  BBC	
  Radio	
  4	
  series	
  This	
  Sceptred	
  Isle,	
  

broadcast	
  ninety	
  years	
  later,	
  geography	
  has	
  continued	
  to	
  play	
  a	
  prominent	
  role	
  in	
  

framing	
  the	
  English	
  past.52	
  	
  	
  

	
  

Insularity	
  aside,	
  it	
  cannot	
  be	
  denied	
  that,	
  in	
  comparison	
  to	
  France	
  and	
  especially	
  

Germany,	
  English	
  history	
  is	
  marked	
  by	
  an	
  unusual	
  degree	
  of	
  continuity.	
  	
  As	
  a	
  

result,	
  nineteenth-­‐century	
  English	
  historians	
  did	
  not	
  strive,	
  in	
  the	
  manner	
  of	
  

their	
  continental	
  counterparts,	
  to	
  build	
  a	
  shared	
  national	
  past.	
  	
  The	
  existence	
  of	
  a	
  

shared	
  English	
  past	
  was	
  taken	
  for	
  granted,	
  it	
  was	
  unproblematic.	
  	
  Rather	
  than	
  

state-­‐building,	
  it	
  was	
  cultural	
  impulses,	
  such	
  as	
  the	
  historicist	
  bent	
  of	
  the	
  English	
  

Common	
  Law,	
  which	
  drove	
  the	
  direction	
  of	
  historical	
  scholarship.53	
  	
  The	
  

intertwining	
  of	
  the	
  legal	
  and	
  historical	
  professions	
  was	
  exemplified	
  in	
  the	
  career	
  

of	
  Frederic	
  Maitland,	
  who	
  was	
  called	
  to	
  the	
  bar	
  in	
  1876	
  and	
  appointed	
  reader	
  in	
  

English	
  law	
  at	
  Cambridge	
  in	
  1884.	
  	
  His	
  History	
  of	
  English	
  Law	
  before	
  the	
  time	
  of	
  

Edward	
  I,	
  with	
  the	
  introduction	
  written	
  by	
  Frederick	
  Pollock	
  and	
  first	
  published	
  
                                                             
49	
  Patrick	
  Wormald,	
  “Engla	
  Lond:	
  The	
  Making	
  of	
  an	
  Allegiance,”	
  Journal	
  of	
  Historical	
  Sociology	
  7	
  
(1994):	
  3.	
  
50	
  Reuter,	
  “The	
  Making	
  of	
  England	
  and	
  Germany,	
  850-­‐1050,”	
  287.	
  
51	
  The	
  danger	
  of	
  conflating	
  ‘English’	
  with	
  ‘British’	
  is	
  ever	
  present.	
  	
  English	
  is	
  favoured	
  here	
  for	
  
several	
  reasons.	
  	
  Firstly,	
  the	
  kings	
  under	
  consideration	
  were	
  themselves	
  kings	
  of	
  the	
  English.	
  	
  
Secondly	
  because	
  a	
  focus	
  on	
  the	
  medieval	
  state	
  has	
  entailed	
  a	
  focus	
  on	
  English,	
  rather	
  than	
  
British,	
  institutions.	
  	
  Finally,	
  because	
  there	
  are	
  differing	
  cultural	
  and	
  institutional	
  frameworks	
  of	
  
academic	
  research	
  in	
  different	
  parts	
  of	
  the	
  UK,	
  which	
  will	
  not	
  be	
  considered	
  in	
  this	
  sketch.	
  
52	
  www.telegraph.co.uk/culture/books/booknews/8094333/Revealed-­‐David-­‐Camerons-­‐
favourite-­‐childhood-­‐book-­‐is-­‐Our-­‐Island-­‐Story.html	
  [accessed	
  29.5.2013].	
  
53	
  Matthew	
  Innes,	
  “A	
  Fatal	
  Disjuncture?	
  	
  Medieval	
  History	
  and	
  Medievalism	
  in	
  the	
  UK,”	
  in	
  
Mediävistik	
  im	
  21.	
  Jahrhundert:	
  Stand	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  internationalen	
  und	
  interdiziplinären	
  
Mittelalterforschung,	
  ed.	
  Hans-­‐Werner	
  Goetz	
  and	
  Jörg	
  Jarnut,	
  Mittelalter	
  Studien	
  1	
  (Munich,	
  
2003),	
  76.	
  



	
   35	
  

in	
  1895,	
  delineated	
  the	
  development	
  of	
  English	
  law	
  from	
  ‘The	
  Dark	
  Age	
  in	
  Legal	
  

History’	
  to	
  ‘The	
  Age	
  of	
  Bracton’.54	
  	
  Patrick	
  Wormald’s	
  last	
  great	
  project,	
  of	
  which	
  

only	
  one	
  of	
  two	
  planned	
  volumes	
  was	
  completed	
  before	
  his	
  death,	
  was	
  The	
  

Making	
  of	
  English	
  Law:	
  King	
  Alfred	
  to	
  the	
  Twelfth	
  Century.55	
  	
  This	
  demonstrates	
  

that	
  even	
  those	
  modern	
  historians	
  who	
  reject	
  the	
  inevitability	
  of	
  an	
  English	
  

kingdom	
  so	
  readily	
  accepted	
  and	
  romanticised	
  by	
  their	
  predecessors,	
  remain	
  

subject	
  to	
  similar	
  cultural	
  impulses.	
  

	
  

Matthew	
  Innes	
  has	
  suggested	
  that	
  there	
  were	
  two	
  characteristics	
  that	
  defined	
  

nineteenth-­‐century	
  English	
  medieval	
  historians	
  and	
  continue	
  to	
  influence	
  their	
  

modern	
  successors.	
  	
  Firstly,	
  English	
  medieval	
  historians	
  were	
  historians	
  of	
  

medieval	
  England,	
  with	
  no	
  more	
  than	
  a	
  nod	
  to	
  pan-­‐Germanic	
  roots	
  and	
  a	
  passing	
  

interest	
  in	
  Normandy.	
  	
  Secondly,	
  English	
  medieval	
  history	
  was	
  rooted	
  in	
  the	
  

reading	
  and	
  criticism	
  of	
  original	
  documents.56	
  	
  These	
  two	
  characteristics	
  were,	
  

inevitably,	
  self-­‐reinforcing,	
  for	
  the	
  original	
  documents	
  of	
  preference	
  were	
  the	
  

records	
  of	
  central	
  and	
  local	
  government	
  in	
  England.	
  	
  English	
  political	
  and	
  social	
  

structures	
  were	
  seen	
  through	
  the	
  lens	
  of	
  institutional	
  records.	
  	
  Thus	
  William	
  

Stubbs,	
  despite	
  editing	
  a	
  number	
  of	
  chronicles	
  for	
  the	
  Rolls	
  Series,	
  is	
  best	
  known	
  

for	
  his	
  Constitutional	
  History	
  of	
  England,	
  published	
  between	
  1874	
  and	
  1878.	
  	
  

Stubb’s	
  three-­‐volume	
  work	
  encapsulates	
  the	
  themes	
  that	
  have	
  obsessed	
  English	
  

historians	
  since	
  as	
  early	
  as	
  the	
  seventeenth	
  century,	
  namely	
  political	
  liberty,	
  and	
  

how	
  and	
  why	
  England	
  became	
  the	
  land	
  of	
  Magna	
  Carta,	
  ‘constitutional’	
  monarchy	
  

and	
  a	
  freely	
  elected	
  Protestant	
  parliament.57	
  	
  	
  

	
  

Constitutional	
  history,	
  or	
  Verfassungsgeschichte,	
  has	
  also	
  preoccupied	
  German	
  

historians	
  since	
  the	
  eighteenth	
  century.	
  	
  As	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  has	
  

commented,	
  medieval	
  Germany’s	
  lack	
  of	
  state-­‐like	
  characteristics	
  can	
  still	
  feel	
  

like	
  an	
  affliction	
  to	
  German	
  medieval	
  historians	
  in	
  the	
  twenty-­‐first	
  century.58	
  	
  In	
  

German	
  historiography	
  the	
  idea	
  of	
  the	
  state	
  has	
  been	
  very	
  closely	
  related	
  to	
  ideas	
  

                                                             
54	
  The	
  titles	
  of	
  chapters	
  1	
  and	
  7	
  from	
  the	
  first	
  book	
  of	
  The	
  History	
  of	
  English	
  Law	
  before	
  the	
  time	
  of	
  
Edward	
  I.	
  
55	
  Patrick	
  Wormald,	
  The	
  Making	
  of	
  English	
  Law:	
  King	
  Alfred	
  to	
  the	
  Twelfth	
  Century	
  (Oxford,	
  1999).	
  
56	
  Innes,	
  “A	
  Fatal	
  Disjuncture?”	
  84.	
  
57	
  Vincent,	
  “Twelfth	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Kingship,”	
  27.	
  
58	
  Schneidmüller,	
  “Außenblick	
  für	
  das	
  eigene	
  Herz,”	
  316.	
  



	
   36	
  

of	
  national	
  identity,	
  as	
  Len	
  Scales	
  has	
  recently	
  made	
  clear.	
  	
  In	
  devoting	
  a	
  chapter	
  

of	
  his	
  ambitious	
  study,	
  The	
  Shaping	
  of	
  German	
  Identity:	
  Authority	
  and	
  Crisis,	
  1245-­‐

1414,	
  to	
  explaining	
  the	
  history	
  behind	
  German	
  historians’	
  approaches	
  to	
  the	
  state	
  

and	
  national	
  identity,	
  Scales	
  has	
  done	
  a	
  great	
  service	
  to	
  Anglophone	
  readers	
  in	
  

rendering	
  complicated	
  historiographical	
  debates	
  into	
  English.59	
  	
  Somewhat	
  

unsurprisingly,	
  changes	
  in	
  the	
  direction	
  of	
  German	
  medieval	
  scholarship	
  can	
  be	
  

closely	
  linked	
  to	
  events	
  in	
  modern	
  German	
  history.	
  	
  As	
  with	
  the	
  stress	
  on	
  

empiricism	
  that	
  is	
  often	
  seen	
  as	
  inaugurating	
  the	
  era	
  of	
  modern	
  source-­‐based	
  

history,	
  the	
  statist	
  fixation	
  of	
  German	
  medievalists	
  can	
  also	
  be	
  traced	
  back	
  to	
  

Leopold	
  von	
  Ranke.	
  	
  In	
  stating	
  that,	
  ‘es	
  ist	
  die	
  Aufgabe	
  der	
  Historie,	
  das	
  Wesen	
  

des	
  Staates…darzutun	
  und	
  das	
  selbe	
  zum	
  Verständnis	
  zu	
  bringen’,	
  Ranke	
  set	
  out	
  

the	
  orientation	
  of	
  German	
  historiography	
  for	
  years	
  to	
  come.60	
  	
  The	
  decisive	
  

moment	
  that	
  ensured	
  the	
  continued	
  prominence	
  of	
  Rankean	
  state-­‐orientated	
  

approaches	
  to	
  medieval	
  German	
  history	
  was	
  provided	
  by	
  the	
  foundation	
  of	
  the	
  

Second	
  Reich	
  in	
  1871.	
  	
  That	
  Germany	
  had	
  finally	
  been	
  brought	
  together	
  under	
  

the	
  Prussians	
  and	
  taken	
  up	
  its	
  rightful	
  place	
  at	
  the	
  centre	
  of	
  Europe	
  deeply	
  

affected	
  German	
  interpretations	
  of	
  history.	
  	
  It	
  was	
  seen	
  as	
  an	
  illustration	
  both	
  of	
  

the	
  strength	
  of	
  the	
  nation	
  and	
  the	
  importance	
  of	
  the	
  state,	
  and	
  no	
  one	
  was	
  better	
  

placed	
  to	
  explain	
  this	
  than	
  historians,	
  who	
  were	
  highly	
  valued	
  by	
  society	
  and	
  

influential	
  in	
  education	
  in	
  the	
  late	
  nineteenth	
  century.61	
  

	
  

It	
  was	
  the	
  German	
  Middle	
  Ages	
  that	
  served	
  the	
  pedagogic	
  ends	
  of	
  the	
  newly	
  

formed	
  Second	
  Reich,	
  which	
  looked	
  to	
  the	
  First	
  to	
  provide	
  legitimisation	
  and	
  

inspiration.62	
  	
  	
  Scales	
  has	
  pointed	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  chronological	
  focus	
  of	
  these	
  

nineteenth-­‐century	
  historical	
  pedagogues	
  was	
  constrained	
  to	
  the	
  period	
  between	
  

the	
  tenth	
  and	
  thirteenth	
  centuries,	
  ‘when	
  imperial	
  monarchy	
  had	
  attained	
  the	
  

                                                             
59	
  Scales,	
  The	
  Shaping	
  of	
  German	
  Identity,	
  16–52.	
  
60	
  Cited	
  in	
  Otto	
  Gerhard	
  Oexle,	
  “‘Staat’-­‐‘Kultur’-­‐‘Volk’.	
  Deutsche	
  Mittelalterhistoriker	
  auf	
  der	
  Suche	
  
nach	
  der	
  historischen	
  Wirklichkeit	
  1918-­‐1945,”	
  in	
  Die	
  deutschsprachige	
  Mediävistik	
  im	
  20.	
  
Jahrhundert,	
  ed.	
  Peter	
  Moraw	
  and	
  Rudolf	
  Schieffer,	
  VuF	
  62	
  (Ostfildern,	
  2005),	
  72.	
  
61	
  Rudolf	
  Schieffer,	
  “Weltgeltung	
  und	
  nationale	
  Verführung.	
  Die	
  deutschsprachige	
  Mediävistik	
  
vom	
  ausgehenden	
  19.	
  Jahrhundert	
  bis	
  1918,”	
  in	
  Die	
  deutschsprachige	
  Mediävistik	
  im	
  20.	
  
Jahrhundert,	
  ed.	
  Peter	
  Moraw	
  and	
  Rudolf	
  Schieffer,	
  VuF	
  62	
  (Ostfildern,	
  2005),	
  48;	
  Innes,	
  “A	
  Fatal	
  
Disjuncture?”	
  74.	
  
62	
  Schieffer,	
  “Weltgeltung	
  und	
  nationale	
  Verführung,”	
  48–49.	
  



	
   37	
  

zenith	
  of	
  its	
  powers:	
  no	
  mere	
  Kaiserzeit,	
  but	
  a	
  deutsche	
  Kaiserzeit’.63	
  	
  The	
  

Ottonian,	
  Salian	
  and	
  Staufer	
  kings	
  or	
  emperors	
  were	
  depicted	
  as	
  ‘German’	
  rulers	
  

who	
  had	
  ruled	
  over	
  ‘Germany’	
  and	
  little	
  attention	
  was	
  paid	
  to	
  ideas	
  of	
  Roman	
  or	
  

Christian	
  universalism.64	
  	
  It	
  was	
  in	
  this	
  deutsche	
  Kaiserzeit	
  that	
  the	
  state	
  was	
  

sought,	
  perhaps	
  in	
  imitation	
  of	
  England	
  and	
  France,	
  both	
  already	
  possessing	
  

national	
  histories	
  which	
  were	
  grounded	
  in	
  the	
  medieval	
  period.	
  	
  	
  In	
  any	
  case,	
  the	
  

Reichsgründung	
  of	
  1871	
  certainly	
  precipitated	
  an	
  urgent	
  search	
  for	
  an	
  historical	
  

state.	
  	
  As	
  Otto	
  Gerhard	
  Oexle	
  has	
  described	
  it,	
  it	
  was	
  precisely	
  the	
  fact	
  that	
  a	
  state	
  

did	
  not	
  exist	
  in	
  Germany	
  before	
  1870-­‐1	
  that	
  sent	
  historians	
  scurrying	
  to	
  discover	
  

it	
  in	
  the	
  medieval	
  past.65	
  	
  Georg	
  von	
  Below’s	
  Der	
  deutsche	
  Staat	
  des	
  Mittelalters,	
  

the	
  fruit	
  of	
  a	
  quarter	
  of	
  a	
  century	
  teaching	
  constitutional	
  history,	
  first	
  appeared	
  

in	
  1914	
  with	
  a	
  second	
  edition	
  following	
  in	
  1925.	
  	
  It	
  ensured	
  that	
  state-­‐orientated	
  

history	
  flourished	
  in	
  Germany	
  even	
  beyond	
  the	
  end	
  of	
  the	
  Wilhelmine	
  Reich.	
  	
  An	
  

alternative	
  approach	
  to	
  the	
  medieval	
  past	
  was	
  provided	
  by	
  Karl	
  Lamprecht’s	
  

four-­‐volume	
  study	
  Deutsches	
  Wirtschaftsleben	
  im	
  Mittelalter,	
  which	
  appeared	
  in	
  

the	
  1880s.	
  	
  However,	
  Lamprecht	
  met	
  with	
  harsh	
  criticism	
  from,	
  amongst	
  others,	
  

von	
  Below,	
  who	
  considered	
  the	
  whole	
  idea	
  of	
  ‘material	
  culture’	
  to	
  lack	
  legal	
  

clarity.66	
  	
  This	
  criticism	
  led	
  to	
  a	
  famous	
  disagreement	
  at	
  the	
  turn	
  of	
  the	
  century,	
  

focussed	
  on	
  the	
  pre-­‐eminence	
  of	
  the	
  political	
  in	
  history.	
  	
  In	
  Rudolf	
  Schieffer’s	
  

assessment,	
  what	
  had	
  hitherto	
  been	
  merely	
  naively	
  accepted	
  by	
  historians,	
  

namely	
  the	
  primacy	
  of	
  political	
  history,	
  became	
  increasingly	
  the	
  accepted	
  dogma	
  

of	
  early	
  twentieth-­‐century	
  historians.67	
  

	
  

The	
  Franco-­‐Prussian	
  War	
  of	
  1870-­‐1	
  and	
  the	
  challenge	
  presented	
  by	
  the	
  newly	
  

formed	
  German	
  Second	
  Reich	
  influenced	
  the	
  development	
  of	
  historical	
  writing	
  in	
  

France.	
  	
  This	
  ‘inglorious	
  disaster’	
  intensified	
  a	
  latent	
  interest	
  in	
  national	
  identity,	
  

which	
  had	
  begun	
  to	
  develop	
  under	
  the	
  July	
  Monarchy	
  of	
  1830-­‐48.68	
  	
  1870-­‐1	
  was	
  

                                                             
63	
  Scales,	
  The	
  Shaping	
  of	
  German	
  Identity,	
  21.	
  
64	
  Ibid.	
  
65	
  Oexle,	
  “Staat‘-­‐’Kultur‘-­‐’Volk,”	
  77.	
  
66	
  Schieffer,	
  “Weltgeltung	
  und	
  nationale	
  Verführung,”	
  56.	
  	
  Lamprecht’s	
  work,	
  mediated	
  through	
  
Henri	
  Pirenne,	
  would	
  later	
  influence	
  the	
  French	
  Annalistes.	
  
67	
  Ibid.	
  
68	
  Pim	
  den	
  Boer,	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  France,	
  1800-­‐1914,”	
  in	
  The	
  Oxford	
  History	
  of	
  Historical	
  
Writing,	
  ed.	
  Stuart	
  Macintyre,	
  Juan	
  Maiguascha,	
  and	
  Attila	
  Pók,	
  vol.	
  4	
  (Oxford,	
  2011),	
  197.	
  



	
   38	
  

not,	
  however,	
  the	
  defining	
  moment	
  in	
  French	
  history	
  and	
  was	
  itself	
  understood	
  

in	
  connection	
  to	
  the	
  Revolution	
  of	
  1789.	
  	
  As	
  Pim	
  den	
  Boer	
  has	
  emphasised,	
  	
  

‘not	
   only	
   the	
   subsequent	
   revolutions	
   and	
   counter-­‐revolutions	
   of	
  

the	
   July	
  Revolution	
   of	
   1830	
   and	
   the	
   February	
  Revoltion	
   of	
   1848	
  

but	
   even	
   the	
   Franco-­‐Prussian	
   War	
   of	
   1870-­‐1	
   and	
   the	
   Paris	
  

Commune	
   forcefully	
   reactivated	
   the	
   ideals	
   of	
   revolution	
   and	
  

reaction.	
   	
  All	
   thinking	
  about	
   the	
  past	
   in	
  French	
  society	
   remained	
  

dominated	
   by	
   the	
   spectre	
   of	
   the	
   revolution	
   until	
   the	
   new	
  

cataclysm	
  of	
  the	
  First	
  World	
  War’.69	
  

Historical	
  writing	
  in	
  France	
  in	
  the	
  nineteenth	
  century	
  was	
  dominated	
  by	
  

attempts	
  to	
  explain	
  the	
  events	
  of	
  1789	
  and	
  the	
  frequent	
  regime	
  changes	
  of	
  the	
  

following	
  century.	
  	
  Each	
  of	
  the	
  divergent	
  political	
  administrations	
  invested	
  

money	
  in	
  the	
  writing	
  of	
  history	
  and	
  the	
  meaning	
  of	
  the	
  revolution	
  remained	
  

disputed.70	
  	
  At	
  each	
  turn	
  the	
  ruling	
  regime	
  was	
  depicted	
  as	
  the	
  logical	
  conclusion	
  

of	
  French	
  history,	
  ensuring	
  that	
  French	
  historians	
  were,	
  like	
  their	
  German	
  

counterparts,	
  fascinated	
  by	
  the	
  processes	
  of	
  state	
  formation	
  and	
  nation	
  building.	
  	
  

Even	
  at	
  this	
  early	
  stage	
  of	
  professionalization,	
  however,	
  French	
  historical	
  writing	
  

displayed	
  the	
  openness	
  to	
  other	
  disciplines,	
  which	
  was	
  to	
  become	
  the	
  hallmark	
  of	
  

French	
  historical	
  research	
  in	
  the	
  twentieth	
  century.71	
  

	
  

German	
  medieval	
  history	
  was	
  well	
  respected	
  in	
  other	
  countries	
  in	
  the	
  late	
  

nineteenth	
  century,	
  most	
  notably	
  for	
  the	
  stress	
  German	
  historians	
  placed	
  on	
  

source	
  criticism	
  and	
  philological	
  approaches	
  to	
  texts,	
  as	
  exemplified	
  by	
  the	
  work	
  

of	
  the	
  Monumenta,	
  which	
  during	
  its	
  most	
  fruitful	
  period	
  from	
  1875-­‐1914	
  

encouraged	
  participation	
  by	
  historians	
  from	
  across	
  the	
  German-­‐speaking	
  world.72	
  	
  

By	
  contrast	
  to	
  England,	
  where	
  Oxford	
  and	
  Cambridge	
  had	
  a	
  stranglehold	
  on	
  

medieval	
  scholarship,	
  and	
  France,	
  where	
  the	
  position	
  of	
  Paris	
  was	
  unsurpassed,	
  

there	
  were	
  at	
  least	
  thirty	
  universities	
  within	
  German-­‐speaking	
  lands	
  where	
  

                                                             
69	
  Ibid.,	
  184.	
  
70	
  Den	
  Boer	
  has	
  traced	
  the	
  changing	
  directions	
  of	
  the	
  historical	
  profession	
  under	
  the	
  sponsorship	
  
of	
  divergent	
  regimes	
  in	
  the	
  second	
  chapter	
  of	
  his	
  comprehensive	
  study	
  of	
  professional	
  history	
  in	
  
nineteenth-­‐century	
  France.	
  	
  Pim	
  den	
  Boer,	
  History	
  as	
  a	
  Profession:	
  The	
  Study	
  of	
  History	
  in	
  France,	
  
1818-­‐1914,	
  trans.	
  Arnold	
  Pomerans	
  (Princeton,	
  1998),	
  50–117.	
  
71	
  den	
  Boer,	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  France,	
  1800-­‐1914,”	
  186.	
  
72	
  Schieffer,	
  “Weltgeltung	
  und	
  nationale	
  Verführung,”	
  40–41.	
  



	
   39	
  

history	
  was	
  taught.73	
  	
  Although	
  it	
  is	
  not	
  possible	
  to	
  be	
  entirely	
  clear	
  about	
  the	
  

number	
  of	
  medievalists	
  in	
  gainful	
  academic	
  employment,	
  there	
  was	
  clearly	
  great	
  

potential	
  within	
  the	
  German	
  universities	
  for	
  diverse	
  subjects	
  to	
  be	
  studied.	
  	
  The	
  

number	
  of	
  universities	
  and	
  their	
  geographic	
  spread	
  was	
  reflected	
  in	
  the	
  

importance	
  of	
  Landesgeschichte,	
  a	
  type	
  of	
  regional	
  history	
  that	
  was	
  very	
  different	
  

from	
  the	
  English	
  local	
  history	
  practiced	
  by	
  John	
  Horace	
  Round.	
  	
  Landesgeschichte	
  

was	
  respected	
  for	
  its	
  ability	
  to	
  convey	
  structural	
  insights,	
  and	
  regions	
  were	
  

understood	
  as	
  dynamic	
  factors	
  in	
  medieval	
  society.	
  	
  In	
  contrast,	
  the	
  expansion	
  of	
  

the	
  university	
  system	
  in	
  England	
  in	
  the	
  nineteenth	
  and	
  early	
  twentieth	
  centuries	
  

did	
  little	
  to	
  alter	
  the	
  state-­‐centred	
  focus	
  of	
  English	
  historical	
  scholarship.	
  	
  For	
  

example,	
  Thomas	
  Tout,	
  himself	
  formerly	
  a	
  pupil	
  of	
  Stubbs	
  at	
  Oxford,	
  continued	
  to	
  

focus	
  on	
  central	
  government	
  records	
  despite	
  being	
  based	
  in	
  Manchester.	
  	
  Term	
  

was	
  spent	
  teaching	
  students	
  in	
  Manchester,	
  and	
  the	
  vacation	
  working	
  on	
  original	
  

documents	
  at	
  the	
  Public	
  Record	
  Office	
  (PRO)	
  in	
  London.74	
  	
  Tout’s	
  Chapters	
  in	
  the	
  

Administrative	
  History	
  of	
  Medieval	
  England,	
  published	
  between	
  1920	
  and	
  1933,	
  

inaugurated	
  a	
  thriving	
  tradition	
  of	
  administrative	
  history	
  that	
  continues	
  to	
  be	
  

influential	
  in	
  the	
  twenty-­‐first	
  century.	
  

	
  

Similarly	
  Frank	
  Stenton	
  at	
  the	
  newly	
  founded	
  University	
  of	
  Reading	
  continued	
  to	
  

focus	
  on	
  central	
  government	
  records.	
  	
  Legend	
  relates	
  that	
  he	
  would	
  regularly,	
  

following	
  a	
  morning’s	
  teaching,	
  take	
  a	
  train	
  to	
  London	
  to	
  consult	
  original	
  

documents	
  at	
  the	
  PRO	
  of	
  an	
  afternoon.75	
  	
  Stenton’s	
  influence	
  on	
  the	
  field	
  of	
  Anglo-­‐

Saxon	
  history	
  was	
  towering,	
  with	
  his	
  1943	
  book	
  Anglo-­‐Saxon	
  England	
  framing	
  

the	
  study	
  of	
  the	
  period	
  into	
  the	
  late	
  twentieth	
  century.	
  	
  Anglo-­‐Saxon	
  studies	
  have	
  

continued	
  to	
  be	
  dominated	
  by	
  a	
  focus	
  on	
  the	
  state,	
  which	
  is	
  most	
  visible	
  in	
  the	
  

work	
  of	
  James	
  Campbell.	
  	
  Discussing	
  Campbell’s	
  ‘maximalist’	
  interpretation	
  of	
  the	
  

Anglo-­‐Saxon	
  state,	
  Timothy	
  Reuter	
  characterises	
  his	
  dismissal	
  of	
  the	
  importance	
  

of	
  hunting,	
  praying	
  and	
  court	
  ceremony	
  for	
  royal	
  government	
  as	
  being	
  ‘a	
  variant	
  

                                                             
73	
  As	
  Middell	
  has	
  commented,	
  ‘Paris	
  remains	
  even	
  now	
  the	
  desired	
  final	
  destination	
  of	
  any	
  
successful	
  academic	
  career	
  (a	
  position	
  that	
  is	
  protected	
  both	
  by	
  the	
  symbolic	
  value	
  and	
  the	
  
excellent	
  material	
  research	
  conditions	
  in	
  the	
  capital	
  compared	
  to	
  regional	
  universities)’.	
  	
  Matthias	
  
Middell,	
  “French	
  Historical	
  Writing,”	
  in	
  The	
  Oxford	
  History	
  of	
  Historical	
  Writing,	
  ed.	
  Axel	
  Schneider	
  
and	
  Daniel	
  Woolf,	
  vol.	
  5	
  (Oxford,	
  2011),	
  284.	
  
74	
  Innes,	
  “A	
  Fatal	
  Disjuncture?,”	
  88.	
  
75	
  Ibid.	
  



	
   40	
  

of	
  one	
  of	
  the	
  standard	
  tropes	
  of	
  English	
  medievalists:	
  narrative	
  sources	
  

unreliable,	
  back	
  to	
  the	
  archives’.76	
  	
  As	
  the	
  archives	
  are	
  those	
  of	
  central	
  

government,	
  the	
  insights	
  which	
  they	
  yield	
  relate	
  to	
  central	
  government.	
  	
  Thus	
  

central	
  government	
  continues	
  to	
  take	
  centre	
  stage	
  in	
  historical	
  explanations.	
  	
  As	
  

Reuter	
  has	
  elucidated,	
  ‘English	
  political	
  medievalists	
  are	
  peculiarly	
  state-­‐fixated:	
  

the	
  importance	
  of	
  the	
  state	
  in	
  our	
  history	
  becomes	
  self-­‐reinforcing,	
  so	
  that	
  the	
  

real	
  substance	
  is	
  seen	
  to	
  lie	
  in	
  administrative	
  practice	
  and	
  innovation	
  rather	
  than	
  

in	
  the	
  relations	
  between	
  the	
  members	
  of	
  the	
  political	
  community’.77	
  	
  	
  

	
  

By	
  contrast	
  to	
  the	
  relatively	
  straight	
  path	
  of	
  English	
  historical	
  scholarship	
  from	
  

the	
  nineteenth	
  century	
  to	
  late-­‐twentieth	
  century,	
  German	
  historical	
  scholarship	
  

has	
  travelled	
  a	
  winding	
  road	
  and	
  encountered	
  dead	
  ends	
  along	
  the	
  way.	
  	
  The	
  

generation	
  of	
  German	
  historians	
  born	
  c.1900,	
  influenced	
  by	
  the	
  Kulturkampf	
  and	
  

the	
  renewed	
  importance	
  of	
  religion	
  in	
  German	
  society	
  around	
  the	
  turn	
  of	
  the	
  

century,	
  brought	
  new	
  themes	
  to	
  the	
  study	
  of	
  medieval	
  history,	
  the	
  most	
  

prominent	
  of	
  which	
  was	
  the	
  question	
  of	
  the	
  relationship	
  between	
  politics,	
  society	
  

and	
  religion.78	
  	
  One	
  example	
  of	
  this	
  new	
  approach	
  is	
  Carl	
  Erdmann’s	
  Die	
  

Entstehung	
  des	
  Kreuzzugsgedankens	
  (1938).	
  	
  Now	
  acknowledged	
  as	
  an	
  important	
  

work,	
  Erdmann’s	
  opposition	
  to	
  the	
  National	
  Socialists	
  deprived	
  him	
  of	
  a	
  pre-­‐war	
  

university	
  career	
  and	
  his	
  premature	
  death	
  in	
  1945	
  led	
  to	
  a	
  long	
  delay	
  in	
  the	
  work	
  

gaining	
  proper	
  recognition.79	
  	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm’s	
  Kaiser,	
  Rom	
  und	
  Renovatio	
  

(1929)	
  is	
  another	
  example	
  of	
  this	
  approach.	
  	
  In	
  working	
  with	
  both	
  literary	
  and	
  

art	
  historical	
  sources,	
  Schramm	
  exemplified	
  a	
  new	
  cultural	
  approach	
  to	
  medieval	
  

German	
  rulership,	
  which,	
  despite	
  his	
  close	
  association	
  with	
  the	
  National	
  

Socialists,	
  was	
  to	
  remain	
  influential	
  in	
  Germany	
  in	
  the	
  post-­‐war	
  period.80	
  	
  The	
  

differing	
  fates	
  of	
  Erdmann	
  and	
  Schramm	
  make	
  clear	
  that	
  with	
  this	
  generation	
  we	
  

enter	
  a	
  period	
  in	
  which	
  the	
  directions	
  of	
  the	
  German	
  historical	
  profession	
  were	
  

intertwined	
  with	
  those	
  of	
  the	
  National	
  Socialist	
  Reich,	
  a	
  problem	
  that	
  Otto	
  

                                                             
76	
  Reuter,	
  “The	
  Making	
  of	
  England	
  and	
  Germany,	
  850-­‐1050,”	
  294.	
  
77	
  Ibid.	
  
78	
  Oexle,	
  “Staat‘-­‐’Kultur‘-­‐’Volk,”	
  84.	
  
79	
  Ibid.	
  
80	
  As	
  is	
  well	
  known,	
  Schramm	
  acted	
  as	
  the	
  official	
  staff	
  diarist	
  of	
  the	
  German	
  High	
  Command	
  
during	
  the	
  Second	
  World	
  War.	
  	
  Rather	
  unflatering	
  portrayals	
  of	
  both	
  Schramm	
  and	
  Kantorowicz	
  
are	
  to	
  be	
  found	
  in	
  Chapter	
  4	
  of	
  Norman	
  F.	
  Cantor,	
  Inventing	
  the	
  Middle	
  Ages:	
  The	
  Lives,	
  Works,	
  and	
  
Ideas	
  of	
  the	
  Great	
  Medievalists	
  of	
  the	
  Twentieth	
  Century	
  (New	
  York,	
  1991).	
  



	
   41	
  

Gerhard	
  Oexle	
  maintains	
  German	
  medievalists	
  have	
  still	
  not	
  adequately	
  dealt	
  

with	
  to	
  this	
  day.81	
  

	
  

In	
  addition	
  to	
  an	
  interest	
  in	
  Geistesgeschichte,	
  the	
  second	
  innovative	
  

breakthrough	
  of	
  this	
  generation	
  was	
  the	
  adoption	
  of	
  the	
  Nietzschean	
  idea	
  that	
  

scholarship	
  should	
  serve	
  life.	
  	
  These	
  sentiments	
  were	
  particularly	
  fostered	
  in	
  the	
  

circle	
  around	
  Stefan	
  George,	
  and	
  were	
  enthusiastically	
  accepted	
  by	
  a	
  young	
  Ernst	
  

Kantorowicz,	
  whose	
  best-­‐selling	
  biography	
  of	
  Frederick	
  II,	
  published	
  in	
  1927,	
  

neglected	
  the	
  traditional	
  themes	
  of	
  monarchical	
  government.	
  	
  Instead	
  he	
  

presented	
  the	
  emperor	
  as	
  a	
  spiritual	
  leader	
  for	
  the	
  German	
  nation,	
  thereby	
  

providing	
  a	
  model	
  for	
  a	
  hoped-­‐for	
  new	
  leader	
  to	
  restore	
  Germany	
  greatness	
  after	
  

the	
  catastrophic	
  defeat	
  of	
  1918	
  and	
  the	
  ensuing	
  debilitating	
  peace	
  settlement.	
  	
  

Kantorowicz’s	
  work	
  met	
  with	
  severe	
  criticism	
  from	
  the	
  traditional	
  academic	
  

establishment,	
  particularly	
  from	
  Albert	
  Brackmann,	
  who	
  dismissed	
  it	
  as	
  mere	
  

myth-­‐making.	
  	
  In	
  response	
  Kantorowicz,	
  who	
  had	
  originally	
  published	
  the	
  

biography	
  without	
  footnotes,	
  brought	
  out	
  a	
  hefty	
  second	
  volume	
  in	
  1931,	
  

providing	
  the	
  scholarly	
  references	
  lacking	
  in	
  the	
  first	
  volume,	
  which	
  had,	
  after	
  all,	
  

been	
  aimed	
  at	
  a	
  popular	
  readership.	
  	
  The	
  argument	
  surrounding	
  Kantorowicz’s	
  

Kaiser	
  Friedrich	
  der	
  Zweite	
  has	
  been	
  characterised	
  as	
  a	
  struggle	
  between	
  

Nietzscheans	
  and	
  Rankeans.82	
  	
  	
  That	
  the	
  Nietzschean	
  idea	
  that	
  scholarship	
  should	
  

serve	
  life	
  crystallised	
  around	
  Volksgeschichte,	
  which	
  was	
  subsequently	
  

instrumentalised	
  for	
  political	
  ends	
  has	
  led	
  to	
  the	
  George	
  circle	
  being	
  seen	
  as	
  

composed	
  of	
  proto-­‐National	
  Socialists.	
  	
  However,	
  as	
  the	
  later	
  career	
  of	
  Albert	
  

Brackmann	
  demonstrates,	
  Rankeans	
  were	
  no	
  less	
  likely	
  to	
  be	
  caught	
  up	
  in	
  the	
  

tentacles	
  of	
  National	
  Socialism,	
  and	
  given	
  his	
  later	
  championing	
  of	
  Ostforschung	
  it	
  

seems	
  plausible	
  that	
  anti-­‐Semitism	
  could	
  have	
  been	
  a	
  contributing	
  factor	
  in	
  

Brackmann’s	
  criticism	
  of	
  Kantorowicz.	
  

	
  

                                                             
81	
  Commenting	
  on	
  Otto	
  Brunner’s	
  association	
  with	
  the	
  National	
  Socialists	
  and	
  German	
  academia’s	
  
failure	
  to	
  face	
  up	
  to	
  it,	
  Oexle	
  writes	
  that,	
  ‘das	
  Denkmuster	
  von	
  Erkenntnisfortschritt	
  minus	
  
Zeitgebundenheit	
  beantwortet	
  die	
  wesentlichen	
  Fragen	
  nicht’.	
  	
  Oexle,	
  “Staat‘-­‐’Kultur‘-­‐’Volk,”	
  92–
93.	
  
82	
  Otto	
  Gerhard	
  Oexle,	
  “German	
  Malaise	
  of	
  Modernity:	
  Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  and	
  his	
  ‘Kaiser	
  
Friedrich	
  der	
  Zweite’,”	
  in	
  Ernst	
  Kantorowicz:	
  Erträge	
  der	
  Doppeltagung	
  Institute	
  for	
  Advanced	
  
Study,	
  Princeton/Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐Universität,	
  Frankfurt,	
  ed.	
  Robert	
  Louis	
  Benson	
  and	
  
Johannes	
  Fried,	
  Frankfurter	
  Historische	
  Abhandlungen	
  39	
  (Stuttgart,	
  1997),	
  33–56.	
  



	
   42	
  

What	
  is	
  rather	
  surprising	
  to	
  this	
  English	
  observer	
  is	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  German	
  

defeat	
  of	
  1945,	
  by	
  contrast	
  to	
  that	
  of	
  1918,	
  precipitated	
  no	
  major	
  change	
  in	
  the	
  

direction	
  of	
  German	
  medieval	
  scholarship.	
  	
  Academic	
  history	
  in	
  Germany	
  before	
  

and	
  after	
  the	
  Second	
  World	
  War	
  flowed	
  together	
  in	
  one	
  uninterrupted	
  stream.83	
  	
  

Oexle	
  identifies	
  a	
  return	
  to	
  Rankeanism	
  in	
  the	
  post-­‐war	
  period,	
  with	
  its	
  

traditional	
  focus	
  on	
  political	
  history	
  and	
  the	
  state,	
  as	
  a	
  way	
  of	
  glossing	
  over	
  

twelve	
  years	
  of	
  National	
  Socialist	
  rule.84	
  	
  A	
  Rankean	
  mantel	
  cannot,	
  however,	
  

disguise	
  the	
  fact	
  that	
  it	
  was	
  1933	
  rather	
  than	
  1945	
  that	
  was	
  the	
  major	
  turning	
  

point	
  for	
  the	
  German	
  historical	
  profession.	
  	
  The	
  ascent	
  of	
  the	
  National	
  Socialists	
  

precipitated	
  the	
  ejection	
  of	
  medieval	
  scholars,	
  such	
  as	
  Kantorowicz	
  and	
  the	
  art	
  

historian	
  Erwin	
  Panofsky,	
  from	
  their	
  posts,	
  while	
  others,	
  such	
  as	
  Erdmann,	
  failed	
  

to	
  find	
  jobs.	
  	
  In	
  Johannes	
  Fried’s	
  eyes,	
  the	
  triumph	
  of	
  National	
  Socialism	
  led	
  to	
  a	
  

kind	
  of	
  scientific	
  stagnation	
  in	
  Germany,	
  as	
  ‘the	
  great	
  human	
  questions,	
  the	
  wider	
  

perspectives	
  of	
  life,	
  were	
  left	
  aside	
  or	
  passed	
  over	
  in	
  silence’.85	
  	
  Many	
  of	
  the	
  main	
  

proponents	
  of	
  Geistesgeschichte	
  had	
  been	
  banished	
  from	
  the	
  historical	
  profession	
  

and	
  instead	
  the	
  focus	
  rested	
  on	
  institutions,	
  political	
  themes	
  and	
  histories	
  of	
  

popes	
  and	
  emperors.	
  	
  The	
  Third	
  Reich’s	
  obsession	
  with	
  dem	
  deutschen	
  Volk	
  was	
  

reflected	
  in	
  research	
  focusing	
  on	
  race,	
  order,	
  rulership	
  and	
  the	
  formation	
  of	
  the	
  

German	
  people.86	
  	
  This	
  focus	
  did	
  not	
  disappear	
  with	
  the	
  Third	
  Reich,	
  with	
  the	
  

continuity	
  of	
  personnel	
  (no	
  prominent	
  medievalist	
  lost	
  a	
  university	
  post	
  due	
  to	
  

association	
  with	
  the	
  National	
  Socialists)	
  ensuring	
  that	
  Volksgeschichte	
  was	
  

merely	
  repackaged	
  as	
  Strukturgeschichte.87	
  	
  In	
  the	
  memorable	
  analogy	
  of	
  Fried,	
  

‘like	
  “Volkswagen”,	
  “Volksgeschichte”	
  kept	
  on	
  running,	
  even	
  though	
  under	
  a	
  new	
  

name,	
  into	
  the	
  Federal	
  Republic	
  of	
  Germany’.88	
  	
  Geistesgeschichte,	
  sociology	
  and	
  

anthropology	
  were	
  of	
  little	
  interest	
  to	
  post-­‐war	
  medieval	
  historians	
  in	
  Germany.	
  	
  

                                                             
83	
  Johannes	
  Fried,	
  “Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  and	
  Postwar	
  Historiography.	
  German	
  and	
  European	
  
Perspectives,”	
  in	
  Ernst	
  Kantorowicz:	
  Erträge	
  der	
  Doppeltagung	
  Institute	
  for	
  Advanced	
  Study,	
  
Princeton/Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐Universität,	
  Frankfurt,	
  ed.	
  Robert	
  Louis	
  Benson	
  and	
  Johannes	
  
Fried,	
  Frankfurter	
  Historische	
  Abhandlungen	
  39	
  (Stuttgart,	
  1997),	
  180.	
  
84	
  Oexle,	
  “Staat‘-­‐’Kultur‘-­‐’Volk,”	
  100–101.	
  
85	
  Fried,	
  “Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  and	
  Postwar	
  Historiography,”	
  181.	
  
86	
  Ibid.,	
  181–182.	
  
87	
  Theodor	
  Mayer	
  was	
  removed	
  from	
  his	
  post	
  as	
  president	
  of	
  the	
  MGH,	
  but	
  subsequently	
  founded	
  
the	
  Konstanzer	
  Arbeitskreis	
  für	
  mittelalterliche	
  Geschichte,	
  which	
  became	
  a	
  respected	
  centre	
  for	
  
medieval	
  history.	
  Ibid.,	
  182.	
  
88	
  Fried	
  points	
  out	
  that	
  while	
  Kantorowicz	
  and	
  Otto	
  Brunner	
  worked	
  on	
  similar	
  themes	
  they	
  
never	
  cited	
  each	
  other’s	
  work.	
  Ibid.	
  



	
   43	
  

The	
  cultural	
  history	
  of	
  Kantorowicz,	
  now	
  established	
  across	
  the	
  Atlantic	
  Ocean	
  at	
  

Berkeley,	
  was	
  seemingly	
  read	
  by	
  only	
  a	
  handful	
  of	
  German	
  medievalists.89	
  

	
  

Twentieth-­‐century	
  events	
  in	
  general	
  and	
  the	
  Second	
  World	
  War	
  in	
  particular	
  also	
  

left	
  an	
  indelible	
  mark	
  on	
  the	
  French	
  historical	
  profession,	
  though	
  with	
  a	
  

decidedly	
  different	
  outcome	
  from	
  that	
  experienced	
  in	
  Germany.	
  	
  Amongst	
  the	
  

chief	
  protagonists	
  of	
  French	
  historical	
  scholarship	
  was	
  Marc	
  Bloch	
  whose	
  service	
  

in	
  the	
  Great	
  War	
  had	
  turned	
  his	
  focus	
  away	
  from	
  the	
  traditional	
  contours	
  of	
  

individual	
  men	
  and	
  political	
  history	
  towards	
  the	
  mass	
  of	
  mankind,	
  particularly	
  

peasants	
  and	
  the	
  rural	
  economy.90	
  	
  His	
  execution	
  by	
  the	
  Gestapo	
  in	
  1944,	
  shortly	
  

before	
  D-­‐Day,	
  ensured	
  the	
  longevity	
  and	
  near	
  canonization	
  of	
  the	
  Annales	
  School,	
  

named	
  after	
  the	
  journal	
  he	
  had	
  cofounded	
  in	
  1929	
  with	
  his	
  one-­‐time	
  Strasbourg	
  

colleague	
  Lucien	
  Febvre.91	
  	
  Bloch,	
  who	
  had	
  studied	
  for	
  a	
  year	
  in	
  Leipzig	
  and	
  Berlin	
  

and	
  was	
  thus	
  familiar	
  with	
  German	
  scholarship,	
  was	
  highly	
  critical	
  of	
  Georg	
  von	
  

Below’s	
  work,	
  condemning	
  his	
  Der	
  deutsche	
  Staat	
  des	
  Mittelalters	
  both	
  for	
  

exemplifying	
  the	
  German	
  ‘cult	
  of	
  the	
  state’	
  and	
  for	
  its	
  lack	
  of	
  a	
  European	
  

perspective.	
  	
  The	
  inter-­‐war	
  generation	
  of	
  historians	
  in	
  France	
  were	
  disillusioned	
  

by	
  an	
  older	
  history	
  that	
  was	
  unable	
  to	
  explain	
  the	
  catastrophe	
  of	
  the	
  Great	
  War	
  

and	
  were	
  influenced	
  by	
  nineteenth-­‐century	
  social	
  scientists	
  such	
  as	
  Vidal	
  de	
  la	
  

Blache	
  and	
  Durkheim.	
  	
  Oexle	
  has	
  contrasted	
  Bloch’s	
  La	
  sociéte	
  féodale	
  (1939/40)	
  

with	
  Otto	
  Brunner’s	
  Land	
  und	
  Herrschaft	
  (1939),	
  stressing	
  that	
  Bloch	
  and	
  

Brunner	
  were	
  in	
  essence	
  asking	
  the	
  same	
  questions,	
  ‘auch	
  wenn	
  die	
  Anworten	
  bei	
  

dem	
  Republikaner	
  und	
  Demokraten	
  Marc	
  Bloch	
  ganz	
  anders	
  ausgefallen	
  sind	
  als	
  

bei	
  dem	
  völkish	
  orientierten	
  Nationalsozialisten	
  Otto	
  Brunner’.92	
  	
  In	
  contrast	
  to	
  

continued	
  German	
  enthusiasm	
  for	
  traditional	
  political	
  and	
  constitutional	
  history,	
  

French	
  historians	
  of	
  the	
  1920s	
  and	
  1930s	
  were	
  interested	
  in	
  the	
  mentalities	
  of	
  

groups	
  and	
  of	
  individuals.	
  	
  To	
  these	
  they	
  sought	
  to	
  apply	
  insights	
  from	
  social	
  

sciences,	
  linguistics,	
  philology,	
  comparative	
  literature,	
  folklore,	
  geography,	
  

agronomy	
  and	
  other	
  disciplines.93	
  	
  This	
  approach	
  to	
  historical	
  research,	
  which	
  

                                                             
89	
  Ibid.,	
  183.	
  
90	
  A	
  comprehensive	
  study	
  of	
  Bloch’s	
  life	
  and	
  work	
  is	
  to	
  be	
  found	
  in	
  Caroline	
  Fink,	
  Marc	
  Bloch:	
  A	
  
Life	
  in	
  History	
  (Cambridge,	
  1989).	
  
91	
  Bryce	
  Lyon,	
  “Marc	
  Bloch:	
  Historian,”	
  French	
  Historical	
  Studies	
  15	
  (1987):	
  199.	
  
92	
  Oexle,	
  “Staat‘-­‐’Kultur‘-­‐’Volk,”	
  71.	
  
93	
  Lyon,	
  “Marc	
  Bloch:	
  Historian,”	
  200.	
  



	
   44	
  

swiftly	
  became	
  the	
  dominant	
  research	
  paradigm	
  in	
  French	
  scholarship,	
  reached	
  

well	
  beyond	
  the	
  confines	
  of	
  the	
  historical	
  profession.	
  	
  	
  

	
  

However,	
  as	
  Matthais	
  Middell	
  has	
  recently	
  commented,	
  the	
  label	
  ‘Annales	
  School’	
  

has	
  led	
  to	
  a	
  bipolar	
  discourse	
  in	
  which	
  the	
  new	
  historiography	
  stands	
  in	
  

opposition	
  to	
  old-­‐fashioned	
  Rankean	
  historiography.	
  	
  This	
  ‘impressive	
  collective	
  

marketing	
  strategy’	
  disguises	
  fundamental	
  differences	
  between	
  successive	
  

generations	
  of	
  disciples	
  of	
  the	
  Annales.94	
  	
  In	
  the	
  same	
  manner	
  in	
  which	
  the	
  

movements	
  for	
  monastic	
  renewal	
  that	
  periodically	
  swept	
  across	
  medieval	
  

Europe	
  all	
  claimed	
  to	
  represent	
  a	
  return	
  to	
  the	
  example	
  of	
  Christ,	
  so	
  too	
  did	
  

successive	
  generation	
  of	
  Annalists	
  claim	
  to	
  best	
  embody	
  the	
  original	
  ideals	
  of	
  

Bloch	
  and	
  Febvre.	
  	
  Following	
  Bloch’s	
  premature	
  death	
  in	
  1944,	
  Febvre	
  was,	
  with	
  

American	
  funding,	
  able	
  to	
  institutionalise	
  the	
  Annales	
  paradigm.95	
  	
  Even	
  before	
  

Febvre’s	
  own	
  death	
  in	
  1956,	
  Fernand	
  Braudel	
  had	
  become	
  the	
  key	
  figure	
  in	
  the	
  

French	
  historical	
  profession	
  and	
  Braudel’s	
  patronage	
  a	
  prerequisite	
  for	
  aspiring	
  

historians.	
  	
  His	
  1949	
  work	
  La	
  méditerranée	
  et	
  le	
  monde	
  méditerranéen	
  à	
  l’epoque	
  

de	
  Philippe	
  II	
  exemplified	
  the	
  focus	
  on	
  collective	
  structures	
  and	
  geographical	
  

factors	
  that	
  characterised	
  French	
  historical	
  writing	
  in	
  the	
  mid-­‐twentieth	
  century.	
  	
  

In	
  conjunction	
  with	
  the	
  economic	
  historian	
  Ernest	
  Labrousse,	
  Braudel	
  published	
  

an	
  economic	
  and	
  social	
  history	
  of	
  France	
  in	
  six	
  volumes	
  between	
  1970	
  and	
  1982.	
  	
  

By	
  this	
  time	
  ‘social	
  structures’	
  and	
  ‘economic	
  cycles’	
  had	
  become	
  the	
  

fundamental	
  categories	
  of	
  Annales	
  history.96	
  	
  However,	
  while	
  introducing	
  new	
  

directions	
  in	
  geohistory,	
  social	
  and	
  economic	
  history	
  the	
  Annales	
  offered	
  no	
  

alternative	
  for	
  writing	
  political	
  history,	
  they	
  simply	
  denied	
  its	
  importance.97	
  

	
  

The	
  third	
  generation	
  of	
  Annales	
  scholars,	
  including	
  medievalists	
  Jacques	
  Le	
  Goff	
  

and	
  Emmanuel	
  Le	
  Roy	
  Ladurie	
  were	
  influenced	
  by	
  the	
  anti-­‐government	
  protests	
  

of	
  1968	
  and	
  sought	
  to	
  free	
  themselves	
  from	
  Braundel’s	
  shadow.	
  	
  Criticism	
  by	
  

younger	
  scholars	
  precipitated	
  Braundel’s	
  retirement	
  from	
  the	
  board	
  of	
  the	
  

Annales	
  journal,	
  but	
  historical	
  writing	
  continued	
  to	
  be	
  influenced	
  by	
  the	
  

                                                             
94	
  Middell,	
  “French	
  Historical	
  Writing,”	
  267.	
  
95	
  Ibid.,	
  271–272.	
  
96	
  Ibid.,	
  274.	
  
97	
  den	
  Boer,	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  France,	
  1800-­‐1914,”	
  200.	
  



	
   45	
  

geohistorical	
  approach	
  that	
  had	
  characterised	
  his	
  work.98	
  	
  A	
  notable	
  tendency	
  of	
  

this	
  generation	
  was	
  the	
  abandoning	
  of	
  comparative	
  approaches	
  and	
  an	
  increased	
  

focus	
  on	
  French	
  history.	
  	
  As	
  Middell	
  has	
  suggested,	
  ‘to	
  look	
  for	
  the	
  “worlds	
  we	
  

have	
  lost”	
  and	
  to	
  assimilate	
  them	
  to	
  the	
  national	
  patrimonie	
  was	
  one	
  of	
  the	
  

essentials	
  for	
  that	
  generation	
  who	
  was,	
  not	
  least	
  for	
  that	
  reason,	
  so	
  successful	
  in	
  

the	
  French	
  society	
  of	
  the	
  1970s’.99	
  	
  The	
  1970s	
  witnessed	
  another	
  change	
  in	
  the	
  

Annales	
  School,	
  with	
  increased	
  criticism	
  of	
  the	
  social	
  history	
  paradigm	
  leading	
  to	
  

the	
  development	
  of	
  a	
  nouvelle	
  historie	
  focussed	
  on	
  the	
  idea	
  of	
  mentalité.100	
  	
  

However,	
  as	
  early	
  as	
  the	
  1980s	
  criticisms	
  of	
  this	
  ‘new	
  history’	
  began	
  to	
  emerge,	
  

particularly	
  concerned	
  with	
  the	
  vague	
  notion	
  of	
  ‘mentality’	
  itself.	
  	
  By	
  the	
  end	
  of	
  

the	
  decade	
  a	
  debate	
  promoted	
  by	
  the	
  editorial	
  board	
  of	
  the	
  Annales	
  led	
  to	
  a	
  

change	
  of	
  paradigm	
  and	
  a	
  return	
  to	
  an	
  interest	
  in	
  people	
  and	
  their	
  agency.	
  	
  This	
  

shift	
  made	
  possible	
  Le	
  Goff’s	
  1996	
  biographical	
  study	
  of	
  the	
  French	
  king	
  Louis	
  

IX.101	
  

	
  

The	
  intellectual	
  inheritance	
  of	
  the	
  Annales	
  was	
  not	
  confined	
  to	
  France	
  but	
  was	
  

influential	
  beyond	
  its	
  borders,	
  particularly	
  in	
  America	
  but	
  also	
  the	
  UK,	
  where	
  it	
  

inspired	
  the	
  founders	
  of	
  the	
  UK-­‐based	
  journal	
  Past	
  and	
  Present,	
  established	
  in	
  

1952.102	
  	
  Despite	
  the	
  evident	
  importance	
  of	
  Past	
  and	
  Present	
  in	
  the	
  development	
  

of	
  the	
  historical	
  profession	
  in	
  England	
  in	
  the	
  second	
  half	
  of	
  the	
  twentieth	
  century,	
  

the	
  scholarly	
  approaches	
  it	
  championed	
  coexisted	
  with	
  rather	
  than	
  suffocated	
  

traditional	
  constitutional	
  research.	
  	
  Whereas	
  the	
  dominance	
  of	
  the	
  Annales	
  

School	
  in	
  France	
  was	
  as	
  total	
  as	
  their	
  history	
  aimed	
  to	
  be,	
  the	
  economic	
  studies	
  of	
  

Rodney	
  Hilton	
  could	
  co-­‐exist	
  in	
  England	
  with	
  the	
  work	
  of	
  R.W.	
  Southern,	
  which	
  

although	
  transcending	
  national	
  borders	
  remained	
  focussed	
  on	
  religious	
  and	
  

political	
  institutions.	
  	
  One	
  of	
  Southern’s	
  teachers	
  at	
  Oxford	
  had	
  been	
  Frederick	
  

                                                             
98	
  Middell,	
  “French	
  Historical	
  Writing,”	
  275–276.	
  
99	
  Ibid.,	
  276.	
  
100	
  This	
  ‘new	
  history’	
  was	
  announced	
  in	
  a	
  quasi	
  manifesto	
  of	
  1974.	
  	
  Ibid.,	
  277.	
  
101	
  Jacques	
  Le	
  Goff,	
  Saint	
  Louis	
  (Paris,	
  1996).	
  
102	
  Issue	
  No.	
  100	
  of	
  Past	
  and	
  Present	
  included	
  two	
  articles	
  on	
  the	
  history	
  of	
  the	
  journal.	
  	
  The	
  first,	
  
written	
  by	
  three	
  of	
  the	
  founding	
  editors,	
  highlights	
  the	
  influence	
  of	
  Bloch	
  and	
  Febvre.	
  	
  In	
  the	
  
second	
  the	
  close	
  relationship	
  between	
  the	
  Annales	
  and	
  Past	
  and	
  Present	
  is	
  made	
  clear	
  by	
  Le	
  Goff	
  
who	
  writes	
  that,	
  he	
  had	
  ‘been	
  a	
  reader	
  from	
  the	
  beginning,	
  an	
  admirer,	
  a	
  friend,	
  almost	
  (if	
  I	
  might	
  
say	
  so)	
  a	
  secret	
  lover’.	
  	
  Christopher	
  Hill,	
  Rodney	
  H.	
  Hilton,	
  and	
  Eric	
  J.	
  Hobsbawm,	
  “Past	
  and	
  
Present.	
  	
  Origins	
  and	
  Early	
  Years,”	
  Past	
  and	
  Present	
  100	
  (1983):	
  3–14;	
  Jacques	
  Le	
  Goff,	
  “Past	
  and	
  
Present.	
  	
  Later	
  History,”	
  Past	
  and	
  Present	
  100	
  (1983):	
  15.	
  



	
   46	
  

Maurice	
  Powicke,	
  whose	
  biography	
  of	
  Henry	
  III	
  has	
  recently	
  been	
  compared	
  to	
  

Le	
  Goff’s	
  study	
  of	
  Louis	
  IX	
  by	
  Nicholas	
  Vincent.103	
  	
  Vincent	
  contrasts	
  Powicke’s	
  

study,	
  which	
  he	
  characterises	
  as	
  conveying	
  a	
  vivid	
  sense	
  of	
  the	
  court	
  and	
  political	
  

elite,	
  but	
  little	
  in	
  the	
  way	
  of	
  a	
  personal	
  portrait	
  of	
  the	
  king,	
  with	
  Le	
  Goff’s	
  focus	
  on	
  

the	
  personal,	
  psychological	
  and	
  intellectual	
  life	
  of	
  his	
  subject.104	
  	
  For	
  Vincent	
  this	
  

pronounced	
  difference	
  of	
  portrayal	
  is	
  illustrative	
  of	
  two	
  things;	
  the	
  dissimilarity	
  

in	
  the	
  materials	
  at	
  the	
  disposal	
  of	
  the	
  two	
  authors	
  and	
  the	
  disparity	
  in	
  the	
  

questions	
  English	
  and	
  French	
  historians	
  are	
  attempting	
  to	
  answer.	
  	
  As	
  Vincent	
  

pithily	
  concludes,	
  ‘English	
  historians,	
  tempted	
  to	
  ask	
  when	
  and	
  if	
  King	
  Alfred	
  

actually	
  burned	
  the	
  cakes,	
  like	
  French	
  historians	
  inclined	
  to	
  ask	
  what	
  the	
  

theoretical	
  cakes	
  may	
  have	
  symbolised,	
  are	
  frequently	
  bewildered	
  by	
  one	
  

another’s	
  absurdities’.105	
  	
  English,	
  French	
  and	
  German	
  historians	
  of	
  medieval	
  

kingship	
  had	
  been	
  asking	
  starkly	
  different	
  questions	
  of	
  diverse	
  bodies	
  of	
  source	
  

material,	
  a	
  state	
  of	
  affairs	
  that	
  has	
  continued	
  into	
  the	
  present	
  day.	
  

	
  

French	
  approaches	
  to	
  kingship	
  have	
  been	
  flavoured	
  by	
  social	
  theory,	
  with	
  

theoretical	
  and	
  philosophical	
  approaches	
  provoking	
  more	
  interest	
  than	
  

institutional	
  development.	
  	
  Indeed,	
  it	
  is	
  Americans,	
  particularly	
  Joseph	
  Strayer	
  

and	
  John	
  Baldwin,	
  who	
  have	
  been,	
  in	
  the	
  past	
  century,	
  most	
  interested	
  in	
  the	
  

development	
  of	
  the	
  French	
  medieval	
  state.106	
  	
  Baldwin	
  has	
  focused	
  on	
  the	
  

administrative	
  elaborations	
  of	
  a	
  French	
  king	
  in	
  his	
  work	
  on	
  Philip	
  Augustus,	
  

combining	
  with	
  C.	
  Warren	
  Hollister	
  to	
  draw	
  links	
  between	
  France	
  and	
  England.107	
  	
  

That	
  the	
  English	
  king	
  Henry	
  I	
  (1100-­‐1135),	
  considered	
  in	
  their	
  jointly-­‐authored	
  

article	
  on	
  the	
  rise	
  of	
  administrative	
  kingship,	
  died	
  almost	
  nine	
  decades	
  before	
  

Philip	
  Augustus	
  (1179-­‐1223)	
  is	
  demonstrative	
  of	
  a	
  real	
  difference	
  in	
  source	
  

material	
  in	
  the	
  two	
  countries.	
  	
  The	
  first	
  English	
  Pipe	
  Roll	
  survives	
  from	
  the	
  reign	
  

of	
  Henry	
  I,	
  an	
  outlying	
  indication	
  of	
  a	
  later	
  richness	
  of	
  administrative	
  material	
  
                                                             
103	
  Vincent,	
  “Twelfth	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Kingship,”	
  22–26.	
  
104	
  Ibid.,	
  25.	
  
105	
  Vincent,	
  “The	
  Pilgrimages	
  of	
  the	
  Angevin	
  Kings	
  of	
  England	
  1154-­‐1272,”	
  32.	
  
106	
  Strayer’s	
  conviction	
  about	
  the	
  relevance	
  of	
  medieval	
  to	
  modern	
  institutions	
  is	
  made	
  explicit	
  in	
  
the	
  short	
  book	
  based	
  on	
  his	
  1961	
  Witherspoon	
  Lectures.	
  	
  Joseph	
  R.	
  Strayer,	
  On	
  the	
  Medieval	
  
Origins	
  of	
  the	
  Modern	
  State	
  (Princeton,	
  1970);	
  	
  Strayer's	
  interest	
  in	
  the	
  development	
  of	
  the	
  state	
  
was	
  surely	
  connected	
  to	
  his	
  interest	
  in	
  the	
  contemporary	
  American	
  state.	
  	
  For	
  his	
  CIA	
  career	
  see	
  
Cantor,	
  Inventing	
  the	
  Middle	
  Ages,	
  261–262.	
  
107	
  John	
  W.	
  Baldwin,	
  The	
  Government	
  of	
  Philip	
  Augustus:	
  Foundations	
  of	
  French	
  Royal	
  Power	
  in	
  the	
  
Middle	
  Ages	
  (Berkeley,	
  1986);	
  Hollister	
  and	
  Baldwin,	
  “The	
  Rise	
  of	
  Administrative	
  Kingship.”	
  



	
   47	
  

that	
  is	
  unmatched	
  in	
  France	
  or	
  Germany.	
  	
  Rather	
  than	
  royal	
  finances,	
  it	
  is	
  royal	
  

image	
  that	
  has	
  interested	
  recent	
  historians	
  of	
  French	
  kingship.	
  	
  From	
  

explications	
  of	
  seal	
  iconography	
  and	
  royal	
  charters	
  to	
  those	
  of	
  chronicles	
  and	
  

liturgical	
  texts,	
  manifestations	
  of	
  royal	
  power	
  rather	
  than	
  its	
  financial	
  

underpinning	
  have	
  shone	
  through.108	
  	
  Moreover,	
  there	
  is	
  another	
  school	
  that	
  has	
  

had	
  perhaps	
  as	
  much	
  influence	
  on	
  French	
  approaches	
  to	
  kingship:	
  that	
  found	
  at	
  

Saint-­‐Denis,	
  where	
  Abbot	
  Suger	
  laid	
  the	
  foundations	
  for	
  a	
  tradition	
  of	
  historical	
  

writing	
  that	
  emphasised	
  the	
  sacrality	
  of	
  the	
  Capetian	
  kings.	
  

	
  

Neither	
  England	
  nor	
  Germany	
  possesses	
  an	
  equivalent	
  to	
  the	
  ambitious	
  Abbot	
  of	
  

Saint-­‐Denis,	
  who	
  built	
  Capetian	
  kingship	
  into	
  the	
  very	
  masonry	
  of	
  his	
  abbey	
  

church.	
  	
  Certainly	
  monarch-­‐centred	
  narratives	
  survive	
  from	
  all	
  three	
  realms,	
  but	
  

those	
  from	
  England	
  and	
  Germany	
  are	
  haphazard	
  survivals	
  and	
  part	
  of	
  no	
  grand	
  

scheme,	
  in	
  stark	
  contrast	
  to	
  the	
  French	
  Grandes	
  Chroniques.109	
  	
  While	
  German	
  

historians	
  exploit	
  the	
  narrative	
  sources,	
  English	
  historians	
  remain	
  less	
  

enamoured	
  with	
  this	
  type	
  of	
  historical	
  record,	
  preferring	
  the	
  clarity	
  and	
  

precision	
  of	
  administrative	
  documents	
  to	
  the	
  opaque	
  inexactitude	
  of	
  chronicle	
  

accounts.	
  	
  Modern	
  Anglophone	
  writing	
  on	
  kingship	
  revolves	
  around	
  the	
  

traditional	
  and	
  overlapping	
  themes	
  of	
  legal	
  and	
  administrative	
  elaboration.	
  	
  This	
  

central	
  point	
  is	
  cemented	
  by	
  the	
  continuity	
  of	
  English	
  institutions,	
  which	
  allows	
  

Paul	
  Brand,	
  while	
  dispensing	
  with	
  the	
  anachronisms	
  apparent	
  in	
  the	
  work	
  of	
  an	
  

earlier	
  generation	
  of	
  legal	
  historians,	
  quite	
  happily	
  to	
  discuss	
  the	
  role	
  of	
  Henry	
  II	
  

in	
  the	
  creation	
  of	
  the	
  English	
  Common	
  Law	
  as	
  if	
  Henry	
  were	
  a	
  member	
  of	
  one	
  of	
  

the	
  modern	
  Inns	
  of	
  Court.110	
  	
  Central	
  government	
  and	
  its	
  records	
  continue	
  to	
  

attract	
  sustained	
  attention,	
  an	
  entirely	
  understandable	
  phenomena	
  given	
  that	
  a	
  

single	
  year’s	
  pipe	
  roll	
  contains	
  enough	
  content	
  for	
  an	
  entire	
  PhD	
  thesis.111	
  	
  The	
  

                                                             
108	
  See	
  particularly	
  Bedos-­‐Rezak’s	
  work	
  on	
  seals,	
  Gasparri,	
  Guyotjeannin	
  and	
  Parisse	
  on	
  charters,	
  
Le	
  Goff	
  and	
  Bonne	
  on	
  liturgy.	
  	
  The	
  work	
  of	
  these	
  historians	
  will	
  be	
  discussed	
  in	
  more	
  detail	
  in	
  
later	
  chapters.	
  
109	
  On	
  the	
  lack	
  of	
  historical	
  accounts	
  of	
  the	
  Plantagenet	
  kings	
  see	
  Nicholas	
  Vincent,	
  “The	
  Strange	
  
Case	
  of	
  the	
  Missing	
  Biographies:	
  The	
  Lives	
  of	
  the	
  Plantagenet	
  Kings	
  of	
  England	
  1154-­‐1272,”	
  in	
  
Writing	
  Medieval	
  Biography:	
  Essays	
  in	
  Honour	
  of	
  Professor	
  Frank	
  Barlow,	
  ed.	
  David	
  Bates,	
  Julia	
  
Crick,	
  and	
  Sarah	
  Hamilton	
  (Woodbridge,	
  2006),	
  237–57.	
  
110	
  Paul	
  Brand,	
  “Henry	
  II	
  and	
  the	
  Creation	
  of	
  the	
  English	
  Common	
  Law,”	
  in	
  Henry	
  II:	
  New	
  
Interpretations,	
  ed.	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Nicholas	
  Vincent	
  (Woodbridge,	
  2007),	
  215–241.	
  
111	
  See	
  for	
  example	
  that	
  of	
  Richard	
  Cassidy,	
  ‘The	
  1259	
  Pipe	
  Roll‘	
  (unpublished	
  PhD	
  thesis,	
  
University	
  of	
  London,	
  2012)	
  



	
   48	
  

seam	
  of	
  governmental	
  records	
  in	
  England	
  runs	
  deep	
  and	
  continues	
  to	
  be	
  mined	
  

by	
  a	
  number	
  of	
  scholars,	
  including	
  David	
  Carpenter	
  and	
  Nicholas	
  Vincent.	
  	
  

Carpenter	
  has,	
  in	
  effect,	
  established	
  his	
  own	
  school	
  on	
  the	
  Strand,	
  with	
  a	
  number	
  

of	
  his	
  former	
  students	
  making	
  important	
  contributions	
  to	
  the	
  study	
  of	
  English	
  

government	
  in	
  the	
  twelfth	
  and	
  thirteenth	
  centuries.112	
  

	
  

David	
  Carpenter	
  and	
  Nicholas	
  Vincent	
  are	
  both,	
  however,	
  well	
  aware	
  that	
  there	
  

was	
  more	
  to	
  medieval	
  kingship	
  than	
  administrative	
  procedures	
  and,	
  indeed,	
  that	
  

bureaucratic	
  documents	
  can	
  in	
  fact	
  shed	
  light	
  on	
  diverse	
  aspects	
  of	
  kingship.113	
  	
  

Vincent,	
  in	
  particular,	
  has	
  pioneered	
  an	
  alternative	
  approach	
  to	
  the	
  Plantagenet	
  

kings,	
  arguing	
  that	
  they	
  should	
  not	
  be	
  seen	
  as	
  a	
  profane	
  and	
  violent	
  equivalent	
  to	
  

the	
  holy	
  and	
  pacific	
  Capetians.	
  	
  However,	
  serious	
  engagement	
  with	
  liturgical	
  and	
  

narrative	
  sources	
  still	
  remains	
  outside	
  the	
  remit	
  of	
  most	
  historians	
  of	
  English	
  

kingship,	
  who	
  pay	
  little	
  more	
  than	
  lip-­‐service	
  to	
  factors	
  that	
  cannot	
  be	
  firmly	
  

grounded	
  in	
  the	
  archives.	
  	
  As	
  Geoffrey	
  Koziol	
  has	
  pointed	
  out,	
  	
  

‘D.C.	
   Douglas	
   writing	
   of	
   William	
   the	
   Conqueror,	
   Judith	
   Green	
  

writing	
  of	
  Henry	
  I,	
  and	
  W.L.	
  Warren	
  writing	
  of	
  Henry	
  II	
  all	
  dutifully	
  

reiterate	
   the	
   traditional	
   beliefs	
   articulated	
   in	
   Carolingian	
   and	
  

Ottonian	
  sources:	
  that	
  kings	
  ruled	
  in	
  the	
  image	
  of	
  God	
  and	
  the	
  Old	
  

Testament	
   rulers	
   of	
   Israel	
   and	
   that	
   the	
   great	
   ceremony	
   for	
  

communicating	
  this	
  typology	
  was	
  royal	
  anointing.	
  	
  Yet	
  when	
  these	
  

historians	
   get	
   down	
   to	
   the	
   real	
   business	
   of	
   Norman	
   and	
   Angevin	
  

kingship,	
   they	
   describe	
   feudal	
   levies,	
   financial	
   exactions,	
   and	
  

judicial	
  reform,	
  with	
  not	
  another	
  word	
  about	
  pontifical	
  kings’.114	
  

The	
  art	
  historian	
  Paul	
  Binski	
  has	
  rightly	
  criticised	
  the	
  often	
  condescending	
  

attitude	
  historians	
  exhibit	
  towards	
  visual	
  sources	
  by	
  seeing	
  them	
  only	
  as	
  passive	
  

                                                             
112	
  For	
  example,	
  Adrian	
  Jobson,	
  ed.,	
  English	
  Government	
  in	
  the	
  Thirteenth	
  Century	
  (Woodbridge,	
  
2004);	
  Benjamin	
  L.	
  Wild,	
  “Royal	
  Finance	
  Under	
  King	
  Henry	
  III,	
  1216-­‐72:	
  The	
  Wardrobe	
  
Evidence,”	
  Economic	
  History	
  Review	
  65	
  (2012):	
  1380–1402;	
  Nick	
  Barratt,	
  “The	
  Revenue	
  of	
  King	
  
John,”	
  English	
  Historical	
  Review	
  111	
  (1996):	
  835–55;	
  Nick	
  Barratt,	
  “Finance	
  and	
  the	
  Economy	
  in	
  
the	
  Reign	
  of	
  Henry	
  II,”	
  in	
  Henry	
  II:	
  New	
  Interpretations,	
  ed.	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Nicholas	
  
Vincent	
  (Woodbridge,	
  2007),	
  242–256.	
  	
  Both	
  Jobson	
  and	
  Barratt	
  worked	
  at	
  The	
  National	
  Archives	
  
following	
  the	
  completion	
  of	
  doctorates	
  at	
  King’s	
  College	
  London.	
  
113	
  For	
  example,	
  Carpenter	
  examines	
  a	
  list	
  surviving	
  from	
  the	
  Wardrobe	
  of	
  Henry	
  III	
  to	
  illuminate	
  
aspects	
  of	
  royal	
  ideology	
  in	
  David	
  A.	
  Carpenter,	
  “The	
  Burial	
  of	
  King	
  Henry	
  III,	
  the	
  Regalia	
  and	
  
Royal	
  Ideology,”	
  in	
  The	
  Reign	
  of	
  Henry	
  III	
  (London,	
  1996),	
  427–462.	
  
114	
  Koziol,	
  “England,	
  France	
  and	
  the	
  Problem	
  of	
  Sacrality,”	
  124.	
  



	
   49	
  

examples	
  of	
  other	
  phenomena	
  and	
  not	
  appreciating	
  their	
  active	
  formative	
  

qualities.115	
  	
  A	
  similar	
  and	
  equally	
  valid	
  point	
  can	
  be	
  made	
  about	
  liturgy	
  and	
  

particularly	
  the	
  liturgical	
  ceremony	
  of	
  royal	
  consecration,	
  which,	
  it	
  will	
  be	
  argued,	
  

continued	
  to	
  play	
  an	
  active	
  role	
  in	
  the	
  construction	
  of	
  ideas	
  of	
  kingship	
  

throughout	
  the	
  period	
  under	
  consideration.	
  	
  

	
  

The	
  post-­‐war	
  career	
  of	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm	
  at	
  Göttingen	
  ensured	
  the	
  

continuation	
  of	
  a	
  cultural	
  and	
  interdisciplinary	
  approach	
  to	
  history	
  in	
  Germany.	
  	
  

Schramm’s	
  three-­‐volume	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  Staatsymbolik,	
  which	
  includes	
  

contributions	
  from	
  a	
  number	
  of	
  other	
  scholars	
  and	
  was	
  published	
  between	
  1954	
  

and	
  1978,	
  is	
  a	
  monument	
  to	
  both	
  his	
  magpie	
  tendencies	
  and	
  his	
  interest	
  in	
  the	
  

‘symbolism	
  of	
  the	
  state’	
  from	
  late	
  antiquity	
  to	
  the	
  early	
  modern	
  period.116	
  	
  

Schramm’s	
  work	
  is	
  fundamental	
  to	
  any	
  scholar	
  working	
  on	
  royal	
  inauguration	
  or	
  

royal	
  image	
  in	
  the	
  medieval	
  period,	
  but,	
  as	
  will	
  be	
  discussed	
  in	
  more	
  detail	
  in	
  an	
  

examination	
  of	
  liturgical	
  texts,	
  his	
  methodologies	
  were	
  at	
  times	
  questionable.117	
  	
  

That	
  Schramm	
  used	
  the	
  word	
  ‘Staatsymbolik’	
  is	
  demonstrative	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  his	
  

cultural	
  history	
  did	
  not	
  stand	
  apart	
  from	
  the	
  focus	
  on	
  the	
  state	
  that	
  permeated	
  

German	
  historical	
  scholarship	
  in	
  the	
  post-­‐war	
  period.118	
  	
  Understandings	
  of	
  what	
  

the	
  state	
  was,	
  however,	
  were	
  changing	
  in	
  German	
  historical	
  scholarship.	
  	
  The	
  

Austrian	
  historian	
  Theodor	
  Mayer	
  developed	
  the	
  concept	
  of	
  the	
  

Personenverbandsstaat	
  in	
  opposition	
  to	
  the	
  traditional	
  idea	
  of	
  an	
  institutionalised	
  

territorial	
  state.	
  	
  This	
  alternative	
  theoretical	
  framework	
  of	
  statehood	
  shifted	
  the	
  

emphasis	
  from	
  institutions	
  to	
  people,	
  a	
  paradigm	
  modification	
  that,	
  coupled	
  with	
  

the	
  growing	
  influence	
  of	
  anthropological	
  concepts,	
  was	
  to	
  have	
  a	
  lasting	
  effect	
  on	
  

approaches	
  to	
  medieval	
  rulership	
  and	
  political	
  relationships	
  in	
  German-­‐language	
  

historical	
  scholarship.	
  

	
  

The	
  poster	
  boy	
  for	
  research	
  concerning	
  ritualised	
  behaviour	
  and	
  symbolic	
  

communication	
  is	
  Gerd	
  Althoff,	
  who	
  has	
  achieved	
  such	
  prominence	
  in	
  the	
  field	
  

that	
  he	
  holds	
  the	
  rare	
  accolade	
  of	
  having	
  one	
  of	
  his	
  most	
  important	
  works	
  
                                                             
115	
  Paul	
  Binski,	
  Medieval	
  Death:	
  Ritual	
  and	
  Representation	
  (London,	
  1996),	
  7.	
  
116	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  ed.,	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  Staatssymbolik.	
  Beiträge	
  zu	
  ihrer	
  Geschichte	
  
vom	
  dritten	
  bis	
  zum	
  sechzehnten	
  Jahrhundert,	
  3	
  vols.	
  (Stuttgart,	
  1954-­‐1978).	
  
117	
  See	
  chapter	
  2	
  for	
  a	
  more	
  detailed	
  discussion	
  of	
  the	
  problematic	
  nature	
  of	
  liturgical	
  texts.	
  
118	
  Oexle,	
  “Staat‘-­‐’Kultur‘-­‐’Volk,”	
  100–101.	
  



	
   50	
  

translated	
  into	
  English,	
  after	
  a	
  delay	
  of	
  only	
  fourteen	
  years.119	
  	
  An	
  appreciation	
  of	
  

the	
  importance	
  of	
  ritual	
  in	
  medieval	
  politics	
  is	
  an	
  established	
  commonplace	
  in	
  

German-­‐language	
  medieval	
  scholarship.	
  	
  As	
  an	
  example,	
  a	
  Deutsche	
  

Forschungsgemeinshaft	
  sponsored	
  cluster	
  ‘Ritualdynamik’	
  has	
  been	
  running	
  in	
  

Heidelberg	
  since	
  2002,	
  with	
  the	
  participation	
  of	
  prominent	
  medieval	
  historians	
  

such	
  as	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  and	
  Stefan	
  Weinfurter,	
  in	
  addition	
  to	
  the	
  young	
  

Turk,	
  Andreas	
  Büttner,	
  who	
  has	
  recently	
  published	
  the	
  definitive	
  study	
  of	
  the	
  

history	
  of	
  German	
  royal	
  inauguration	
  in	
  the	
  late	
  medieval	
  period.120	
  	
  However,	
  the	
  

very	
  idea	
  of	
  what	
  a	
  ‘ritual’	
  is	
  and	
  does	
  has	
  been	
  a	
  contentious	
  issue	
  in	
  the	
  last	
  

decade,	
  and	
  this	
  is	
  not	
  a	
  debate	
  that	
  can	
  be	
  ignored	
  in	
  a	
  study	
  which	
  seeks	
  to	
  

examine	
  a	
  particular	
  ritual	
  as	
  evidence	
  for	
  images	
  of	
  kingship.	
  	
  As	
  the	
  title	
  of	
  his	
  

book,	
  Die	
  Macht	
  der	
  Rituale,	
  makes	
  clear,	
  Gerd	
  Althoff	
  is	
  a	
  firm	
  believer	
  in	
  the	
  

efficacy	
  of	
  ritual	
  behaviour	
  in	
  societies	
  in	
  which	
  rulership	
  is	
  exercised	
  face-­‐to-­‐

face.121	
  	
  Althoff’s	
  use	
  of	
  anthropological	
  paradigms	
  has	
  been	
  highly	
  influential.122	
  	
  

The	
  reaction	
  to	
  Philippe	
  Buc’s	
  attack	
  on	
  this	
  position,	
  demonstrates	
  both	
  how	
  

persuasive	
  a	
  thesis	
  Althoff’s	
  is,	
  and	
  also	
  how	
  pervasive	
  the	
  idea	
  of	
  ritual	
  as	
  a	
  way	
  

in	
  which	
  medieval	
  rulers	
  exercised	
  power	
  is.123	
  	
  Buc	
  himself	
  concedes	
  that	
  he	
  

perhaps	
  over-­‐stepped	
  the	
  line	
  of	
  professional	
  courtesy,	
  which	
  certainly	
  

aggravated	
  the	
  reception	
  of	
  his	
  polemical	
  essay.124	
  	
  But	
  there	
  can	
  be	
  no	
  doubt	
  that	
  

some	
  of	
  the	
  issues	
  Buc	
  raises	
  about	
  the	
  blanket	
  adoption	
  of	
  the	
  term	
  ‘ritual’	
  are	
  

warranted,	
  and	
  here	
  the	
  words	
  of	
  Christina	
  Pössel	
  are	
  apt:	
  ‘It	
  is	
  always	
  useful,	
  

after	
  some	
  years	
  of	
  research,	
  to	
  have	
  somebody	
  like	
  Philippe	
  Buc	
  come	
  along	
  and	
  

wonder	
  if	
  it’s	
  not	
  all	
  bunk,	
  after	
  all’.125	
  	
  Buc’s	
  criticisms	
  of	
  the	
  way	
  in	
  which	
  

                                                             
119	
  Gerd	
  Althoff,	
  Verwandte,	
  Freunde	
  und	
  Getreue:	
  zum	
  politischen	
  Stellenwert	
  der	
  
Gruppenbindungen	
  im	
  früheren	
  Mittelalter	
  (Darmstadt,	
  1990);	
  Gerd	
  Althoff,	
  Family,	
  Friends	
  and	
  
Followers:	
  Political	
  and	
  Social	
  Bonds	
  in	
  Early	
  Medieval	
  Europe,	
  trans.	
  Christopher	
  Carroll	
  
(Cambridge,	
  2004).	
  
120	
  Büttner,	
  Der	
  Weg	
  zur	
  Krone,	
  2012.	
  
121	
  Gerd	
  Althoff,	
  Die	
  Macht	
  der	
  Rituale:	
  Symbolik	
  und	
  Herrschaft	
  im	
  Mittelalter	
  (Darmstadt,	
  2003),	
  
31.	
  	
  
122	
  It	
  has	
  been	
  an	
  especially	
  popular	
  with	
  historians	
  of	
  the	
  early	
  Middle	
  Ages.	
  	
  Other	
  prominent	
  
Anglophone	
  adherents	
  to	
  this	
  style	
  of	
  analysis	
  include	
  Patrick	
  Geary,	
  Geoffrey	
  Koziol	
  and	
  Janet	
  
Nelson.	
  
123	
  Philippe	
  Buc,	
  The	
  Dangers	
  of	
  Ritual:	
  Between	
  Early	
  Medieval	
  Texts	
  and	
  Social	
  Scientific	
  Theory	
  
(Princeton,	
  2001);	
  Geoffrey	
  Koziol,	
  “Review	
  Article:	
  The	
  Dangers	
  of	
  Polemic:	
  Is	
  Ritual	
  Still	
  an	
  
Interesting	
  Topic	
  of	
  Historical	
  Study?,”	
  Early	
  Medieval	
  Europe	
  11	
  (2002):	
  367–388.	
  
124	
  Philippe	
  Buc,	
  “The	
  Monster	
  and	
  the	
  Critics:	
  a	
  Ritual	
  Reply,”	
  Early	
  Medieval	
  Europe	
  15	
  (2007):	
  
443.	
  
125	
  Christina	
  Pössel,	
  “The	
  Magic	
  of	
  Early	
  Medieval	
  Ritual,”	
  Early	
  Medieval	
  Europe	
  17	
  (2009):	
  112.	
  



	
   51	
  

medieval	
  historians	
  have	
  received	
  the	
  anthropological	
  concept	
  of	
  ‘ritual’	
  are	
  not	
  

unwarranted.	
  	
  Rituals	
  did	
  not	
  always	
  go	
  to	
  plan,	
  as	
  the	
  scenes	
  at	
  William	
  the	
  

Conqueror’s	
  inauguration	
  on	
  Christmas	
  Day	
  1066	
  make	
  clear.	
  	
  However,	
  

inauguration	
  was	
  a	
  ritual	
  that	
  monarchs	
  and	
  churchmen	
  certainly	
  did	
  seek	
  to	
  

exploit,	
  and	
  that	
  is	
  what	
  is	
  of	
  central	
  interest	
  in	
  this	
  thesis.	
  

	
  

This	
  section	
  on	
  historiographies	
  began	
  with	
  the	
  assertion	
  that	
  the	
  interests	
  of	
  

nineteenth-­‐century	
  historians	
  continue	
  to	
  influence	
  approaches	
  to	
  the	
  study	
  of	
  

kings	
  and	
  kingship	
  in	
  the	
  twenty-­‐first	
  century.	
  	
  This	
  tendency	
  is	
  particularly	
  

strong	
  in	
  England	
  and	
  Germany	
  as	
  can	
  be	
  neatly	
  illustrated	
  by	
  the	
  topics	
  chosen	
  

for	
  two	
  exhibitions,	
  one	
  to	
  be	
  held	
  in	
  London	
  in	
  2015,	
  and	
  one	
  held	
  in	
  Stuttgart	
  in	
  

the	
  summer	
  of	
  2006.	
  	
  2015	
  marks,	
  as	
  every	
  English	
  medievalist	
  knows,	
  800	
  years	
  

since	
  King	
  John	
  assented,	
  albeit	
  only	
  temporarily,	
  to	
  the	
  articles	
  enshrined	
  in	
  

what	
  became	
  known	
  as	
  Magna	
  Carta.	
  	
  Undoubtedly	
  less	
  familiar	
  to	
  English	
  

medievalists	
  was	
  the	
  anniversary	
  commemorated	
  by	
  the	
  Stuttgart	
  exhibition,	
  

which	
  marked	
  900	
  years	
  since	
  the	
  death	
  of	
  Emperor	
  Henry	
  IV.	
  	
  The	
  exhibition	
  

did	
  little	
  to	
  rehabilitate	
  the	
  reputation	
  of	
  the	
  emperor,	
  focussing	
  as	
  it	
  did	
  on	
  his	
  

humiliation	
  at	
  Canossa	
  in	
  1077.	
  	
  The	
  topics	
  commemorated	
  in	
  these	
  two	
  

exhibitions	
  demonstrate	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  perceptions	
  of	
  kingship	
  in	
  both	
  

countries	
  have	
  changed	
  little	
  in	
  almost	
  two	
  hundred	
  years.	
  	
  English	
  medievalists	
  

still	
  seek	
  to	
  explain	
  the	
  development	
  of	
  constitutional	
  monarchy	
  and	
  a	
  free	
  

parliament,	
  whilst	
  their	
  German	
  counterparts	
  worry	
  about	
  the	
  meaning	
  of	
  

Canossa	
  and	
  the	
  development	
  of	
  elective	
  kingship.	
  	
  That	
  Magna	
  Carta	
  is	
  

interpreted	
  positively	
  and	
  Canossa	
  seen	
  as	
  a	
  humiliating	
  failure	
  sheds	
  more	
  than	
  

a	
  little	
  light	
  on	
  the	
  psyche	
  of	
  the	
  historical	
  professions	
  in	
  England	
  and	
  Germany.	
  	
  

Magna	
  Carta	
  is	
  the	
  foundation	
  stone	
  of	
  parliamentary	
  democracy,	
  Canossa	
  the	
  

fateful	
  moment	
  at	
  which	
  Germany	
  embarked	
  on	
  its	
  unhappy	
  Sonderweg.	
  

	
  

Henry	
  IV’s	
  humiliation	
  at	
  Canossa	
  holds	
  a	
  level	
  of	
  importance	
  in	
  German	
  

historiography	
  that	
  can	
  at	
  first	
  glance	
  seem	
  incomprehensible	
  to	
  an	
  outsider.	
  	
  In	
  

the	
  volume	
  of	
  essays	
  published	
  to	
  accompany	
  the	
  2006	
  exhibition,	
  Bernd	
  

Schneidmüller	
  went	
  so	
  far	
  as	
  to	
  assert	
  that	
  the	
  events	
  at	
  Canossa	
  changed	
  the	
  

course	
  of	
  European	
  history,	
  a	
  claim	
  that	
  seems	
  slightly	
  overdone	
  to	
  English	
  ears,	
  



	
   52	
  

but	
  is	
  indicative	
  of	
  the	
  huge	
  importance	
  German	
  historians	
  place	
  on	
  Henry’s	
  

begging	
  Gregory	
  VII	
  to	
  receive	
  him	
  back	
  into	
  the	
  Church.126	
  	
  In	
  the	
  same	
  essay,	
  

Schneidmüller	
  traces	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  Canossa	
  has	
  been	
  interpreted	
  

differently	
  in	
  different	
  epochs	
  and	
  contexts	
  and	
  above	
  all	
  its	
  importance	
  in	
  the	
  

Kulturkampf	
  between	
  the	
  new	
  German	
  Reich	
  and	
  the	
  Catholic	
  Church	
  in	
  1871-­‐

2.127	
  	
  In	
  this	
  struggle	
  Canossa	
  was	
  invoked	
  by	
  Otto	
  von	
  Bismarck	
  who,	
  in	
  a	
  quarrel	
  

with	
  the	
  Holy	
  See	
  about	
  the	
  sending	
  of	
  a	
  German	
  embassy	
  to	
  the	
  Vatican	
  in	
  May	
  

1872,	
  declared	
  ‘nach	
  Canossa	
  gehen	
  wir	
  nicht	
  –	
  weder	
  körperlich	
  noch	
  geistig’.128	
  	
  	
  

His	
  words	
  found	
  their	
  way	
  into	
  popular	
  language,	
  with	
  ‘nicht	
  nach	
  Canossa’	
  

remaining	
  a	
  widely	
  understood	
  metaphor	
  in	
  modern	
  Germany.129	
  	
  	
  Schneidmüller	
  

is	
  thus	
  well	
  aware	
  that	
  interest	
  in	
  Canossa	
  has	
  a	
  long	
  history.	
  	
  However,	
  he	
  

perhaps	
  fails	
  to	
  recognise	
  that	
  it	
  is	
  not	
  just	
  interest	
  in	
  Canossa	
  but	
  the	
  manner	
  in	
  

which	
  it	
  has	
  been	
  interpreted	
  that	
  displays	
  a	
  surprising	
  degree	
  of	
  continuity.	
  	
  

Recently	
  a	
  new	
  interpretation	
  of	
  events,	
  put	
  forward	
  by	
  Johannes	
  Fried,	
  has	
  been	
  

criticised	
  by	
  a	
  number	
  of	
  scholars	
  who	
  remain	
  unmoved	
  by	
  his	
  thesis	
  that	
  

Canossa	
  was	
  not,	
  in	
  fact,	
  the	
  pivotal	
  turning	
  point	
  it	
  has	
  traditionally	
  been	
  made	
  

out	
  to	
  be.130	
  	
  Fried	
  has	
  accused	
  his	
  critics	
  of	
  approaching	
  the	
  events	
  at	
  Canossa	
  in	
  

the	
  manner	
  of	
  Otto	
  von	
  Bismarck.	
  	
  As	
  is	
  thereby	
  made	
  apparent,	
  approaches	
  to	
  

the	
  study	
  of	
  kings	
  and	
  kingship,	
  tied	
  as	
  the	
  topic	
  is	
  to	
  debates	
  about	
  national	
  

identity	
  and	
  the	
  development	
  of	
  nation	
  states,	
  remain,	
  in	
  Germany	
  as	
  in	
  England	
  

and	
  France,	
  starkly	
  influenced	
  by	
  historiographical	
  traditions	
  stretching	
  back	
  

many	
  hundreds	
  of	
  years.	
  

                                                             
126	
  Bernd	
  Schneidmüller,	
  “Canossa	
  -­‐	
  Das	
  Ereignis,”	
  in	
  Canossa	
  1077:	
  Erschütterung	
  der	
  Welt,	
  vol.	
  1	
  
(Munich,	
  2006),	
  45.	
  
127	
  Ibid.	
  
128	
  Ibid.	
  	
  
129	
  Reuter	
  emphasises	
  the	
  enduring	
  importance	
  of	
  Canossa	
  in	
  German	
  consciousness	
  at	
  the	
  
beginning	
  of	
  his	
  insightful	
  essay	
  on	
  the	
  events	
  of	
  1077.	
  	
  Timothy	
  Reuter,	
  “Contextualising	
  
Canossa:	
  Excommunication,	
  Penance,	
  Surrender,	
  Reconciliation,”	
  in	
  Medieval	
  Polities	
  and	
  Modern	
  
Mentalities,	
  ed.	
  Janet	
  L	
  Nelson	
  (Cambridge,	
  2006),	
  147–148.	
  
130	
  Fried	
  further	
  developed	
  and	
  supported	
  his	
  argument	
  in	
  a	
  slender	
  book	
  published	
  last	
  year.	
  	
  
Johannes	
  Fried,	
  Canossa,	
  Entlarvung	
  einer	
  Legende:	
  Eine	
  Streitschrift	
  (Berlin,	
  2012).	
  



	
   53	
  

Chapter	
  2	
  	
  

Approaches	
  to	
  Liturgical	
  Texts	
  I:	
  The	
  Spoken	
  and	
  Sung	
  

Word	
  
	
  

In	
  February	
  1111	
  Henry	
  V’s	
  plan	
  to	
  receive	
  imperial	
  coronation	
  was	
  thrown	
  into	
  

disarray	
  when	
  Pope	
  Paschal	
  II	
  refused	
  to	
  crown	
  him	
  emperor	
  unless	
  he	
  first	
  

renounced	
  episcopal	
  investiture.	
  	
  Following	
  a	
  tumultuous	
  meeting	
  at	
  St.	
  Peter’s	
  

on	
  12	
  February,	
  Henry	
  took	
  the	
  pope	
  and	
  a	
  number	
  of	
  his	
  cardinals	
  captive.	
  	
  He	
  

held	
  them	
  until	
  he	
  had	
  exhorted	
  a	
  privilege	
  allowing	
  him	
  to	
  continue	
  investing	
  

bishops	
  with	
  a	
  ring	
  and	
  staff.	
  	
  This	
  privilege	
  (soon	
  after	
  dubbed	
  a	
  pravilegium)	
  

was	
  formally	
  confirmed	
  during	
  Henry’s	
  imperial	
  inauguration,	
  which	
  took	
  place	
  

on	
  11	
  April.	
  	
  Some	
  details	
  of	
  this	
  ceremony	
  were	
  recorded	
  by	
  David	
  Scottus,	
  

bishop	
  of	
  Bangor,	
  and	
  incorporated	
  by	
  William	
  of	
  Malmesbury	
  into	
  his	
  Gesta	
  

Regum	
  Anglorum.131	
  	
  David	
  reported	
  that	
  

‘the	
   king	
   was	
   received	
   at	
   the	
   Silver	
   Gate	
   by	
   the	
   bishops	
   and	
  

cardinals	
  and	
  the	
  whole	
  clergy	
  of	
  Rome,	
  and	
  the	
  prayer	
  contained	
  

in	
  the	
  ordinal	
  being	
  begun	
  by	
  the	
  bishop	
  of	
  Ostia…he	
  was	
  taken	
  to	
  

the	
   middle	
   of	
   the	
   Rota,	
   and	
   there	
   was	
   the	
   recipient	
   of	
   a	
   second	
  

prayer	
   from	
  the	
  bishop	
  of	
  Porto,	
  as	
   the	
  Roman	
  ordinal	
  prescribes.	
  	
  

They	
  then	
  took	
  him	
  with	
  litanies	
  to	
  the	
  shrine	
  of	
  the	
  Apostles,	
  and	
  

there	
  the	
  bishop	
  of	
  Ostia	
  anointed	
  him	
  between	
  the	
  shoulders	
  and	
  

on	
  the	
  right	
  arm.	
  	
  Next	
  he	
  was	
  taken	
  by	
  the	
  Holy	
  Father	
  to	
  the	
  altar	
  

of	
   the	
   same	
   Apostles,	
   and	
   there	
   the	
   pope	
   himself	
   set	
   the	
   crown	
  

upon	
   his	
   head,	
   and	
   he	
   was	
   consecrated	
   emperor.	
   	
   After	
   the	
  

crowning	
   a	
   Mass	
   of	
   the	
   Lord’s	
   Resurrection	
   was	
   celebrated,	
   in	
  

which	
   before	
   making	
   his	
   communion	
   our	
   lord	
   the	
   pope	
   gave	
   a	
  

privilege	
  to	
  the	
  emperor	
  with	
  his	
  own	
  hand’.132	
  

In	
  his	
  report	
  David	
  twice	
  mentions	
  an	
  ‘ordo’,	
  which	
  in	
  the	
  second	
  instance	
  is	
  

described	
  as	
  ‘romanus’.	
  	
  These	
  references	
  are	
  to	
  a	
  liturgical	
  text	
  for	
  imperial	
  

                                                             
131	
  William	
  of	
  Malmesbury,	
  Gesta	
  Regum	
  Anglorum,	
  ed.	
  Michael	
  Winterbottom,	
  Rodney	
  M.	
  
Thomson,	
  and	
  R.	
  A.	
  B.	
  Mynors,	
  OMT	
  (Oxford,	
  1998),	
  765–771.	
  
132	
  Ibid.,	
  767–769.	
  



	
   54	
  

inauguration.	
  	
  David	
  has	
  described	
  a	
  number	
  of	
  elements	
  of	
  this	
  rite,	
  including	
  

several	
  prayers	
  and	
  the	
  preeminent	
  acts	
  of	
  unction	
  and	
  coronation.	
  

	
  

The	
  following	
  two	
  chapters	
  are	
  concerned	
  with	
  liturgical	
  texts	
  written	
  for	
  the	
  

inauguration	
  of	
  kings	
  and	
  emperors	
  during	
  the	
  period	
  c.1050-­‐c.1250.	
  	
  Once	
  

described	
  by	
  Kantorowicz	
  as	
  ‘a	
  magic	
  thicket	
  of	
  prayers,	
  benedictions,	
  and	
  

ecclesiastical	
  rites’,	
  their	
  mystical	
  status	
  has	
  been	
  maintained	
  by	
  successive	
  

generations	
  of	
  liturgical	
  scholars,	
  whose	
  use	
  of	
  impenetrable	
  terminology	
  has	
  

ensured	
  that	
  many	
  politically	
  orientated	
  historians	
  have	
  not	
  engaged	
  with	
  either	
  

their	
  work	
  or	
  the	
  texts	
  they	
  work	
  on.133	
  	
  Even	
  the	
  names	
  given	
  to	
  these	
  texts	
  by	
  

liturgical	
  scholars	
  can	
  cause	
  confusion	
  with,	
  for	
  example,	
  the	
  ordo	
  for	
  royal	
  

inauguration	
  contained	
  within	
  the	
  Romano-­‐Germanic	
  Pontifical	
  also	
  being	
  known	
  

as	
  the	
  ‘Ottonian	
  Ordo’	
  and	
  the	
  ‘Mainz	
  Ordo’.134	
  	
  Possibilities	
  to	
  get	
  lost	
  in	
  this	
  

dense	
  thicket	
  certainly	
  abound,	
  but	
  if	
  we	
  do	
  not	
  allow	
  ourselves	
  to	
  be	
  spooked	
  by	
  

its	
  magical	
  aura,	
  it	
  can	
  be	
  traversed	
  with	
  the	
  acquisition	
  of	
  merely	
  a	
  few	
  

scratches.	
  	
  Like	
  all	
  liturgies,	
  those	
  for	
  royal	
  and	
  imperial	
  inauguration	
  are	
  

composed	
  of	
  a	
  number	
  of	
  prayers,	
  blessings	
  and	
  rubrics	
  describing	
  ritual	
  actions.	
  	
  

These	
  building	
  blocks	
  could	
  be	
  brought	
  together	
  in	
  a	
  variety	
  of	
  ways,	
  and	
  

augmented	
  with	
  both	
  new	
  material	
  and	
  material	
  from	
  other	
  liturgical	
  

ceremonies.	
  	
  Liturgies	
  tend	
  to	
  survive	
  in	
  pontificals,	
  which	
  were	
  manuscripts	
  

containing	
  details	
  for	
  all	
  kinds	
  of	
  liturgical	
  ceremonies	
  that	
  a	
  bishop	
  might	
  have	
  

cause	
  to	
  perform.135	
  

	
  

The	
  texts	
  we	
  find	
  in	
  pontificals	
  are,	
  however,	
  not	
  full	
  records	
  of	
  what	
  would	
  have	
  

been	
  said,	
  sung	
  and	
  done	
  in	
  an	
  inauguration	
  ceremony.	
  	
  Such	
  books	
  provide	
  only	
  

a	
  skeleton	
  text,	
  and	
  the	
  performance	
  of	
  a	
  ceremony	
  would	
  have	
  required	
  

recourse	
  to	
  other	
  sources.	
  	
  This	
  phenomenon	
  can	
  be	
  witnessed	
  in	
  church	
  services	
  

to	
  this	
  day.	
  	
  If	
  we	
  take,	
  as	
  an	
  example,	
  a	
  modern	
  Roman	
  Catholic	
  wedding	
  

                                                             
133	
  As	
  Gathagan	
  has	
  commented,	
  ‘the	
  study	
  of	
  medieval	
  sacraments	
  has	
  traditionally	
  fallen	
  to	
  that	
  
rarefied	
  breed	
  of	
  historian,	
  the	
  liturgist’.	
  	
  Laura	
  L.	
  Gathagan,	
  “The	
  Trappings	
  of	
  Power:	
  The	
  
Coronation	
  of	
  Mathilda	
  of	
  Flanders,”	
  Haskins	
  Society	
  Journal	
  13	
  (1999):	
  21.	
  
134	
  For	
  this	
  reason	
  alternative	
  names	
  are	
  included	
  in	
  all	
  modern	
  editions	
  of	
  these	
  texts	
  and	
  in	
  
Appendix	
  1	
  of	
  this	
  thesis.	
  
135	
  A	
  number	
  of	
  politically	
  charged	
  imperial	
  rites	
  also	
  survive	
  in	
  papal	
  bulls,	
  but	
  these	
  are	
  
exceptional.	
  



	
   55	
  

ceremony,	
  the	
  ‘Order	
  of	
  Service’,	
  often	
  printed	
  specially	
  for	
  the	
  occasion,	
  

assimilates	
  material	
  from	
  a	
  number	
  of	
  sources.	
  	
  To	
  the	
  outline	
  of	
  the	
  marriage	
  

service	
  are	
  added	
  readings	
  from	
  the	
  Bible	
  and	
  hymns	
  from	
  a	
  hymn	
  book.	
  	
  The	
  

bride	
  and	
  groom	
  can	
  also	
  decide	
  whether	
  they	
  want	
  a	
  Mass	
  as	
  part	
  of	
  the	
  

ceremony.	
  	
  Medieval	
  liturgical	
  inauguration	
  texts	
  exhibit	
  similar	
  properties.	
  	
  In	
  

the	
  same	
  way	
  that	
  contemporary	
  Roman	
  Catholic	
  marriage	
  ceremonies	
  comprise	
  

a	
  collection	
  of	
  prayers,	
  promises,	
  readings	
  and	
  hymns	
  that	
  together	
  stress	
  the	
  

solemnity	
  of	
  matrimony	
  in	
  the	
  eyes	
  of	
  the	
  Church,	
  so	
  too	
  did	
  the	
  prayers,	
  

promises	
  and	
  rituals	
  associated	
  with	
  royal	
  and	
  imperial	
  inauguration	
  emphasise	
  

the	
  solemnity	
  of	
  these	
  most	
  sacred	
  of	
  occasions	
  for	
  high	
  medieval	
  kings	
  and	
  

emperors.	
  	
  

	
  

Janet	
  Nelson	
  has	
  rightly	
  stressed	
  that,	
  ‘successive	
  recensions	
  of	
  ordines	
  ought	
  not	
  

to	
  be	
  treated	
  like	
  set	
  texts	
  in	
  a	
  Political	
  Ideas	
  course.	
  	
  Liturgy	
  is	
  not	
  the	
  place	
  to	
  

look	
  for	
  polemic,	
  and	
  though	
  political	
  ideas	
  can	
  be	
  found	
  in	
  the	
  ordines,	
  they	
  are	
  

of	
  the	
  most	
  general,	
  uncontentious	
  and	
  normative	
  kind’.136	
  	
  With	
  Nelson’s	
  

warning	
  ringing	
  in	
  our	
  ears,	
  in	
  this	
  chapter	
  I	
  present	
  a	
  methodology	
  that	
  

embraces	
  the	
  problematic	
  nature	
  of	
  liturgical	
  texts	
  and	
  seeks	
  a	
  way	
  to	
  integrate	
  

inauguration	
  ordines	
  into	
  a	
  comprehensive	
  comparative	
  study	
  of	
  images	
  of	
  

kingship	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  the	
  Empire	
  c.1050-­‐c.1250.	
  	
  To	
  this	
  end,	
  a	
  brief	
  

history	
  of	
  the	
  inauguration	
  rite	
  in	
  the	
  early	
  medieval	
  period,	
  and	
  the	
  

development	
  of	
  the	
  modern	
  study	
  of	
  the	
  ordines,	
  is	
  in	
  order.	
  	
  Following	
  a	
  

discussion	
  of	
  the	
  problems	
  that	
  arise	
  in	
  examining	
  liturgical	
  texts,	
  the	
  mechanism	
  

for	
  the	
  comparison	
  and	
  selection	
  of	
  texts	
  to	
  be	
  compared	
  will	
  be	
  set	
  out	
  and	
  

justified.	
  	
  The	
  comparison	
  itself	
  makes	
  manifest	
  the	
  many	
  similarities	
  between	
  

the	
  rites,	
  not	
  just	
  the	
  three	
  royal	
  rites,	
  but	
  also	
  the	
  close	
  correlation	
  between	
  

royal	
  and	
  imperial	
  liturgy.	
  	
  Where	
  imperial	
  liturgy	
  diverges	
  from	
  royal	
  tradition	
  

this	
  is	
  due	
  to	
  the	
  participation	
  of	
  the	
  pope.	
  	
  It	
  will	
  also	
  be	
  made	
  apparent	
  that	
  

papal	
  influence	
  did	
  not	
  extend	
  to	
  the	
  royal	
  liturgies.	
  	
  The	
  focus	
  of	
  this	
  chapter	
  is	
  

the	
  words	
  spoken	
  and	
  sung	
  by	
  participants	
  in	
  an	
  inauguration	
  ceremony.	
  	
  The	
  

component	
  ritual	
  acts	
  and	
  performative	
  elements	
  of	
  the	
  liturgy	
  will	
  be	
  

considered	
  in	
  the	
  following	
  chapter.	
  
                                                             
136	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “The	
  Rites	
  of	
  the	
  Conqueror,”	
  ANS	
  4	
  (1982):	
  122.	
  



	
   56	
  

	
  

The	
  genesis	
  of	
  the	
  inauguration	
  ritual,	
  which	
  by	
  Carolingian	
  times	
  had	
  developed	
  

to	
  include	
  a	
  ritual	
  crowning	
  and	
  anointing,	
  is	
  shrouded	
  in	
  uncertainty.137	
  	
  The	
  

ritual	
  of	
  crowning	
  corresponded	
  to	
  Byzantine	
  practice	
  and	
  the	
  tradition	
  of	
  crown	
  

wearing	
  had	
  a	
  long	
  ancestry	
  reaching	
  back	
  through	
  the	
  traditions	
  of	
  ancient	
  

Rome	
  and	
  Hellenistic	
  monarchy	
  to	
  the	
  Persian	
  emperors	
  of	
  the	
  sixth	
  century	
  BC.	
  	
  

The	
  Byzantine	
  ceremony,	
  however,	
  did	
  not	
  include	
  anointing,	
  and	
  thus	
  another	
  

source	
  for	
  this	
  rite	
  must	
  be	
  sought.138	
  	
  The	
  earliest	
  non-­‐biblical	
  reference	
  to	
  royal	
  

unction	
  appears	
  in	
  the	
  Historia	
  Wambae	
  of	
  Julian	
  of	
  Toledo,	
  who	
  describes	
  the	
  

death	
  of	
  King	
  Recceswinth	
  in	
  672	
  and	
  the	
  election	
  and	
  later	
  anointing	
  of	
  King	
  

Wamba.	
  	
  Roger	
  Collins	
  has	
  argued	
  that	
  Julian’s	
  purpose	
  in	
  writing	
  the	
  Historia	
  

was	
  to	
  defend	
  the	
  right	
  of	
  Toledo	
  to	
  anoint	
  the	
  new	
  king.139	
  	
  That	
  Julian	
  desired	
  to	
  

defend	
  such	
  a	
  right	
  suggests	
  that	
  inaugural	
  anointing	
  at	
  Toledo	
  was	
  an	
  

established	
  practice	
  in	
  seventh-­‐century	
  Visigothic	
  Spain;	
  however,	
  following	
  this	
  

mention,	
  the	
  trail	
  goes	
  cold.	
  	
  Our	
  next	
  firm	
  evidence	
  for	
  royal	
  unction	
  is	
  provided	
  

by	
  Pippin’s	
  anointing	
  at	
  Soissons	
  in	
  751	
  and	
  again	
  by	
  Pope	
  Stephen	
  at	
  St.	
  Denis	
  in	
  

754.	
  	
  Richard	
  Jackson	
  posits	
  that	
  the	
  rite	
  could	
  have	
  come	
  to	
  Gaul	
  via	
  Spain,	
  but	
  

given	
  the	
  obvious	
  Old	
  Testament	
  model	
  for	
  such	
  an	
  act	
  (provided	
  by	
  Samuel’s	
  

anointing	
  of	
  Saul	
  and	
  David),	
  he	
  points	
  out	
  that	
  it	
  is	
  also	
  possible	
  that	
  the	
  rite	
  

could	
  have	
  been	
  generated	
  independently.140	
  	
  	
  

	
  

Mary	
  Garrison,	
  however,	
  has	
  argued	
  that	
  despite	
  the	
  clear	
  typological	
  link	
  to	
  the	
  

Old	
  Testament,	
  royal	
  anointing	
  had	
  a	
  Roman	
  dimension,	
  evidenced	
  by	
  the	
  author	
  

of	
  the	
  Annales	
  Mettenses	
  priores,	
  who	
  associated	
  the	
  papal	
  anointing	
  of	
  Pippin	
  

                                                             
137	
  To	
  begin	
  with	
  only	
  the	
  German	
  kings	
  and	
  emperors,	
  and	
  the	
  kings	
  of	
  France	
  and	
  England	
  were	
  
anointed.	
  	
  Then,	
  on	
  the	
  establishment	
  of	
  the	
  kingdoms	
  of	
  Jerusalem	
  in	
  1100	
  and	
  Sicily	
  in	
  1130	
  
their	
  kings	
  were	
  granted	
  the	
  right	
  of	
  unction.	
  	
  Aragon	
  received	
  unction	
  in	
  1204,	
  Navarre	
  in	
  1257	
  
and	
  Scotland	
  in	
  1329.	
  	
  Some	
  of	
  the	
  Norman	
  princes	
  of	
  southern	
  Italy	
  were	
  also	
  anointed.	
  	
  See	
  
Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  162.	
  
138	
  	
  We	
  should	
  perhaps	
  heed	
  Kantorowicz’s	
  warning	
  that	
  we	
  should	
  not	
  just	
  assume	
  a	
  Byzantine	
  
origin	
  for	
  everything,	
  because	
  'a	
  continuous	
  taking,	
  giving,	
  and	
  returning	
  is	
  significant	
  of	
  the	
  
relations	
  between	
  Byzantium	
  and	
  the	
  West'.	
  	
  Ibid.,	
  28;	
  For	
  the	
  differences	
  between	
  Western	
  and	
  
Byzantine	
  inauguration	
  see	
  Nelson,	
  “Symbols	
  in	
  Context:	
  Rulers’	
  Inauguration	
  Rituals	
  in	
  
Byzantium	
  and	
  the	
  West	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages.”	
  
139	
  Roger	
  Collins,	
  “Julian	
  of	
  Toledo	
  and	
  the	
  Royal	
  Succession	
  in	
  Late	
  Seventh-­‐century	
  Spain,”	
  in	
  
Early	
  Medieval	
  Kingship,	
  ed.	
  Peter	
  H.	
  Sawyer	
  and	
  Ian	
  Wood	
  (Leeds,	
  1977),	
  45.	
  
140	
  Richard	
  A.	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:23;	
  Michael	
  J.	
  Enright,	
  Iona,	
  Tara,	
  and	
  
Soissons:	
  The	
  Origin	
  of	
  the	
  Royal	
  Anointing	
  Ritual	
  (Berlin,	
  1985)	
  suggests	
  an	
  Irish	
  origin	
  for	
  royal	
  
anointing,	
  but	
  this	
  work	
  has	
  been	
  critically	
  received.	
  



	
   57	
  

with	
  his	
  elevation	
  to	
  the	
  status	
  of	
  patricius.141	
  	
  Furthermore,	
  Garrison	
  highlights	
  a	
  

symbolic	
  affiliation	
  to	
  post-­‐baptismal	
  confirmation	
  anointing,	
  a	
  practice	
  that	
  was	
  

established	
  in	
  Rome	
  in	
  the	
  fifth	
  century,	
  was	
  next	
  attested	
  in	
  Anglo-­‐Saxon	
  

England,	
  and	
  was	
  thereafter	
  re-­‐exported	
  to	
  the	
  Continent	
  by	
  St.	
  Boniface.	
  	
  In	
  

contrast,	
  C.A.	
  Bouman	
  rejects	
  this	
  baptismal	
  link,	
  claiming	
  that	
  inaugural	
  

anointing	
  had	
  no	
  basis	
  in	
  the	
  baptismal	
  anointing	
  of	
  Clovis	
  by	
  Remigius	
  (St.	
  

Rémi)	
  in	
  496,	
  an	
  incident	
  prominently	
  noticed	
  by	
  Gregory	
  of	
  Tours.142	
  	
  But	
  it	
  

would	
  be	
  unwise	
  to	
  leap	
  to	
  so	
  categorical	
  a	
  rejection.	
  	
  As	
  Garrison	
  comments,	
  ‘it	
  

is	
  impossible	
  to	
  say	
  whether	
  the	
  witnesses	
  to	
  a	
  royal	
  anointing	
  would	
  have	
  been	
  

struck	
  by	
  their	
  king’s	
  relationship	
  to	
  the	
  kings	
  of	
  Israel	
  or	
  by	
  the	
  ceremony’s	
  

resemblance	
  to	
  a	
  new-­‐fangled	
  and	
  sometimes	
  controversial	
  addition	
  to	
  

baptism’.143	
  	
  Bouman	
  has	
  pointed	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  royal	
  inaugural	
  anointing	
  

appeared	
  concurrently	
  with	
  the	
  introduction	
  of	
  unction	
  into	
  episcopal	
  

consecration,	
  which	
  again	
  suggests	
  that	
  the	
  adoption	
  of	
  inaugural	
  unction	
  was	
  

more	
  complicated	
  than	
  a	
  direct	
  copying	
  from	
  the	
  Old	
  Testament	
  kingly	
  

anointings.	
  	
  The	
  link	
  between	
  episcopal	
  and	
  royal	
  anointing	
  is	
  a	
  topic	
  to	
  which	
  

we	
  shall	
  return	
  later	
  in	
  this	
  thesis.	
  

	
  

The	
  earliest	
  surviving	
  liturgical	
  texts	
  relating	
  to	
  royal	
  inauguration	
  shed	
  little	
  

light	
  on	
  the	
  genesis	
  of	
  the	
  rite.	
  	
  In	
  his	
  edition	
  of	
  the	
  French	
  ordines,	
  Richard	
  

Jackson	
  includes	
  four	
  texts	
  dating	
  from	
  before	
  900.	
  	
  These	
  cannot	
  be	
  described	
  as	
  

ordines	
  proper,	
  but	
  rather	
  are	
  collections	
  of	
  royal	
  blessings.	
  	
  Jackson	
  stresses	
  that	
  

his	
  Ordo	
  I,	
  taken	
  from	
  the	
  Sacramentary	
  of	
  Gellone,	
  from	
  c.790-­‐800,	
  is	
  the	
  earliest	
  

surviving	
  liturgical	
  formula	
  associated	
  with	
  inauguration	
  ceremonial,	
  but	
  that	
  

this	
  is	
  a	
  chance	
  survival	
  and	
  that	
  the	
  formulae	
  must	
  all	
  have	
  existed	
  in	
  earlier	
  

collections.144	
  	
  Of	
  the	
  four	
  prayer	
  formulae	
  in	
  this	
  sacramentary,	
  three	
  reappear	
  in	
  

later	
  royal	
  ordines	
  from	
  England,	
  France	
  and	
  Germany,	
  and	
  also	
  in	
  the	
  imperial	
  

ordines.145	
  The	
  royal	
  texts	
  in	
  the	
  Sacramentary	
  of	
  Angoulême	
  (Jackson’s	
  Ordo	
  II)	
  

                                                             
141	
  Mary	
  Garrison,	
  “The	
  Franks	
  as	
  the	
  New	
  Israel?	
  	
  Education	
  for	
  an	
  Identity	
  from	
  Pippin	
  to	
  
Charlemagne,”	
  in	
  The	
  Uses	
  of	
  the	
  Past	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages,	
  ed.	
  Yitzhak	
  Hen	
  and	
  Matthew	
  Innes	
  
(Cambridge,	
  2002),	
  138.	
  
142	
  C.A.	
  Bouman,	
  Sacring	
  and	
  Crowning:	
  The	
  Development	
  of	
  the	
  Latin	
  Ritual	
  for	
  the	
  Anointing	
  of	
  
Kings	
  and	
  the	
  Coronation	
  of	
  an	
  Emperor	
  before	
  the	
  Eleventh	
  Century	
  (Groningen,	
  1957),	
  x.	
  
143	
  Garrison,	
  “The	
  Franks	
  as	
  the	
  New	
  Israel?,”	
  138.	
  
144	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:51.	
  
145	
  Ibid.,	
  1:52–54.	
  



	
   58	
  

are	
  the	
  earliest	
  texts	
  that	
  specifically	
  state	
  they	
  are	
  for	
  use	
  in	
  an	
  inauguration	
  

ceremony	
  and	
  are	
  the	
  earliest	
  witness	
  to	
  the	
  prayer	
  formula	
  prospice	
  omnipotens	
  

Deus,	
  which	
  reappears	
  in	
  all	
  the	
  ordines	
  traditions.	
  	
  While	
  the	
  earliest	
  texts	
  

associated	
  with	
  royal	
  inauguration	
  hail	
  from	
  the	
  Frankish	
  kingdom,	
  Janet	
  Nelson	
  

has	
  compellingly	
  argued	
  that	
  the	
  earliest	
  surviving	
  royal	
  inauguration	
  ordo	
  is	
  of	
  

Anglo-­‐Saxon	
  origin	
  and	
  that	
  the	
  earliest	
  surviving	
  Frankish	
  ordo,	
  that	
  for	
  the	
  

marriage	
  and	
  inauguration	
  of	
  Judith,	
  was	
  largely	
  drawn	
  from	
  the	
  Anglo-­‐Saxon	
  

Leofric	
  Ordo.146	
  	
  	
  

	
  

That	
  the	
  Leofric	
  Ordo	
  makes	
  no	
  allowance	
  for	
  a	
  crowning	
  within	
  the	
  inauguration	
  

ceremony	
  must	
  be	
  significant	
  in	
  understanding	
  the	
  coming	
  together	
  of	
  the	
  twin	
  

elements	
  of	
  crowning	
  and	
  anointing.	
  	
  Bouman	
  asserted,	
  but	
  frustratingly	
  failed	
  to	
  

provide	
  evidence	
  that	
  before	
  the	
  ninth	
  century	
  there	
  existed	
  an	
  understanding	
  

that	
  kings	
  were	
  anointed	
  but	
  not	
  crowned,	
  and	
  emperors	
  crowned	
  but	
  not	
  

anointed.147	
  	
  This	
  assertion	
  is	
  perhaps	
  supported	
  by	
  the	
  Leofric	
  Ordo,	
  but	
  in	
  any	
  

case,	
  anointing	
  had	
  been	
  included	
  in	
  the	
  imperial	
  coronation	
  by	
  816.148	
  	
  Both	
  

crowning	
  and	
  anointing	
  were	
  first	
  certainly	
  combined	
  in	
  a	
  royal	
  ordo,	
  based	
  on	
  

the	
  Leofric	
  text,	
  for	
  the	
  marriage	
  of	
  the	
  Frankish	
  princess	
  Judith	
  to	
  King	
  

Aethelwulf	
  of	
  the	
  Anglo-­‐Saxons	
  on	
  1	
  October	
  856,	
  during	
  which	
  she	
  was	
  also	
  

made	
  queen.	
  	
  They	
  remained	
  united	
  in	
  all	
  succeeding	
  western	
  ordines.	
  	
  This	
  early	
  

interweaving	
  of	
  Anglo-­‐Saxon	
  and	
  Frankish	
  traditions,	
  on	
  the	
  marriage	
  of	
  a	
  

Frankish	
  princess	
  to	
  an	
  Anglo-­‐Saxon	
  king,	
  exemplifies	
  the	
  common	
  liturgical	
  

vocabulary	
  of	
  the	
  earliest	
  inauguration	
  ordines.	
  	
  The	
  Judith	
  Ordo	
  is	
  the	
  first	
  of	
  

four	
  ordines	
  that	
  can	
  all	
  be	
  assigned	
  to	
  specific	
  historical	
  events.	
  	
  All	
  four	
  are	
  

considered	
  the	
  work	
  of	
  Hincmar	
  of	
  Reims.	
  	
  As	
  Julie	
  Ann	
  Smith	
  has	
  commented,	
  

‘the	
  reign	
  of	
  Charles	
  the	
  Bald	
  was	
  remarkable	
  for	
  its	
  proliferation	
  of	
  liturgical	
  

rites,	
  largely	
  through	
  the	
  assiduous	
  creativity	
  of	
  Archbishop	
  Hincmar,	
  liturgist	
  

par	
  excellence’.149	
  	
  In	
  addition	
  to	
  that	
  for	
  the	
  marriage	
  and	
  coronation	
  of	
  Judith,	
  

                                                             
146	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “The	
  Earliest	
  Surviving	
  Royal	
  Ordo:	
  Some	
  Liturgical	
  and	
  Historical	
  Aspects,”	
  in	
  
Authority	
  and	
  Power:	
  Studies	
  on	
  Medieval	
  Law	
  and	
  Government	
  Presented	
  to	
  Walter	
  Ullmann	
  on	
  his	
  
Seventieth	
  Birthday,	
  ed.	
  Brian	
  Tierney	
  and	
  Peter	
  Linehan	
  (Cambridge,	
  1980),	
  29–48;	
  This	
  ordo	
  has	
  
been	
  published	
  as	
  part	
  of	
  the	
  missal	
  bearing	
  the	
  same	
  name:	
  Nicholas	
  A.	
  Orchard,	
  The	
  Leofric	
  
Missal,	
  vol.	
  2,	
  HBS	
  114	
  (Woodbridge,	
  2002),	
  429–432.	
  
147	
  Bouman,	
  Sacring	
  and	
  Crowning,	
  ix.	
  
148	
  Ibid.,	
  x.	
  
149	
  Julie	
  Ann	
  Smith,	
  “The	
  Earliest	
  Queen-­‐Making	
  Rites,”	
  Church	
  History	
  66	
  (1997):	
  24.	
  



	
   59	
  

Hincmar	
  also	
  composed	
  ordines	
  for	
  the	
  anointing	
  and	
  coronation	
  of	
  Charles	
  the	
  

Bald’s	
  wife	
  Ermentrude	
  on	
  25	
  August	
  866,	
  the	
  inauguration	
  of	
  Charles	
  himself	
  as	
  

king	
  of	
  Lorraine	
  on	
  9	
  September	
  869,	
  and	
  the	
  inauguration	
  of	
  Louis	
  the	
  

Stammerer	
  on	
  8	
  December	
  877.	
  	
  Unfortunately	
  our	
  level	
  of	
  information	
  about	
  the	
  

composition	
  and	
  deployment	
  of	
  these	
  early	
  ordines	
  is	
  the	
  exception	
  rather	
  than	
  

the	
  rule;	
  the	
  subsequent	
  development	
  and	
  usage	
  of	
  inauguration	
  liturgies	
  is	
  

significantly	
  less	
  clear.	
  	
  

	
  

In	
  his	
  introduction	
  to	
  a	
  collection	
  of	
  essays	
  entitled	
  Coronations,	
  Janos	
  Bak	
  

provides	
  a	
  historiographical	
  sketch	
  of	
  the	
  development	
  of	
  the	
  study	
  of	
  ordines,	
  

tracing	
  the	
  development	
  of	
  the	
  discipline	
  back	
  to	
  the	
  nineteenth-­‐century	
  German	
  

constitutional	
  historian	
  Georg	
  Waitz.150	
  	
  Given	
  the	
  lack	
  of	
  a	
  recent	
  edition	
  of	
  the	
  

German	
  ordines,	
  ordines	
  scholars	
  still	
  often	
  cite	
  Waitz’s	
  Die	
  Formeln	
  der	
  deutschen	
  

Königs-­‐	
  und	
  der	
  römischen	
  Kaiser	
  Krönung	
  vom	
  zehnten	
  bis	
  zum	
  zwölften	
  

Jahrhundert,	
  published	
  in	
  1872,	
  as	
  a	
  source	
  for	
  the	
  German	
  rite.151	
  	
  Bak	
  saw	
  this	
  

German	
  tradition	
  initiated	
  by	
  Waitz	
  as	
  splitting	
  into	
  three	
  strands;	
  firstly	
  under	
  

Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  who	
  looked	
  at	
  medieval	
  coronations	
  in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  

symbolism	
  of	
  kingship,	
  secondly	
  under	
  Walter	
  Ullmann,	
  who	
  investigated	
  

medieval	
  political	
  and	
  legal	
  theory,	
  and	
  thirdly	
  via	
  Ernst	
  Kantorowicz,	
  who	
  

developed	
  the	
  concept	
  of	
  ‘political	
  theology’.152	
  	
  Even	
  in	
  the	
  patriotic	
  haze	
  of	
  the	
  

nineteenth	
  century,	
  Waitz	
  had	
  recognised	
  that	
  few	
  nationalist	
  elements	
  could	
  be	
  

identified	
  in	
  the	
  ordines.153	
  	
  This	
  was	
  reflected	
  in	
  the	
  work	
  of	
  his	
  successors,	
  such	
  

as	
  Schramm,	
  who	
  did	
  not	
  confine	
  himself	
  to	
  the	
  study	
  of	
  the	
  ordines	
  in	
  Germany,	
  

but	
  instead	
  ranged	
  widely	
  across	
  Europe,	
  even	
  offering	
  an	
  English	
  translation	
  of	
  

                                                             
150	
  János	
  M.	
  Bak,	
  “Introduction:	
  Coronation	
  Studies	
  -­‐	
  Past,	
  Present,	
  and	
  Future,”	
  in	
  Coronations:	
  
Medieval	
  and	
  Early	
  Modern	
  Monarchic	
  Ritual,	
  ed.	
  János	
  M.	
  Bak	
  (California	
  and	
  Oxford,	
  1990),	
  1–
15.	
  	
  Waitz’s	
  most	
  famous	
  work	
  was	
  an	
  eight-­‐volume	
  constitutional	
  history	
  of	
  Germany	
  published	
  
between	
  1844	
  and1878.	
  
151	
  Georg	
  Waitz,	
  Die	
  Formeln	
  der	
  deutschen	
  Königs-­‐	
  und	
  der	
  römischen	
  Kaiser	
  Krönung	
  vom	
  zehnten	
  
bis	
  zum	
  zwölften	
  Jahrhundert	
  (Göttingen,	
  1872).	
  
152	
  A	
  phrase	
  Kantorowicz	
  deployed	
  in	
  the	
  subtitle	
  of	
  his	
  best	
  known	
  work:	
  Ernst	
  Hartwig	
  
Kantorowicz,	
  The	
  King’s	
  Two	
  Bodies:	
  A	
  Study	
  in	
  Mediaeval	
  Political	
  Theology,	
  3rd	
  ed.	
  (Princeton,	
  
1997).	
  
153	
  Waitz,	
  Die	
  Formeln,	
  3.	
  



	
   60	
  

the	
  history	
  of	
  the	
  English	
  coronation	
  to	
  coincide	
  with	
  the	
  succession	
  of	
  King	
  

George	
  VI	
  to	
  the	
  British	
  throne	
  in	
  1937.154	
  	
  	
  

	
  

Events	
  in	
  twentieth-­‐century	
  Europe	
  ensured	
  the	
  diffusion	
  of	
  the	
  German	
  

tradition,	
  as	
  Ernst	
  Kantorowicz,	
  dissatisfied	
  with	
  the	
  ruling	
  National	
  Socialists,	
  

left	
  Germany,	
  via	
  Oxford,	
  for	
  the	
  United	
  States	
  in	
  1938.	
  	
  In	
  the	
  same	
  year,	
  

following	
  the	
  Anschluss,	
  Walter	
  Ullmann	
  fled	
  from	
  Austria	
  to	
  England	
  and	
  after	
  

the	
  war	
  secured	
  a	
  fellowship	
  at	
  Cambridge.	
  	
  In	
  England,	
  Ullmann’s	
  former	
  

doctoral	
  student	
  Janet	
  Nelson	
  has	
  been	
  at	
  the	
  forefront	
  of	
  the	
  study	
  of	
  

inauguration	
  liturgy	
  in	
  the	
  early	
  medieval	
  period,	
  and	
  Ullmann	
  also	
  encouraged	
  

George	
  Garnett	
  to	
  examine	
  the	
  ordines.155	
  	
  In	
  Germany,	
  an	
  interest	
  in	
  inauguration	
  

liturgy	
  endured	
  in	
  the	
  work	
  of	
  Carl	
  Erdmann	
  and	
  Reinhard	
  Elze,	
  a	
  member	
  of	
  the	
  

Monumenta,	
  who	
  edited	
  the	
  imperial	
  ordines	
  and	
  has	
  published	
  several	
  articles	
  

on	
  the	
  topic.156	
  	
  In	
  the	
  1980s	
  and	
  1990s,	
  Richard	
  Jackson,	
  an	
  American,	
  completed	
  

his	
  work	
  on	
  the	
  French	
  coronation	
  in	
  the	
  later	
  medieval	
  period	
  and	
  edited	
  the	
  

entire	
  corpus	
  of	
  the	
  French	
  ordines.157	
  	
  

	
  

The	
  development	
  of	
  the	
  study	
  of	
  inauguration	
  ordines	
  has	
  been	
  highly	
  influenced	
  

by	
  anthropological	
  approaches	
  and	
  increasingly	
  by	
  a	
  more	
  nuanced	
  

understanding	
  of	
  the	
  nature	
  of	
  liturgical	
  texts.	
  	
  Scholars	
  of	
  liturgy	
  continually	
  

stress	
  the	
  special	
  nature	
  of	
  liturgy	
  and	
  how	
  it	
  is	
  inappropriate	
  to	
  use	
  the	
  

traditional	
  techniques	
  of	
  Quellenkritik	
  as	
  favoured	
  by	
  Schramm.158	
  	
  Not	
  only	
  does	
  

liturgy	
  have	
  a	
  tendency	
  to	
  fossilization,	
  but	
  it	
  was	
  formulated	
  from	
  a	
  limited	
  

selection	
  of	
  repetitive	
  formulae,	
  which	
  makes	
  attempts	
  to	
  trace	
  borrowings	
  and	
  

developments	
  challenging.	
  	
  Hence	
  Nelson’s	
  warning	
  that	
  succeeding	
  versions	
  

cannot	
  be	
  dissected	
  to	
  discover	
  the	
  development	
  of	
  political	
  ideas.	
  	
  	
  As	
  

demonstrated	
  by	
  the	
  disagreement	
  between	
  Garnett	
  and	
  Nelson	
  over	
  which	
  
                                                             
154	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  A	
  History	
  of	
  the	
  English	
  Coronation,	
  trans.	
  Leopold	
  G.	
  Wickham	
  Legg	
  
(Oxford,	
  1937).	
  
155	
  George	
  Garnett,	
  Conquered	
  England:	
  Kingship,	
  Succession,	
  and	
  Tenure,	
  1066-­‐1166	
  (Oxford,	
  
2007),	
  vii.	
  
156	
  Carl	
  Erdmann,	
  Forschungen	
  zur	
  politischen	
  Ideenwelt	
  des	
  Frühmittelalters,	
  ed.	
  Friedrich	
  
Baethgen	
  (Berlin,	
  1951);	
  Reinhard	
  Elze,	
  ed.,	
  Die	
  Ordines	
  für	
  die	
  Weihe	
  und	
  Krönung	
  des	
  Kaisers	
  
und	
  der	
  Kaiserin,	
  MGH	
  Fontes	
  Iuris	
  9	
  (Hannover,	
  1960).	
  
157	
  Richard	
  A.	
  Jackson,	
  Vive	
  Le	
  Roi:	
  History	
  of	
  the	
  French	
  Coronation	
  from	
  Charles	
  V	
  to	
  Charles	
  X	
  
(Chapel	
  Hill,	
  1984);	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae.	
  
158	
  Bouman,	
  Sacring	
  and	
  Crowning,	
  55.	
  



	
   61	
  

recension	
  of	
  the	
  English	
  ordines	
  was	
  used	
  at	
  the	
  inauguration	
  of	
  William	
  the	
  

Conqueror,	
  attempting	
  to	
  tie	
  liturgical	
  texts	
  to	
  actual	
  ceremonial	
  usage	
  is	
  fraught	
  

with	
  difficulty.159	
  	
  Jackson	
  rightly	
  cautions	
  against	
  using	
  descriptions	
  from	
  other	
  

sources	
  to	
  try	
  to	
  associate	
  an	
  ordo	
  with	
  a	
  particular	
  inauguration,	
  pointing	
  out	
  

that	
  such	
  descriptions	
  would	
  have	
  been	
  written	
  after	
  the	
  event	
  and	
  that	
  an	
  

author	
  might	
  have	
  had	
  a	
  copy	
  of	
  an	
  ordo	
  in	
  front	
  of	
  him,	
  but	
  not	
  necessarily	
  the	
  

ordo	
  that	
  was	
  used.160	
  	
  Royal	
  and	
  imperial	
  inauguration	
  rites	
  often	
  survive	
  in	
  

manuscripts	
  that	
  can	
  never	
  possibly	
  have	
  been	
  used	
  for	
  an	
  actual	
  ceremony	
  but	
  

which	
  might	
  have	
  been	
  available	
  to	
  a	
  monastic	
  chronicler.	
  	
  Ordines	
  tend	
  to	
  

survive	
  in	
  pontificals,	
  which	
  are	
  books	
  containing	
  the	
  orders	
  of	
  service	
  for	
  

sacraments	
  administered	
  by	
  bishops	
  or	
  popes.	
  	
  Given	
  that	
  the	
  text	
  in	
  a	
  pontifical	
  

was	
  not	
  binding	
  on	
  those	
  leading	
  the	
  ceremonies,	
  it	
  seems	
  impossible	
  to	
  uphold	
  

Schramm’s	
  distinction	
  between	
  ‘received’	
  and	
  ‘not-­‐received’	
  ordines.	
  	
  Moreover,	
  

manuscript	
  evidence	
  suggests	
  older	
  texts	
  could	
  be	
  mined	
  for	
  information,	
  thus	
  

continuing	
  to	
  shape	
  the	
  ceremony	
  long	
  after	
  the	
  words	
  were	
  originally	
  

transferred	
  from	
  pen	
  to	
  parchment.161	
  	
  	
  

	
  

As	
  Jackson	
  comments	
  of	
  the	
  so-­‐called	
  Ratold	
  Ordo,	
  that	
  originated	
  c.980,	
  ‘the	
  

number	
  of	
  surviving	
  twelfth-­‐century	
  manuscripts…strongly	
  suggest	
  that	
  this	
  

ordo	
  was	
  consulted	
  for	
  the	
  coronations	
  [in	
  France]	
  in	
  that	
  century,	
  although	
  

there	
  is	
  no	
  way	
  of	
  determining	
  the	
  degree	
  to	
  which	
  each	
  ceremony	
  adhered	
  to	
  

the	
  model’.162	
  	
  In	
  this	
  pronouncement	
  the	
  archetypal	
  nature	
  of	
  liturgical	
  texts	
  is	
  

highlighted.	
  	
  By	
  making	
  a	
  virtue	
  of	
  this	
  quality	
  we	
  can	
  examine	
  inauguration	
  

liturgy	
  not	
  with	
  the	
  aim	
  of	
  teasing	
  out	
  nuanced	
  changes	
  to	
  the	
  texts	
  over	
  time,	
  

but	
  as	
  a	
  stockpile	
  of	
  images	
  of	
  liturgical	
  kingship.	
  	
  As	
  a	
  comparison	
  makes	
  

explicit,	
  the	
  idealized	
  character	
  of	
  liturgy	
  was	
  not	
  confined	
  to	
  one	
  text,	
  such	
  as	
  

the	
  Ratold	
  Ordo,	
  but	
  is	
  evident	
  across	
  geographical	
  and	
  temporal	
  divides.	
  	
  Not	
  

only	
  are	
  German	
  and	
  French	
  ordines	
  derived	
  from	
  a	
  common	
  Frankish	
  source,	
  

but	
  the	
  English	
  ordines	
  were	
  also	
  subject	
  to	
  continental	
  influence	
  and	
  in	
  turn	
  

                                                             
159	
  George	
  Garnett,	
  “The	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  English	
  Coronation	
  Ordo:	
  The	
  Manuscripts,”	
  
Haskins	
  Society	
  Journal	
  11	
  (1998):	
  43–71;	
  Nelson,	
  “The	
  Rites	
  of	
  the	
  Conqueror.”	
  
160	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:34.	
  	
  Here	
  echoing	
  similar	
  points	
  made	
  by	
  Reinhard	
  
Elze	
  in	
  his	
  edition	
  of	
  the	
  imperial	
  ordines.	
  
161	
  Ibid.	
  
162	
  Ibid.,	
  1:30.	
  



	
   62	
  

exerted	
  influence	
  on	
  French	
  and	
  German	
  practice.	
  	
  Indeed,	
  designating	
  an	
  ordo	
  as	
  

coming	
  from	
  a	
  particular	
  country	
  can	
  be	
  far	
  from	
  straightforward,	
  as	
  Jackson	
  

acknowledges	
  in	
  his	
  edition	
  of	
  the	
  French	
  ordines,	
  suggesting	
  that	
  a	
  transnational	
  

approach	
  to	
  the	
  topic	
  is	
  in	
  any	
  case	
  more	
  appropriate	
  than	
  a	
  narrow	
  national	
  

investigation.163	
  	
  	
  

	
  

Moreover,	
  the	
  number	
  of	
  manuscript	
  witnesses	
  of	
  the	
  ordines	
  of	
  each	
  of	
  the	
  three	
  

kingdoms	
  varies	
  enormously,	
  and	
  although	
  the	
  ordines	
  are	
  mostly	
  available	
  in	
  

printed	
  editions,	
  the	
  editorial	
  standards	
  applied	
  are	
  far	
  from	
  identical.	
  	
  Only	
  the	
  

imperial	
  and	
  French	
  ordines	
  have	
  been	
  edited	
  in	
  coherent	
  editions,	
  and	
  even	
  

these	
  are	
  not	
  without	
  their	
  problems.164	
  These	
  editions	
  have	
  been	
  thoroughly	
  

consulted,	
  but	
  there	
  remains	
  a	
  danger	
  that	
  the	
  ready	
  availability	
  of	
  the	
  imperial	
  

and	
  French	
  ordines	
  may	
  lead	
  to	
  an	
  imbalance	
  in	
  the	
  comparison	
  with	
  the	
  German	
  

and	
  English	
  ordines.	
  	
  Another	
  issue	
  is	
  how	
  to	
  deal	
  with	
  the	
  difference	
  between	
  

the	
  inauguration	
  ordines	
  included	
  in	
  the	
  Vogel	
  and	
  Elze	
  edition	
  of	
  the	
  compilation	
  

known	
  as	
  the	
  Romano-­‐Germanic	
  Pontifical	
  (PRG),	
  compiled	
  from	
  only	
  nine	
  of	
  

over	
  forty	
  surviving	
  manuscripts,	
  and	
  the	
  ordo	
  included	
  in	
  the	
  H.A.	
  Wilson	
  

edition	
  of	
  the	
  Pontifical	
  of	
  Magdalen	
  College,	
  in	
  which	
  only	
  the	
  reading	
  of	
  this	
  one	
  

manuscript	
  is	
  presented.	
  	
  The	
  difference	
  between	
  editions	
  of	
  an	
  entire	
  pontifical,	
  

such	
  as	
  that	
  from	
  Magdalen	
  College,	
  in	
  which	
  the	
  inauguration	
  ordo	
  is	
  presented	
  

in	
  the	
  context	
  of	
  a	
  complete	
  liturgical	
  handbook,	
  and	
  Jackson’s	
  edition	
  of	
  the	
  

French	
  ordines,	
  in	
  which	
  they	
  have	
  been	
  divorced	
  from	
  their	
  liturgical	
  setting,	
  

present	
  further	
  problems.	
  	
  Given	
  such	
  differences	
  in	
  editorial	
  practice,	
  any	
  

precise	
  comparison	
  between	
  the	
  texts	
  is	
  impossible.	
  	
  Not	
  only	
  the	
  nature	
  of	
  

liturgy,	
  but	
  the	
  myriad	
  attempts	
  of	
  modern	
  scholars	
  to	
  edit	
  liturgical	
  texts	
  

suggest	
  that	
  we	
  should	
  adopt	
  a	
  flexible	
  and	
  general	
  approach	
  to	
  inauguration	
  

liturgy.	
  

	
  	
  	
  

                                                             
163	
  He	
  states,	
  ‘a	
  number	
  of	
  texts	
  in	
  the	
  present	
  edition	
  should	
  also	
  be	
  included	
  in	
  editions	
  of	
  
German	
  royal	
  or	
  Anglo-­‐Saxon/English	
  ordines’.	
  	
  Ibid.,	
  1:11.	
  
164	
  Elze,	
  Die	
  Ordines;	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae.	
  	
  Jackson	
  structured	
  his	
  edition	
  of	
  the	
  
French	
  ordines	
  to	
  complement	
  the	
  approach	
  taken	
  by	
  Reinhard	
  Elze	
  in	
  his	
  pioneering	
  edition	
  of	
  
the	
  imperial	
  ordines	
  for	
  the	
  MGH.	
  	
  Jackson	
  makes	
  his	
  editorial	
  decisions	
  explicit	
  and	
  includes	
  all	
  
the	
  texts.	
  	
  In	
  contrast	
  Elze	
  repeatedly	
  refers	
  back	
  to	
  the	
  text	
  of	
  other	
  ordines	
  and	
  does	
  not	
  include	
  
all	
  manuscript	
  variants.	
  



	
   63	
  

A	
  closer	
  look	
  at	
  the	
  problems	
  of	
  the	
  PRG	
  edition,	
  comprehensively	
  exposed	
  by	
  

Henry	
  Parkes	
  in	
  his	
  doctoral	
  thesis,	
  makes	
  clear	
  both	
  the	
  extent	
  of	
  the	
  liturgy’s	
  

malleability	
  and	
  the	
  dangers	
  inherent	
  in	
  attempting	
  to	
  fit	
  such	
  flexible	
  and	
  

adaptable	
  texts	
  between	
  the	
  rigid	
  covers	
  of	
  a	
  modern	
  scholarly	
  edition.165	
  	
  The	
  

modern	
  edition	
  of	
  the	
  PRG	
  radiates	
  conformity	
  and	
  exactitude	
  whereas	
  the	
  

medieval	
  texts	
  are	
  in	
  reality	
  discordant	
  and	
  irregular.	
  	
  Indeed,	
  Vogel	
  and	
  Elze	
  

recognised	
  that	
  the	
  PRG	
  actually	
  contains	
  three	
  recensions	
  of	
  the	
  royal	
  

inauguration	
  ordo:	
  a	
  short	
  recension	
  and	
  two	
  variants	
  of	
  a	
  longer	
  recension.	
  	
  But	
  

in	
  consistency	
  with	
  the	
  rest	
  of	
  their	
  edition	
  these	
  are	
  presented	
  as	
  variant	
  

readings	
  of	
  the	
  same	
  ordo.166	
  	
  As	
  Parkes	
  has	
  commented,	
  although	
  the	
  texts	
  for	
  

royal	
  coronation	
  (and	
  episcopal	
  ordination)	
  exist	
  in	
  different	
  states	
  in	
  different	
  

groups	
  of	
  PRG	
  manuscripts,	
  editorial	
  practice	
  ‘actively	
  subdues’	
  such	
  important	
  

distinctions.167	
  	
  In	
  selecting	
  which	
  texts	
  to	
  compare,	
  I	
  have	
  thus	
  had	
  to	
  make	
  a	
  

number	
  of	
  pragmatic	
  decisions,	
  to	
  overcome	
  the	
  problems	
  with	
  the	
  modern	
  

editions,	
  the	
  problems	
  with	
  precisely	
  dating	
  texts	
  and	
  the	
  problems	
  of	
  

designating	
  an	
  ordo	
  as	
  coming	
  from	
  a	
  particular	
  country.	
  	
  Although	
  in	
  choosing	
  

texts	
  I	
  have	
  sought	
  to	
  identify	
  a	
  representative	
  sample	
  from	
  all	
  three	
  realms	
  and	
  

from	
  across	
  the	
  period	
  c.1050-­‐c.1250,	
  I	
  am	
  aware	
  of	
  the	
  limitations	
  of	
  the	
  

material	
  and	
  the	
  subjectivity	
  of	
  these	
  decisions.	
  	
  These	
  texts	
  are	
  highly	
  

problematic,	
  but	
  at	
  the	
  same	
  time	
  absolutely	
  fundamental	
  to	
  understanding	
  the	
  

liturgical	
  resonances	
  inherent	
  in	
  images	
  of	
  medieval	
  kingship.	
  	
  Despite	
  their	
  

difficulties	
  they	
  demand	
  examination.	
  

	
  

Selecting	
  texts	
  from	
  the	
  English	
  kingdom	
  is	
  the	
  simplest	
  task,	
  because	
  only	
  three	
  

recensions	
  of	
  ordines	
  have	
  been	
  identified	
  by	
  scholars	
  as	
  being	
  in	
  use	
  before	
  

c.1250:	
  the	
  Leofric	
  Ordo,	
  and	
  the	
  so-­‐called	
  Second	
  and	
  Third	
  Recensions.	
  	
  The	
  

Third	
  Recension	
  was	
  most	
  probably	
  in	
  use	
  for	
  the	
  majority	
  of	
  the	
  period	
  under	
  

consideration	
  and	
  possibly,	
  according	
  to	
  Janet	
  Nelson,	
  for	
  the	
  entire	
  period.168	
  	
  

                                                             
165	
  Henry	
  Parkes,	
  “Liturgy	
  and	
  Music	
  in	
  Ottonian	
  Mainz	
  950-­‐1025”	
  (unpublished	
  PhD	
  thesis,	
  
University	
  of	
  Cambridge,	
  2012).	
  
166	
  Cyrille	
  Vogel	
  and	
  Reinhard	
  Elze,	
  eds.,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique	
  du	
  dixième	
  siècle,	
  vol.	
  3	
  
(Vatican,	
  1972),	
  24.	
  
167	
  Henry	
  Parkes,	
  “Questioning	
  the	
  Authority	
  of	
  Vogel	
  and	
  Elze’s	
  Pontifical	
  Romano-­‐Germanique,”	
  
in	
  Understanding	
  Medieval	
  Liturgy:	
  Essays	
  in	
  Interpretation,	
  ed.	
  Sarah	
  Hamilton	
  and	
  Helen	
  Gittos	
  
(Basingstoke,	
  forthcoming).	
  
168	
  Nelson,	
  “The	
  Rites	
  of	
  the	
  Conqueror.”	
  



	
   64	
  

George	
  Garnett,	
  however,	
  has	
  contested	
  the	
  assertion	
  that	
  the	
  Third	
  Recension	
  

was	
  used	
  for	
  the	
  inauguration	
  of	
  William	
  the	
  Conqueror.	
  169	
  	
  Due	
  to	
  the	
  

uncertainty	
  Garnett	
  sows	
  here,	
  the	
  Second	
  Recension	
  has	
  also	
  been	
  considered.	
  	
  

Garnett	
  and	
  the	
  late	
  John	
  Brückmann,	
  who	
  also	
  worked	
  on	
  the	
  manuscripts	
  of	
  the	
  

Third	
  Recension,	
  agree	
  that	
  it	
  survives	
  in	
  seven	
  manuscripts,	
  but	
  they	
  do	
  not	
  

agree	
  on	
  the	
  relationship	
  between	
  these	
  manuscripts,	
  six	
  of	
  which	
  are	
  from	
  the	
  

twelfth	
  century	
  with	
  one	
  dating	
  from	
  the	
  early	
  fourteenth	
  century.	
  	
  Neither	
  of	
  

them	
  have	
  put	
  forward	
  a	
  definitive	
  reading	
  of	
  the	
  ordo.170	
  	
  Brückmann	
  divided	
  the	
  

manuscripts	
  into	
  three	
  groups,	
  according	
  to	
  whether	
  they	
  contained	
  what	
  he	
  

termed	
  ‘early’	
  or	
  ‘later’	
  versions	
  of	
  the	
  ordines	
  for	
  a	
  king	
  and	
  a	
  queen.171	
  	
  In	
  

addition	
  to	
  highlighting	
  the	
  different	
  modes	
  of	
  diffusion	
  for	
  the	
  male	
  and	
  female	
  

ordines,	
  such	
  a	
  division	
  of	
  the	
  Third	
  Recension	
  manuscripts	
  into	
  ‘early’	
  or	
  ‘later’	
  

versions	
  again	
  raises	
  questions	
  about	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  we	
  can	
  precisely	
  define	
  

ordines	
  texts.	
  	
  If	
  there	
  are	
  several	
  versions	
  of	
  the	
  ordo,	
  defining	
  it	
  as	
  the	
  Third	
  

Recension	
  is	
  itself	
  an	
  artificial	
  construct.	
  	
  However,	
  as	
  Shane	
  Bobrycki	
  has	
  

commented	
  of	
  early	
  medieval	
  liturgy,	
  we	
  should	
  not	
  be	
  too	
  nominalist	
  about	
  

these	
  texts,	
  demanding	
  that	
  every	
  version	
  be	
  seen	
  as	
  distinct.172	
  	
  The	
  texts	
  of	
  the	
  

Third	
  Recension	
  certainly	
  form	
  a	
  coherent	
  group.	
  The	
  accessibility	
  of	
  the	
  

manuscript	
  copies	
  of	
  the	
  Third	
  Recension	
  has	
  allowed	
  a	
  number	
  of	
  them	
  to	
  be	
  

consulted	
  in	
  the	
  flesh.173	
  	
  Unfortunately	
  a	
  comprehensive	
  examination	
  of	
  all	
  

manuscripts	
  containing	
  inauguration	
  texts	
  has	
  not	
  been	
  possible	
  in	
  the	
  

timeframe	
  of	
  this	
  thesis.	
  

	
  

For	
  the	
  ordines	
  of	
  the	
  French	
  kings	
  and	
  the	
  German	
  kings	
  and	
  emperors	
  I	
  have	
  

been	
  reliant	
  on	
  published	
  texts	
  and	
  online	
  manuscript	
  repositories.	
  	
  From	
  
                                                             
169	
  Garnett,	
  “The	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  English	
  Coronation	
  Ordo:	
  The	
  Manuscripts.”	
  
170	
  John	
  Brückmann,	
  “English	
  Coronations,	
  1216-­‐1308:	
  The	
  Edition	
  of	
  the	
  Coronation	
  Ordines”	
  
(unpublished	
  PhD	
  thesis,	
  University	
  of	
  Toronto,	
  1964);	
  John	
  Brückmann,	
  “The	
  Ordines	
  of	
  the	
  
Third	
  Recension	
  of	
  the	
  Medieval	
  English	
  Coronation	
  Order,”	
  in	
  Essays	
  in	
  Medieval	
  History	
  
Presented	
  to	
  Bertie	
  Wilkinson,	
  ed.	
  T.A.	
  Sandquist	
  and	
  M.R.	
  Powicke	
  (Toronto,	
  1969),	
  99–115.	
  
171	
  Brückmann,	
  “The	
  Ordines	
  of	
  the	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  Medieval	
  English	
  Coronation	
  Order,”	
  
109–112.	
  	
  i.e.	
  one	
  group	
  contained	
  the	
  early	
  ordo	
  for	
  a	
  king	
  and	
  the	
  later	
  ordo	
  for	
  the	
  queen,	
  
another	
  group	
  the	
  late	
  ordo	
  for	
  a	
  king	
  and	
  the	
  early	
  ordo	
  for	
  a	
  queen	
  and	
  his	
  final	
  group	
  the	
  early	
  
ordines	
  for	
  a	
  king	
  and	
  a	
  queen.	
  
172	
  Shane	
  Bobrycki,	
  “The	
  Royal	
  Consecration	
  Ordines	
  of	
  the	
  Pontifical	
  of	
  Sens	
  from	
  a	
  New	
  
Perspective,”	
  Bulletin	
  du	
  centre	
  d’études	
  médiévales	
  d’Auxerre	
  13	
  (2009):	
  131.	
  
173	
  I	
  have	
  viewed	
  the	
  following	
  manuscripts	
  of	
  the	
  Third	
  Recension:	
  Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  
MS	
  B.II.10;	
  Cambridge,	
  University	
  Library	
  MS	
  EE.II.3;	
  London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Claudius	
  
A.	
  III;	
  London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Tiberius	
  B.VIII.	
  



	
   65	
  

Jackson’s	
  edition	
  of	
  the	
  French	
  ordines	
  I	
  have	
  chosen	
  to	
  consult	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  

(composed	
  c.980	
  but,	
  as	
  has	
  already	
  been	
  alluded	
  to,	
  frequently	
  consulted	
  in	
  the	
  

twelfth-­‐century),	
  and	
  three	
  further	
  ordines	
  identified	
  by	
  Jackson	
  as	
  composed	
  in	
  

France	
  in	
  the	
  period	
  c.1050-­‐c.1250.	
  	
  These	
  are	
  the	
  Royal	
  Ordo	
  in	
  Cologne	
  

Dombibliothek	
  141,	
  the	
  Ordo	
  of	
  Saint-­‐Bertin,	
  and	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200.	
  	
  The	
  Ordo	
  of	
  

1200	
  is	
  the	
  first	
  of	
  a	
  series	
  of	
  French	
  ordines	
  for	
  which	
  the	
  place	
  of	
  origin	
  is	
  

certain.	
  	
  It	
  was	
  written	
  at	
  Reims,	
  and	
  one	
  of	
  the	
  two	
  surviving	
  manuscripts	
  

remained	
  in	
  the	
  coronation	
  cathedral	
  at	
  Reims	
  until	
  the	
  French	
  Revolution.174	
  	
  

The	
  ‘Frenchness’	
  of	
  the	
  other	
  two	
  ordines	
  is	
  less	
  clear:	
  the	
  Cologne	
  manuscript	
  

contains	
  a	
  combination	
  of	
  texts	
  from	
  the	
  PRG	
  and	
  the	
  Ratold	
  Ordo,	
  while	
  the	
  Ordo	
  

of	
  Saint-­‐Bertin	
  is	
  a	
  variant	
  of	
  the	
  ‘German’	
  ordo	
  contained	
  within	
  the	
  PRG.175	
  	
  The	
  

impossibility	
  of	
  assigning	
  a	
  nationality	
  to	
  the	
  Cologne	
  ordo	
  is	
  once	
  again	
  

suggestive	
  of	
  the	
  shared	
  liturgical	
  traditions	
  of	
  these	
  medieval	
  kings.	
  	
  This	
  text	
  

survives	
  in	
  only	
  two	
  manuscripts.	
  	
  The	
  first,	
  from	
  which	
  it	
  takes	
  its	
  name,	
  

originated	
  in	
  the	
  first	
  half	
  of	
  the	
  eleventh	
  century.	
  	
  The	
  second	
  manuscript	
  (now	
  

Bamberg	
  Staatsbibliothek	
  MS	
  Msc.	
  Lit.	
  56)	
  dates	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century.	
  	
  

The	
  most	
  likely	
  place	
  of	
  origin	
  for	
  the	
  text	
  was	
  in	
  the	
  diocese	
  of	
  Cambrai,	
  but	
  as	
  

Jackson	
  has	
  made	
  clear,	
  this	
  does	
  not	
  make	
  assigning	
  it	
  a	
  nationality	
  any	
  easier:	
  

‘Cambrai	
  was	
  under	
  imperial	
  control	
  in	
  the	
  eleventh	
  century,	
  and	
  

its	
   bishops	
   were	
   appointed	
   by	
   the	
   emperor,	
   so	
   one	
   could	
   argue	
  

that	
  the	
  ordo	
  was	
  not	
  composed	
  in	
  France	
  and	
  does	
  not	
  belong	
  to	
  

the	
   sequence	
   of	
   French	
   ordines.	
   	
   On	
   the	
   other	
   hand,	
   is	
   it	
   not	
   far	
  

more	
   important	
   that	
   Cambrai	
  was	
   a	
   suffragan	
   of	
  Reims	
   and	
   that	
  

the	
   bishop	
   of	
   Cambrai	
   and	
   Arras	
   from	
   1012-­‐1051	
  was	
   Gerard	
   I,	
  

nephew	
   of	
   Adelbéron,	
   archbishop	
   of	
   Reims,	
   making	
   direct	
  

influence	
   from	
   Reims	
   very	
   possible	
   when	
   the	
   ordo	
   was	
  

composed?’176	
  

The	
  link	
  between	
  Cambrai	
  and	
  Reims	
  at	
  the	
  time	
  the	
  manuscript	
  was	
  written	
  

added	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  text	
  was	
  previously	
  unedited	
  prompted	
  Jackson	
  to	
  

include	
  the	
  ordo	
  in	
  his	
  edition	
  of	
  French	
  texts.	
  	
  In	
  this	
  study,	
  which	
  is	
  not	
  

                                                             
174	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:248.	
  
175	
  Ibid.,	
  1:201	
  and	
  240.	
  
176	
  Ibid.,	
  1:202.	
  



	
   66	
  

concerned	
  with	
  the	
  development	
  of	
  national	
  rites,	
  the	
  ordo’s	
  statelessness	
  is	
  of	
  

little	
  concern.	
  

	
  

For	
  evidence	
  of	
  the	
  German	
  tradition	
  I	
  have	
  consulted	
  the	
  three	
  recensions	
  

contained	
  within	
  the	
  PRG	
  edition	
  of	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  in	
  conjunction	
  with	
  texts	
  

presented	
  by	
  Erdmann	
  and	
  Waitz.177	
  	
  As	
  discussed	
  above,	
  the	
  PRG	
  edition	
  is	
  not	
  

without	
  its	
  problems.	
  	
  It	
  does,	
  however,	
  provide	
  a	
  representative	
  edition	
  of	
  

inauguration	
  texts	
  circling	
  within	
  the	
  Empire	
  in	
  the	
  high	
  medieval	
  period.	
  	
  In	
  his	
  

edition	
  of	
  the	
  imperial	
  inauguration	
  rite	
  Elze	
  presents	
  eighteen	
  texts	
  originating	
  

before	
  c.1250.	
  	
  From	
  these	
  texts	
  I	
  have	
  selected	
  five	
  ordines	
  that	
  reflect	
  the	
  

growing	
  complexity	
  of	
  the	
  imperial	
  ceremony	
  and	
  the	
  increasing	
  influence	
  of	
  the	
  

pope.	
  	
  These	
  are	
  the	
  imperial	
  ordo	
  in	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  141,	
  the	
  two	
  ordines	
  

attributed	
  to	
  Cencius,	
  later	
  Pope	
  Honorious	
  III,	
  the	
  so-­‐called	
  Staufen	
  Ordo	
  and	
  a	
  

final	
  ordo	
  originating	
  in	
  the	
  papal	
  curia	
  at	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  thirteenth	
  century.	
  	
  

That	
  the	
  Cologne	
  manuscript	
  contains	
  both	
  a	
  royal	
  and	
  imperial	
  rite,	
  not	
  to	
  

mention	
  an	
  inauguration	
  rite	
  for	
  a	
  queen,	
  suggests	
  a	
  close	
  relationship	
  between	
  

royal	
  and	
  imperial	
  texts.	
  

	
  

Having	
  selected	
  the	
  texts,	
  a	
  final	
  issue	
  remains:	
  how	
  to	
  compare	
  texts	
  that	
  differ	
  

in	
  length	
  and	
  detail.	
  	
  For	
  example,	
  some	
  ordines	
  include	
  the	
  full	
  texts	
  of	
  prayers,	
  

others	
  only	
  the	
  incipits.	
  	
  The	
  rubrication	
  can	
  be	
  brief	
  and	
  cursory	
  or	
  lengthy	
  and	
  

detailed.	
  	
  Some	
  texts	
  include	
  musical	
  elements	
  and	
  integrate	
  the	
  mass	
  into	
  the	
  

ordo.	
  	
  By	
  contrast	
  others	
  provide	
  no	
  detail	
  of	
  the	
  antiphons	
  to	
  be	
  sung	
  and	
  make	
  

no	
  allowance	
  for	
  a	
  mass.	
  	
  Some	
  male	
  inauguration	
  texts	
  are	
  associated	
  in	
  a	
  

manuscript	
  with	
  texts	
  for	
  the	
  inauguration	
  of	
  a	
  queen	
  or	
  empress,	
  while	
  a	
  

number	
  of	
  texts	
  envisage	
  the	
  inauguration	
  of	
  king	
  and	
  queen,	
  or	
  emperor	
  and	
  

empress,	
  in	
  the	
  same	
  text.	
  	
  The	
  traditional	
  way	
  of	
  presenting	
  ordines	
  for	
  

comparison	
  in	
  an	
  abbreviated	
  form	
  neglects	
  these	
  divergences	
  between	
  different	
  

texts	
  and	
  is	
  for	
  this	
  reason	
  an	
  unsatisfactory	
  technique	
  to	
  use	
  when	
  comparing	
  a	
  

dozen	
  diverse	
  texts.	
  	
  To	
  overcome	
  this	
  issue	
  a	
  pragmatic	
  approach	
  has	
  been	
  

adopted	
  here,	
  breaking	
  the	
  ordines	
  down	
  into	
  their	
  constituent	
  parts,	
  thus	
  

                                                             
177	
  Erdmann,	
  Forschungen	
  zur	
  politischen	
  Ideenwelt	
  des	
  Frühmittelalters,	
  83–91;	
  Waitz,	
  Die	
  
Formeln.	
  



	
   67	
  

enabling	
  like	
  aspects	
  to	
  be	
  directly	
  compared.	
  	
  The	
  ordines	
  analysed,	
  and	
  the	
  

editions	
  of	
  these	
  texts	
  that	
  have	
  been	
  consulted,	
  are	
  summarized	
  in	
  Appendix	
  1.	
  

	
  

	
  

The	
  Spoken	
  Word:	
  Prayers	
  and	
  Promises	
  

	
  

An	
  examination	
  of	
  prayer	
  formulae	
  contained	
  within	
  the	
  twelve	
  selected	
  ordines	
  

drives	
  home	
  the	
  extent	
  of	
  their	
  shared	
  liturgical	
  vocabulary.	
  	
  For	
  example,	
  

although	
  there	
  are	
  a	
  total	
  of	
  185	
  prayers	
  contained	
  within	
  the	
  selected	
  ordines	
  

relating	
  to	
  male	
  inauguration	
  these	
  are	
  drawn	
  from	
  only	
  56	
  discrete	
  prayer	
  

formulae.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  on	
  average	
  each	
  prayer	
  appears	
  in	
  around	
  three	
  

different	
  ordines.	
  	
  This	
  picture	
  is	
  reinforced	
  by	
  considering	
  the	
  nine	
  ordines	
  that	
  

contain	
  prayers	
  associated	
  with	
  female	
  inauguration.	
  	
  A	
  total	
  of	
  14	
  distinct	
  

prayer	
  formulae	
  are	
  used	
  a	
  total	
  of	
  51	
  times,	
  giving	
  us	
  a	
  similar	
  average	
  of	
  each	
  

prayer	
  formula	
  appearing	
  in	
  between	
  three	
  and	
  four	
  different	
  ordines.	
  	
  Of	
  course	
  

such	
  an	
  overview	
  disguises	
  the	
  fact	
  that	
  some	
  prayers	
  appear	
  only	
  once.	
  	
  Others	
  

appear	
  again	
  and	
  again	
  in	
  both	
  the	
  royal	
  and	
  imperial	
  ordines,	
  some	
  only	
  in	
  the	
  

royal	
  ordines,	
  and	
  others	
  only	
  in	
  the	
  imperial	
  ordines.	
  	
  	
  

	
  

In	
  order	
  to	
  analyse	
  the	
  prayer	
  formulae	
  in	
  the	
  twelve	
  ordines,	
  I	
  have	
  assigned	
  

each	
  distinct	
  formula	
  an	
  alphanumeric	
  code.	
  	
  These	
  numbers	
  in	
  no	
  way	
  assign	
  

precedence	
  to	
  prayer	
  formulae	
  in	
  terms	
  of	
  the	
  direction	
  in	
  which	
  copying	
  

occurred	
  but	
  are	
  purely	
  a	
  device	
  to	
  enable	
  clearer	
  analysis.	
  	
  In	
  assigning	
  numbers	
  

minor	
  variants	
  of	
  the	
  same	
  prayer	
  formula	
  have	
  been	
  given	
  the	
  same	
  number	
  and	
  

more	
  major	
  variants	
  different	
  numbers.178	
  	
  Variations	
  and	
  adaptions	
  from,	
  for	
  

example,	
  an	
  Anglo-­‐Saxon	
  to	
  Frankish	
  or	
  from	
  a	
  royal	
  to	
  imperial	
  context,	
  will	
  be	
  

discussed	
  separately.	
  	
  Male	
  and	
  female	
  prayers	
  have	
  been	
  numbered	
  

independently	
  as	
  have	
  prayers	
  signalled	
  as	
  being	
  from	
  the	
  Mass.	
  	
  This	
  is	
  due	
  to	
  

the	
  fact	
  that	
  not	
  all	
  the	
  selected	
  ordines	
  contain	
  female	
  or	
  Mass	
  elements	
  and	
  this	
  

would	
  not	
  be	
  clear	
  without	
  making	
  it	
  explicit	
  in	
  the	
  coding	
  system.179	
  	
  Prayers	
  for	
  	
  

                                                             
178	
  This	
  is	
  not	
  always	
  an	
  easy	
  decision.	
  	
  
179	
  The	
  division	
  of	
  Mass	
  formulae	
  is	
  not	
  perfect	
  due	
  to	
  inconsistent	
  rubrication	
  across	
  the	
  twelve	
  
ordines	
  –	
  for	
  example	
  male	
  inauguration	
  prayer	
  K49	
  is	
  the	
  same	
  as	
  mass	
  prayers	
  M16,	
  M17	
  and	
  
M18.	
  



	
   68	
  

Table	
  6	
  
Distribution	
  of	
  Prayers	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
  
	
  

English	
  
German	
  
Royal	
  

German/	
  
French	
  

French	
  

Second	
   Third	
   PRG	
  
Cologne	
  
141	
  

Ratold	
   Saint-­‐Bertin	
  
Ordo	
  of	
  
1200	
  

K1	
   K4	
   K34	
   K34	
   K1	
   K34	
   K34	
  
K2	
   K22	
   K35	
   K35	
   K2	
   K35	
   K35	
  
K3	
   K23	
   K36	
   K36	
   K3	
   K36	
   K36	
  
K4	
   K24	
   K22	
   K1	
   K4	
   K24	
   K22	
  
K5	
   K25	
   K4	
   K2	
   K37*	
   K23	
   K23	
  
K6	
   K26	
   K23	
   K3	
   K5*	
   K27	
   K37	
  
K7	
   K7	
   K24	
   K4	
   K6	
   K41	
   K24	
  
K8	
   K27	
   K25	
   K5	
   K7	
   K10	
   K25	
  
K9	
   K28	
   K37	
   K6	
   K8	
   K32	
   K38	
  
K10	
   K29	
   K38	
   K7	
   K9	
   K16	
   K27	
  
K11	
   K30	
   K27	
   K32	
   K10	
   K11	
   K4	
  
K12	
   K31	
   K7	
   K9	
   K11	
   K42	
   K7	
  
K13	
   K12	
   K28	
   K28	
   K12	
   K39	
   K28	
  
K14	
   K13	
   K32	
   K11	
   K13	
   K33	
   K32	
  
K15	
   K32	
   K16	
   K39	
   K14	
   K19	
   K16	
  
K16	
   K14	
   K39	
   K13	
   K15	
  

	
  
K39	
  

K17	
   K15	
   K33	
   K14	
   K16	
   M6	
   K33	
  
K18	
   K16	
   K19	
   K15	
   K17	
   M7	
   K19	
  
K19	
   K33	
   K40	
   K16	
   K18	
   M11	
   K40	
  
K20	
   K19	
  

	
  
K17	
   K19	
  

	
   	
  
K21	
  

	
  
M6	
   K22	
   K20	
  

	
  
M6	
  

	
  
Q7	
   M7	
   K19	
   K21	
  

	
  
M7	
  

Q1	
   Q8	
   M8	
  
	
   	
   	
  

M8	
  
Q2	
   Q9	
   M9	
   M6	
   M1	
  

	
  
M9	
  

Q3	
   Q1	
   M10	
   M7	
   M2	
  
	
  

M10	
  
Q4	
   Q2	
   M11	
   M12	
   M3	
  

	
  
M11	
  

Q5	
   Q3	
  
	
  

M11	
   M4	
  
	
  

M13	
  
Q6	
   Q4	
   Q7	
  

	
  
M5	
  

	
  
M14	
  

	
  
Q10	
   Q8	
   Q7	
  

	
   	
  
M15	
  

M1	
   Q5	
   Q9	
   Q8	
   Q12	
  
	
   	
  

M2	
   Q11	
   Q10	
   Q1	
   Q1	
  
	
  

Q7	
  
M3	
   Q6	
  

	
  
Q9	
   Q2	
  

	
  
Q8	
  

M4	
  
	
   	
  

Q3	
   Q3	
  
	
  

Q9	
  
M5	
  

	
   	
  
Q6	
   Q4	
  

	
  
Q11	
  

	
   	
   	
  
Q5	
   Q5	
  

	
  
Q13	
  

*	
  other	
  way	
  round	
  in	
  some	
  MSS	
  
Q11	
   Q6	
  

	
   	
  
Q2	
  

	
   	
   	
  



	
   69	
  

Table	
  7	
  
Distribution	
  of	
  Prayers	
  in	
  the	
  Imperial	
  Ordines	
  
	
  

Cologne	
  141	
   Cencius	
  I	
   Cencius	
  II	
   Staufen	
   Roman	
  Curia	
  

K43	
   K47	
   K47	
   K47	
   K47	
  
K23	
   K23	
   K23	
   K23	
   K23	
  
K27	
   K45	
   Q7	
   K50	
   K54	
  
K44	
   K7	
   K45	
   K51	
   K52	
  
K45	
   K46	
   K7	
   K45	
   K45	
  
K46	
  

	
  
Q8	
   K7	
   K7	
  

K12	
  
	
  

Q9	
   K49	
   M16	
  

	
   	
  
K48	
   K52	
   M17	
  

	
   	
  
K9	
   K53	
   M18	
  

	
   	
  
K10	
   K46	
   K46	
  

	
   	
  
K11	
   K28	
   K25	
  

	
   	
  
K46	
   Q14	
   K55	
  

	
   	
  
Q14	
  

	
  
K56	
  

	
   	
  
K14	
  

	
  
K28	
  

	
   	
  
K15	
  

	
  
K46	
  

	
   	
  
K49	
  

	
  
Q7	
  

	
   	
   	
   	
  
Q8	
  

	
   	
   	
   	
  
Q9	
  

	
   	
   	
   	
  
Q11	
  

	
  

female	
  inauguration	
  need	
  to	
  be	
  considered	
  as	
  more	
  than	
  just	
  a	
  subset	
  of	
  prayers	
  

used	
  for	
  male	
  inauguration,	
  especially	
  given	
  the	
  complex	
  relationship	
  between	
  

male	
  and	
  female	
  inauguration.	
  	
  In	
  this	
  system	
  male	
  prayers	
  are	
  distinguished	
  

with	
  a	
  K,	
  female	
  with	
  a	
  Q,	
  and	
  prayers	
  from	
  the	
  Mass	
  with	
  an	
  M.	
  	
  The	
  numbers	
  

assigned	
  to	
  distinct	
  prayer	
  formulae	
  can	
  be	
  found	
  in	
  Appendix	
  2,	
  which	
  

comprises	
  an	
  index	
  of	
  prayer	
  incipits.	
  	
  The	
  alphanumeric	
  designations	
  are	
  then	
  

used	
  to	
  provide	
  three	
  tables.	
  	
  Tables	
  6	
  and	
  7	
  show	
  the	
  distribution	
  of	
  the	
  prayers	
  

in	
  the	
  different	
  ordines	
  in	
  the	
  position	
  in	
  which	
  they	
  appear	
  in	
  the	
  respective	
  

liturgies.	
  	
  The	
  frequency	
  with	
  which	
  individual	
  prayers	
  are	
  used	
  and	
  whether	
  

they	
  appear	
  in	
  royal	
  or	
  imperial	
  liturgies	
  is	
  indicated	
  in	
  Table	
  8.	
  	
  	
  

	
  

The	
  prayer	
  formulae	
  that	
  make	
  up	
  the	
  ordines	
  are	
  full	
  of	
  such	
  generalised	
  

phrases	
  as	
  ‘in	
  hoc	
  regno’,	
  with	
  no	
  qualifying	
  adjective	
  making	
  clear	
  which	
  realm	
  

is	
  being	
  referred	
  to.	
  	
  Indeed	
  the	
  very	
  incipits	
  of	
  the	
  ordines	
  exemplify	
  this.	
  	
  The	
  



	
   70	
  

French	
  Ordo	
  of	
  1200,	
  for	
  example,	
  begins,	
  ‘incipit	
  ordo	
  ad	
  benedicendum	
  regem,	
  

quando	
  novus	
  a	
  clero	
  et	
  populo	
  sublimatur	
  in	
  regnum’.180	
  	
  In	
  agreement	
  with	
  the	
  

incipits	
  of	
  the	
  remaining	
  six	
  royal	
  ordines	
  under	
  consideration,	
  our	
  text	
  provides	
  

no	
  indication	
  as	
  to	
  which	
  kingdom	
  the	
  clergy	
  and	
  people	
  belong.	
  	
  Some	
  of	
  the	
  

ordines	
  do	
  make	
  reference	
  to	
  particular	
  kingdoms,	
  but	
  these	
  references	
  are	
  not	
  

always	
  straightforward.	
  	
  The	
  second	
  English	
  recension,	
  for	
  example,	
  includes	
  

several	
  references	
  to	
  its	
  Anglo-­‐Saxon	
  context.	
  	
  In	
  the	
  prayer	
  (K4),	
  which	
  precedes	
  

the	
  anointing,	
  reference	
  is	
  made	
  to	
  the	
  ‘regnum	
  Anglorum	
  vel	
  Saxonum’	
  and	
  it	
  

specifies	
  that	
  the	
  ‘regale	
  solium	
  videlicet	
  Anglorum	
  vel	
  Saxonum	
  sceptro	
  non	
  

deserat’.181	
  	
  Later	
  in	
  the	
  ordo,	
  in	
  prayer	
  K17,	
  there	
  is	
  a	
  reference	
  to	
  ‘Gregorius	
  

Anglorum	
  apostolicus’.182	
  	
  By	
  contrast,	
  references	
  to	
  the	
  Anglo-­‐Saxon	
  kingdom	
  

and	
  the	
  apostle	
  of	
  the	
  English	
  do	
  not	
  appear	
  in	
  the	
  third	
  English	
  recension,	
  which	
  

instead	
  only	
  includes	
  one	
  geographical	
  reference	
  in	
  a	
  prayer	
  (K15)	
  asking	
  that	
  

the	
  king	
  be	
  honoured	
  ‘pre	
  cunctis	
  regibus	
  Britannie’.183	
  	
  The	
  same	
  prayer	
  formula	
  

appears	
  in	
  the	
  PRG	
  devoid	
  of	
  any	
  geographical	
  qualifier	
  as,	
  ‘honorifica	
  eum	
  pre	
  

cunctis	
  regibus	
  gentium’.184	
  

	
  

Perhaps	
  surprisingly	
  the	
  references	
  to	
  an	
  Anglo-­‐Saxon	
  kingdom	
  were	
  to	
  have	
  

more	
  influence	
  on	
  the	
  development	
  of	
  inauguration	
  liturgy	
  on	
  the	
  continent	
  than	
  

in	
  England,	
  demonstrating	
  once	
  again	
  the	
  extent	
  of	
  the	
  shared	
  liturgical	
  model	
  

from	
  which	
  the	
  ordines	
  of	
  all	
  three	
  realms	
  sprang.	
  	
  This	
  was	
  a	
  model	
  that	
  was	
  not	
  

constrained	
  by	
  the	
  boundaries	
  of	
  kingdoms.	
  	
  The	
  prayers	
  in	
  which	
  the	
  references	
  

to	
  the	
  Anglo-­‐Saxon	
  kingdom	
  and	
  St.	
  Gregory	
  are	
  contained	
  (formulae	
  K4	
  and	
  

K17)	
  were	
  assimilated	
  into	
  the	
  Ratold	
  Ordo,	
  with	
  the	
  continental	
  scribes	
  copying	
  

the	
  ordo	
  responding	
  to	
  these	
  references	
  in	
  a	
  variety	
  of	
  ways.	
  	
  Of	
  the	
  twenty	
  

manuscripts	
  consulted	
  by	
  Jackson,	
  eleven	
  contain	
  the	
  phrase	
  ‘regale	
  solium	
  

videlicet	
  Saxonum,	
  Merciorum	
  Nordan	
  Himbrorumque	
  sceptra’.185	
  	
  In	
  one	
  

manuscript	
  the	
  sentence	
  has	
  been	
  changed	
  to	
  read	
  ‘Francorum’,	
  in	
  two	
  others	
  to	
  	
  

                                                             
180	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:250.	
  
181	
  L.	
  G.	
  Wickham	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records	
  (London,	
  1901),	
  16.	
  
182	
  Ibid.,	
  20.	
  
183	
  Ibid.,	
  35.	
  
184	
  Cyrille	
  Vogel	
  and	
  Reinhard	
  Elze,	
  eds.,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique	
  du	
  dixième	
  siècle,	
  vol.	
  1	
  
(Vatican,	
  1963),	
  250.	
  
185	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:181.	
  



	
   71	
  

Table	
  8	
  
Frequency	
  of	
  Occurrence	
  of	
  Prayers	
  in	
  the	
  Royal	
  and	
  Imperial	
  Ordines	
  
	
  
	
  

	
   Frequency	
  of	
  occurrence	
  in:	
  

Prayer	
  	
  
Royal	
  

texts	
  

Imperial	
  

texts	
  
Total	
  

K1	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K2	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K3	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K4	
   6	
   -­‐	
   6	
  

K5	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K6	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K7	
   6	
   4	
   10	
  

K8	
   2	
   -­‐	
   2	
  

K9	
   3	
   1	
   4	
  

K10	
   3	
   1	
   4	
  

K11	
   4	
   1	
   5	
  

K12	
   3	
   1	
   4	
  

K13	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K14	
   4	
   1	
   5	
  

K15	
   4	
   1	
   5	
  

K16	
   7	
   -­‐	
   7	
  

K17	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K18	
   2	
   -­‐	
   2	
  

K19	
   7	
   -­‐	
   7	
  

K20	
   2	
   -­‐	
   2	
  

K21	
   2	
   -­‐	
   2	
  

K22	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K23	
   4	
   4	
   8	
  

K24	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K25	
   3	
   1	
   4	
  

K26	
   1	
   -­‐	
   1	
  

K27	
   4	
   1	
   5	
  

K28	
   4	
   2	
   6	
  

K29	
   1	
   -­‐	
   1	
  

K30	
   1	
   -­‐	
   1	
  

K31	
   1	
   -­‐	
   1	
  

	
   Frequency	
  of	
  occurrence	
  in:	
  

Prayer	
  	
  
Royal	
  

texts	
  

Imperial	
  

texts	
  
Total	
  

K32	
   5	
   -­‐	
   5	
  

K33	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K34	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K35	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K36	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K37	
   3	
   -­‐	
   3	
  

K38	
   2	
   -­‐	
   2	
  

K39	
   4	
   -­‐	
   4	
  

K40	
   2	
   -­‐	
   2	
  

K41	
   1	
   -­‐	
   1	
  

K42	
   1	
   -­‐	
   1	
  

K43	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K44	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K45	
   -­‐	
   5	
   5	
  

K46	
   -­‐	
   6	
   6	
  

K47	
   -­‐	
   4	
   4	
  

K48	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K49	
   -­‐	
   2	
   2	
  

K50	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K51	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K52	
   -­‐	
   2	
   2	
  

K53	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K54	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K55	
   -­‐	
   1	
   1	
  

K56	
   -­‐	
   1	
   1	
  

Q1	
   4	
   -­‐	
   4	
  

Q2	
   4	
   -­‐	
   4	
  

Q3	
   4	
   -­‐	
   4	
  

Q4	
   3	
   -­‐	
   3	
  

Q5	
   4	
   -­‐	
   4	
  

Q6	
   4	
   -­‐	
   4	
  



	
   72	
  

	
   Frequency	
  of	
  occurrence	
  in:	
  

Prayer	
  	
  
Royal	
  

texts	
  

Imperial	
  

texts	
  
Total	
  

Q7	
   4	
   2	
   6	
  

Q8	
   4	
   2	
   6	
  

Q9	
   4	
   2	
   6	
  

Q10	
   2	
   -­‐	
   2	
  

Q11	
   3	
   1	
   4	
  

Q12	
   1	
   -­‐	
   1	
  

Q13	
   1	
   -­‐	
   1	
  

Q14	
   -­‐	
   2	
   2	
  

M1	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M2	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M3	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M4	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M5	
   2	
   -­‐	
   2	
  

	
   Frequency	
  of	
  occurrence	
  in:	
  

Prayer	
  	
  
Royal	
  

texts	
  

Imperial	
  

texts	
  
Total	
  

M6	
   4	
   -­‐	
   4	
  

M7	
   4	
   -­‐	
   4	
  

M8	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M9	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M10	
   2	
   -­‐	
   2	
  

M11	
   4	
   -­‐	
   4	
  

M12	
   1	
   -­‐	
   1	
  

M13	
   1	
   -­‐	
   1	
  

M14	
   1	
   -­‐	
   1	
  

M15	
   1	
   -­‐	
   1	
  

M16	
   -­‐	
   1	
   1	
  

M17	
   -­‐	
   1	
   1	
  

M18	
   -­‐	
   1	
   1	
  

	
  

read	
  ‘Francorum,	
  Burgundiorum,	
  Aquitanorum’.186	
  	
  In	
  the	
  final	
  three	
  manuscripts	
  

presented	
  by	
  Jackson,	
  no	
  kingdoms	
  are	
  mentioned.	
  	
  In	
  asking	
  for	
  the	
  intercession	
  

and	
  protection	
  of	
  the	
  saints,	
  Gregory	
  has	
  been	
  transformed	
  from	
  the	
  apostle	
  of	
  the	
  

English	
  to	
  the	
  ‘Angelorum	
  apostolicus’.187	
  	
  	
  

	
  

In	
  the	
  differing	
  reactions	
  of	
  scribes	
  and	
  copyists	
  one	
  can	
  perhaps	
  detect	
  an	
  

ambivalent	
  attitude	
  to	
  these	
  Anglo-­‐Saxon	
  references.	
  	
  One	
  certainly	
  gains	
  the	
  

impression	
  that	
  ‘national’	
  allusions	
  were	
  not	
  of	
  particular	
  importance	
  in	
  the	
  

ordines.	
  	
  Some	
  scribes	
  thought	
  to	
  make	
  the	
  reference	
  relevant	
  to	
  a	
  new	
  context,	
  but	
  

the	
  majority	
  did	
  not.	
  	
  Janet	
  Nelson	
  has	
  advanced	
  a	
  semiotic	
  explanation	
  for	
  the	
  

presence	
  of	
  these	
  references	
  in	
  French	
  ordines,	
  when	
  they	
  had	
  no	
  contemporary	
  

political	
  relevance,	
  stating	
  that,	
  ‘long	
  after	
  the	
  topical	
  reference	
  to	
  Anglo-­‐Saxon	
  

hegemonial	
  rulership	
  had	
  been	
  forgotten,	
  the	
  solemn	
  copying	
  out	
  of	
  these	
  time	
  

honoured	
  words	
  in	
  French	
  manuscripts	
  signified	
  the	
  profound	
  respect	
  of	
  the	
  later	
  

middle	
  ages	
  for	
  ritual	
  tradition,	
  precisely	
  observed.	
  	
  The	
  medium	
  itself	
  had	
  become	
  

                                                             
186	
  Ibid.;	
  The	
  reference	
  to	
  Franks,	
  Burgundians	
  and	
  Aquitanians	
  has	
  been	
  considered	
  by	
  Elizabeth	
  
Brown.	
  	
  Elizabeth	
  A.	
  R.	
  Brown,	
  “‘Franks,	
  Burgundians,	
  and	
  Aquitanians’	
  and	
  the	
  Royal	
  Coronation	
  
Ceremony	
  in	
  France,”	
  Transactions	
  of	
  the	
  American	
  Philosophical	
  Society	
  82	
  (1992):	
  1–189.	
  	
  
187	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:188.	
  



	
   73	
  

the	
  message’.188	
  	
  That	
  the	
  medium	
  had	
  become	
  the	
  message	
  does	
  not,	
  however,	
  

mean	
  that	
  the	
  message	
  had	
  remained	
  static.	
  	
  Moreover,	
  that	
  a	
  scribe	
  working	
  in	
  a	
  

monastic	
  scriptorium	
  copied	
  a	
  text	
  exactly	
  does	
  not	
  mean	
  that	
  the	
  text	
  was	
  ever	
  

used	
  in	
  practice.	
  	
  Not	
  only	
  was	
  the	
  text	
  not	
  binding	
  on	
  the	
  archbishop	
  overseeing	
  

an	
  inauguration	
  ceremony,	
  but	
  many	
  of	
  these	
  manuscripts	
  were	
  unsuitable	
  for	
  use	
  

or	
  consultation	
  for	
  an	
  actual	
  ceremony.	
  	
  This	
  demonstrates	
  once	
  again	
  the	
  dangers	
  

of	
  trying	
  to	
  use	
  such	
  liturgical	
  texts	
  to	
  make	
  specific	
  historical	
  points.	
  

	
  

That	
  some	
  prayers	
  are	
  found	
  in	
  both	
  royal	
  and	
  imperial	
  ordines	
  is	
  indicative	
  of	
  the	
  

similarity	
  in	
  the	
  conception	
  of	
  the	
  office	
  of	
  king	
  and	
  that	
  of	
  emperor.	
  	
  The	
  imperial	
  

ordo	
  Cencius	
  II	
  provides	
  a	
  clear	
  example	
  of	
  the	
  relationship	
  between	
  royal	
  and	
  

imperial	
  anointing	
  in	
  its	
  presentation	
  of	
  a	
  prayer	
  (K23)	
  that	
  appears	
  in	
  ten	
  of	
  the	
  

twelve	
  selected	
  ordines	
  and	
  that	
  was	
  already	
  included	
  in	
  the	
  earliest	
  text	
  identified	
  

by	
  Jackson.	
  	
  The	
  rubric	
  tells	
  us	
  that	
  the	
  celebrant	
  should	
  say	
  the	
  prayer	
  Deus	
  

inenarrabilis	
  auctor	
  mundi,	
  ‘et	
  cetera	
  sicut	
  in	
  unctione	
  regis’.189	
  	
  In	
  the	
  assertion	
  

that	
  the	
  prayer	
  should	
  be	
  said	
  ‘just	
  as	
  in	
  the	
  unction	
  of	
  the	
  king’	
  it	
  is	
  made	
  explicit	
  

that	
  imperial	
  and	
  royal	
  anointing	
  are	
  concomitant	
  rituals.	
  	
  The	
  correlation	
  between	
  

royal	
  and	
  imperial	
  unction	
  is	
  made	
  clear	
  by	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  prayer	
  most	
  closely	
  

associated	
  with	
  anointing	
  in	
  the	
  text,	
  Deus	
  Dei	
  filius	
  Ihesus	
  Christus	
  dominus	
  noster	
  

qui	
  a	
  patre	
  oleo	
  exultationis	
  unctus	
  est	
  (K7),	
  in	
  six	
  out	
  of	
  seven	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  

and	
  four	
  out	
  of	
  five	
  of	
  the	
  imperial	
  ordines.	
  	
  A	
  number	
  of	
  female	
  ordines,	
  such	
  as	
  

that	
  in	
  the	
  PRG,	
  were	
  intended	
  for	
  the	
  inauguration	
  of	
  a	
  queen	
  or	
  an	
  empress,	
  

showing	
  a	
  similar	
  flexibility	
  in	
  the	
  use	
  of	
  the	
  female	
  ordines.	
  	
  Furthermore,	
  the	
  

adaptation	
  of	
  oaths	
  from	
  the	
  royal	
  ceremony	
  to	
  the	
  imperial	
  ceremony	
  provides	
  

additional	
  evidence	
  for	
  the	
  close	
  relationship	
  between	
  royal	
  and	
  imperial	
  

ceremonies.	
  	
  The	
  Ordo	
  of	
  Saint-­‐Bertin,	
  a	
  royal	
  ordo,	
  includes	
  a	
  promise,	
  which	
  is	
  

incorporated	
  in	
  slightly	
  different	
  forms	
  in	
  the	
  imperial	
  ordines	
  Cencius	
  I	
  and	
  

Cencius	
  II:

                                                             
188	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “Ritual	
  and	
  Reality	
  in	
  the	
  Early	
  Medieval	
  Ordines,”	
  in	
  Politics	
  and	
  Ritual	
  in	
  Early	
  
Medieval	
  Europe	
  (London,	
  1986),	
  333.	
  
189	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  40.	
  



	
   74	
  

Saint-­‐Bertin:	
   ‘Ego	
  N.	
  in	
  nomine	
  Christi	
  promitto,	
  spondeo	
  atque	
  polliceor	
  

coram	
   Deo	
   et	
   beato	
   Petro	
   apostolo,	
   me	
   protectorem	
   ac	
  

defensorem	
   esse	
   huius	
   Romanae	
   ecclesiae	
   in	
   omnibus	
  

utilitatibus,	
   in	
   quantum	
   divino	
   fuero	
   fultus	
   adiutorio,	
  

secundum	
  scire	
  meum	
  et	
  posse’.	
  190	
  

Cencius	
  I:	
   ‘In	
  nomine	
  Christi	
  promitto,	
  spondeo	
  atque	
  polliceor	
  ego	
  N.	
  

imperator	
  coram	
  Deo	
  et	
  beato	
  Petro,	
  me	
  protectorem	
  atque	
  

defensorem	
  esse	
  huius	
  sancte	
  Romane	
  ecclesie	
  in	
  omnibus	
  

utilitatibus,	
   in	
   quantum	
   divino	
   fultus	
   fuero	
   adiutorio,	
  

secundum	
  scire	
  meum	
  ac	
  posse’.191	
  

Cencius	
  II:	
   ‘In	
  nomine	
  domini	
  nostri	
  Iesu	
  Christi.	
  Ego	
  N.	
  rex	
  et	
  futurus	
  

imperator	
  Romanorum	
  promitto,	
   spondeo,	
  polliceor	
  atque	
  

per	
  hec	
  evangelia	
   iuro	
   coram	
  Deo	
  et	
  beato	
  Petro	
  apostolo	
  

tibi	
   N.	
   beati	
   Petri	
   apostoli	
   vicario	
   fidelitatem	
   tuisque	
  

successoribus	
   canonice	
   intrantibus,	
   meque	
   amodo	
  

protectorem	
   ac	
   defensorem	
   fore	
   huius	
   sancte	
   Romane	
  

ecclesie	
   et	
   vestre	
   persone	
   vestrorumque	
   successorum	
   in	
  

omnibus	
   utilitatibus,	
   in	
   quantum	
   divino	
   fultus	
   fuero	
  

adiutorio,	
   secundum	
   scire	
   meum	
   ac	
   posse,	
   sine	
   fraude	
   et	
  

malo	
   ingenio.	
   	
   Sic	
   me	
   Deus	
   adiuvet	
   et	
   hec	
   sancta	
  

evangelia’.192	
  

	
  

Apart	
  from	
  the	
  absence	
  of	
  the	
  word	
  ‘apostolo’	
  and	
  some	
  changes	
  of	
  word	
  order,	
  

the	
  promises	
  in	
  Cencius	
  I	
  and	
  the	
  Saint-­‐Bertin	
  Ordo	
  are	
  very	
  similar.	
  	
  However,	
  

there	
  is	
  one	
  important	
  difference.	
  	
  The	
  promise	
  in	
  Cencius	
  I	
  explicity	
  mentions	
  

the	
  office	
  of	
  the	
  promise	
  maker:	
  he	
  is	
  an	
  imperator.	
  	
  This	
  small	
  discrepancy	
  is	
  

again	
  evidence	
  of	
  the	
  ease	
  with	
  which	
  the	
  same	
  inauguration	
  prayers	
  and	
  

promises	
  could	
  be	
  used	
  in	
  both	
  a	
  royal	
  and	
  an	
  imperial	
  context	
  with	
  little	
  need	
  

for	
  alteration.	
  	
  Indeed,	
  the	
  difference	
  between	
  the	
  promises	
  in	
  the	
  two	
  imperial	
  

ordines	
  is	
  much	
  greater	
  than	
  between	
  Saint-­‐Bertin	
  and	
  Cencius	
  I.	
  	
  In	
  Cencius	
  II	
  

the	
  promise	
  has	
  been	
  significantly	
  elaborated	
  and	
  in	
  it	
  the	
  difference	
  in	
  office	
  
                                                             
190	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:243.	
  
191	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  23.	
  
192	
  Ibid.,	
  37.	
  



	
   75	
  

between	
  king	
  and	
  emperor	
  is	
  stressed.	
  	
  The	
  monarch	
  being	
  inaugurated	
  makes	
  

the	
  promise	
  as	
  ‘king	
  and	
  future	
  emperor	
  of	
  the	
  Romans’.	
  	
  The	
  reason	
  for	
  this	
  

emphasis	
  on	
  the	
  difference	
  between	
  the	
  offices	
  is	
  made	
  clear	
  by	
  considering	
  the	
  

other	
  additions	
  to	
  the	
  promise.	
  	
  The	
  promise	
  is	
  no	
  longer	
  being	
  made	
  solely	
  in	
  

the	
  presence	
  of	
  God	
  and	
  St.	
  Peter,	
  but	
  to	
  a	
  named	
  pope	
  and	
  his	
  successors.	
  	
  

Likewise	
  it	
  is	
  not	
  just	
  the	
  Church	
  of	
  Rome	
  that	
  will	
  be	
  protected	
  and	
  defended,	
  

but	
  also	
  the	
  pope	
  and	
  his	
  successors.	
  	
  The	
  elaboration	
  of	
  the	
  promise	
  in	
  this	
  way	
  

points	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  whereas	
  there	
  is	
  one	
  leading	
  man,	
  the	
  king,	
  in	
  royal	
  

inauguration,	
  in	
  the	
  imperial	
  inauguration	
  there	
  were	
  two	
  actors,	
  the	
  emperor	
  

and	
  the	
  pope,	
  sharing	
  the	
  stage	
  and	
  competing	
  for	
  the	
  limelight.	
  

	
  

Promises	
  feature	
  in	
  some	
  form	
  in	
  all	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  under	
  consideration.	
  	
  

Although	
  the	
  PRG	
  edition	
  makes	
  no	
  mention	
  of	
  an	
  oath,	
  a	
  number	
  of	
  PRG	
  

manuscripts	
  from	
  the	
  eleventh	
  and	
  twelfth	
  centuries	
  do	
  include	
  one.	
  The	
  

coronation	
  oath	
  has	
  been	
  intensively	
  studied	
  in	
  an	
  English	
  context	
  and	
  

understood	
  as	
  forming	
  an	
  integral	
  part	
  of	
  early	
  English	
  law.193	
  	
  It	
  has	
  been	
  closely	
  

linked	
  to	
  the	
  English	
  practice	
  of	
  issuing	
  ‘coronation’	
  charters,	
  with	
  the	
  

‘Coronation	
  Charter’	
  of	
  Henry	
  I	
  being	
  seen	
  as	
  a	
  specific	
  application	
  of	
  the	
  general	
  

three-­‐fold	
  oath	
  clause	
  found	
  close	
  to	
  the	
  beginning	
  of	
  both	
  the	
  second	
  and	
  third	
  

recensions	
  of	
  the	
  English	
  ordines.194	
  	
  By	
  his	
  oath	
  the	
  king-­‐elect	
  promised	
  three	
  

things;	
  firstly	
  to	
  protect	
  the	
  peace	
  of	
  the	
  Church	
  and	
  the	
  Christian	
  people,	
  

secondly	
  to	
  prevents	
  rapacity	
  and	
  iniquities	
  and,	
  finally,	
  to	
  ensure	
  just	
  and	
  

merciful	
  judgments.	
  	
  When	
  the	
  king-­‐elect	
  had	
  finished	
  uttering	
  the	
  oath	
  the	
  

congregation	
  responded	
  ‘Amen’.	
  	
  In	
  the	
  Third	
  Recension,	
  the	
  role	
  of	
  the	
  

congregation	
  is	
  further	
  elaborated.	
  	
  They	
  are	
  asked	
  by	
  one	
  of	
  the	
  bishops	
  if	
  they	
  

wish	
  to	
  submit	
  themselves	
  to	
  such	
  a	
  prince	
  and	
  leader	
  and	
  to	
  obey	
  his	
  

commands.	
  	
  They	
  respond	
  ‘volumus	
  et	
  concedimus’.	
  	
  Oath	
  and	
  acclamation	
  here	
  

belong	
  together.	
  	
  This	
  relationship	
  between	
  oath	
  and	
  acclamation	
  in	
  the	
  English	
  

                                                             
193	
  See	
  amongst	
  others	
  H.G.	
  Richardson,	
  “The	
  English	
  Coronation	
  Oath,”	
  Transactions	
  of	
  the	
  Royal	
  
Historical	
  Society	
  23,	
  Fourth	
  series	
  (1941):	
  129–158;	
  H.	
  G.	
  Richardson,	
  “The	
  English	
  Coronation	
  
Oath,”	
  Speculum	
  24	
  (1949):	
  44–75;	
  Pauline	
  Stafford,	
  “The	
  Laws	
  of	
  Cnut	
  and	
  the	
  History	
  of	
  Anglo-­‐
Saxon	
  Royal	
  Promises,”	
  Anglo-­‐Saxon	
  England	
  10	
  (1981):	
  173–190;	
  Felix	
  Liebermann,	
  Die	
  Gesetze	
  
der	
  Angelsachsen,	
  vol.	
  1	
  (Halle,	
  1906),	
  215–217.	
  
194	
  Raymonde	
  Foreville,	
  “Le	
  sacre	
  des	
  rois	
  anglo-­‐normands	
  et	
  angevins	
  et	
  le	
  serment	
  du	
  sacre	
  (Xl-­‐
XIle	
  siecles),”	
  ANS	
  1	
  (1978):	
  57.	
  	
  See	
  Chapter	
  6	
  for	
  a	
  consideration	
  of	
  coronation	
  charters.	
  



	
   76	
  

ordines	
  suggests	
  that	
  we	
  should	
  look	
  more	
  closely	
  at	
  the	
  process	
  by	
  which	
  the	
  

oath	
  was	
  administered	
  or	
  scrutinized.	
  	
  In	
  ordines	
  lacking	
  a	
  traditional	
  standalone	
  

oath,	
  this	
  process	
  is	
  often	
  closely	
  associated	
  with	
  the	
  congregation	
  giving	
  their	
  

consent.	
  	
  The	
  interrogation	
  is	
  perhaps	
  best	
  understood	
  as	
  a	
  type	
  of	
  structured	
  

promise	
  or	
  oath	
  in	
  which	
  the	
  king-­‐elect	
  makes	
  similar	
  general	
  promises	
  to	
  those	
  

found	
  in	
  the	
  oaths	
  of	
  the	
  English	
  and	
  German	
  ordines.	
  	
  Indeed	
  the	
  interrogation	
  

concludes	
  with	
  a	
  short	
  promise	
  in	
  five	
  of	
  the	
  nine	
  manuscripts	
  consulted	
  in	
  the	
  

production	
  of	
  the	
  PRG	
  edition.	
  	
  In	
  all	
  nine	
  manuscripts	
  interrogation	
  is	
  

immediately	
  followed	
  by	
  the	
  metropolitan	
  asking	
  those	
  present	
  whether	
  they	
  

wish	
  to	
  accept	
  such	
  a	
  prince	
  as	
  their	
  ruler.	
  

	
  

Unlike	
  the	
  English	
  oath,	
  which	
  was	
  taken	
  close	
  to	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  ceremony,	
  

the	
  oath	
  found	
  in	
  manuscripts	
  of	
  the	
  German	
  ordines	
  was	
  spoken	
  following	
  the	
  

new	
  king’s	
  enthronement	
  and	
  before	
  the	
  kiss	
  of	
  peace.195	
  	
  This	
  occurs	
  in	
  the	
  same	
  

position	
  in	
  the	
  ceremony	
  as	
  the	
  oath	
  envisaged	
  in	
  eighteen	
  manuscripts	
  

containing	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  and	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200.196	
  	
  This	
  placement	
  of	
  the	
  oath	
  

is	
  important.	
  	
  In	
  the	
  English	
  tradition	
  the	
  oath	
  was	
  sworn	
  before	
  the	
  king	
  was	
  

made	
  and	
  is	
  associated	
  with	
  his	
  acceptance	
  as	
  king	
  by	
  the	
  congregation,	
  whereas	
  

in	
  the	
  German	
  tradition,	
  once	
  an	
  oath	
  was	
  added	
  to	
  the	
  liturgy	
  in	
  the	
  late	
  

eleventh	
  or	
  early	
  twelfth	
  century,	
  it	
  was	
  sworn	
  after	
  the	
  king’s	
  position	
  had	
  

already	
  been	
  formalised.	
  	
  In	
  this	
  respect,	
  the	
  German	
  oath	
  could	
  perhaps	
  be	
  seen	
  

as	
  the	
  royal	
  equivalent	
  of	
  the	
  practice	
  envisaged	
  in	
  the	
  three	
  detailed	
  imperial	
  

ordines,	
  of	
  swearing	
  a	
  ‘iuramentum	
  Romanis’	
  on	
  Monte	
  Mario	
  following	
  the	
  

completion	
  of	
  the	
  ceremony	
  and	
  its	
  ensuing	
  festivities.	
  	
  As	
  in	
  the	
  later	
  imperial	
  

ordines,	
  this	
  concluding	
  oath	
  does	
  not	
  replace	
  interrogation	
  or	
  an	
  oath	
  earlier	
  in	
  

the	
  ceremony.	
  	
  In	
  the	
  imperial	
  tradition	
  this	
  oath	
  is	
  in	
  addition	
  to	
  an	
  oath	
  sworn	
  

to	
  the	
  pope	
  near	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  ceremony.	
  	
  When	
  an	
  oath	
  appears	
  in	
  the	
  

PRG	
  tradition	
  it	
  does	
  not	
  replace	
  the	
  customary	
  interrogation	
  earlier	
  in	
  the	
  

                                                             
195	
  See	
  Andreas	
  Büttner	
  for	
  details	
  of	
  manuscripts	
  containing	
  the	
  oath	
  and	
  a	
  summary	
  of	
  previous	
  
German	
  scholarship	
  on	
  the	
  topic.	
  	
  Andreas	
  Büttner,	
  Der	
  Weg	
  zur	
  Krone,	
  1:108–111.	
  
196	
  The	
  oath	
  found	
  in	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  is,	
  with	
  the	
  exception	
  of	
  small	
  textual	
  variations,	
  identical	
  to	
  
that	
  found	
  in	
  the	
  English	
  tradition.	
  	
  The	
  text	
  of	
  the	
  German	
  oath	
  is,	
  on	
  the	
  contrary,	
  completely	
  
independent	
  from	
  the	
  English	
  oath.	
  



	
   77	
  

ceremony.197	
  	
  The	
  similarity	
  in	
  the	
  function	
  of	
  interrogation	
  and	
  oath-­‐swearing	
  in	
  

the	
  ordines	
  cautions	
  against	
  any	
  attempt	
  precisely	
  to	
  define	
  different	
  spoken	
  

elements	
  in	
  liturgical	
  texts	
  or	
  to	
  assign	
  enhanced	
  legal	
  significance	
  to	
  particular	
  

elements.	
  

	
  

The	
  musicologist	
  Nancy	
  van	
  Deusen	
  has	
  described	
  the	
  Book	
  of	
  Psalms	
  as	
  a	
  

stockpile	
  of	
  phrases	
  used	
  as	
  building	
  blocks	
  in	
  the	
  construction	
  of	
  hymns	
  and	
  

chants.198	
  	
  This	
  metaphor	
  can	
  be	
  expanded	
  to	
  designate	
  the	
  contents	
  of	
  the	
  books	
  

of	
  the	
  Old	
  Testament	
  as	
  building	
  material	
  for	
  the	
  fabrication	
  of	
  prayer	
  formulae.	
  	
  

The	
  ordines	
  are	
  rich	
  in	
  biblical	
  references,	
  and	
  these	
  references	
  are	
  not	
  confined	
  

to	
  biblical	
  precedents	
  for	
  the	
  anointing	
  of	
  kings.	
  	
  Indeed,	
  only	
  prayer	
  formula	
  

K24,	
  found	
  in	
  the	
  English	
  Third	
  Recension,	
  the	
  PRG	
  and	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200,	
  draws	
  a	
  

parallel	
  between	
  the	
  anointing	
  of	
  the	
  hands	
  of	
  the	
  monarch	
  with	
  Samuel’s	
  

anointing	
  of	
  David	
  as	
  king.199	
  	
  The	
  remaining	
  seven	
  ordines	
  include	
  references	
  to	
  

David,	
  but	
  not	
  explicitly	
  to	
  his	
  anointing.200	
  	
  Given	
  that	
  Old	
  Testament	
  anointing	
  

has	
  often	
  been	
  cited	
  as	
  the	
  origin	
  of	
  the	
  medieval	
  practice	
  of	
  inaugural	
  anointing,	
  

it	
  is	
  remarkable	
  that	
  the	
  majority	
  of	
  the	
  ordines	
  considered	
  here	
  make	
  no	
  

reference	
  to	
  it	
  in	
  their	
  prayer	
  formulae.201	
  	
  However,	
  the	
  Old	
  Testament	
  provides	
  

more	
  than	
  a	
  narrow	
  Davidic	
  model	
  for	
  the	
  monarch.	
  	
  Although	
  he	
  is	
  the	
  most	
  

frequently	
  referred	
  to	
  figure,	
  David	
  appears	
  in	
  conjunction	
  with	
  his	
  son	
  Solomon	
  

and	
  earlier	
  leaders	
  of	
  the	
  Israelite	
  people,	
  including	
  most	
  often	
  Abraham,	
  Moses	
  

and	
  Joshua.	
  	
  Nelson	
  commented	
  of	
  the	
  anointing	
  of	
  Pippin	
  in	
  751	
  that,	
  ‘it	
  was	
  not	
  

a	
  precise	
  situational	
  model,	
  but	
  a	
  more	
  general	
  one	
  that	
  the	
  Frankish	
  clergy	
  

found	
  in	
  the	
  Old	
  Testament.	
  	
  The	
  typological	
  link	
  existed	
  not	
  only	
  between	
  

Carolingian	
  and	
  Davidic	
  kingship	
  and	
  between	
  reformed	
  Frankish	
  and	
  Levite	
  
                                                             
197	
  This	
  is	
  the	
  case	
  in,	
  for	
  example,	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  MS	
  139,	
  in	
  which	
  the	
  interrogation	
  
appears	
  on	
  f.	
  23v	
  and	
  the	
  king	
  swears	
  an	
  oath	
  before	
  the	
  altar	
  on	
  f.	
  37v.	
  	
  Both	
  interrogation	
  and	
  
oath	
  were	
  incorporated	
  into	
  the	
  early	
  fourteenth-­‐century	
  Aachen	
  Ordo.	
  
198	
  Nancy	
  van	
  Deusen,	
  “Laudes	
  Regiae:	
  In	
  Praise	
  of	
  Kings,	
  Medieval	
  Acclamations,	
  Liturgy	
  and	
  the	
  
Ritualization	
  of	
  Power,”	
  in	
  Procession,	
  Performance,	
  Liturgy	
  and	
  Ritual,	
  ed.	
  Nancy	
  van	
  Deusen	
  
(Ottowa,	
  2007),	
  84.	
  
199	
  ‘Unguantur	
  manus	
  iste	
  de	
  oleo	
  sanctificato	
  unde	
  uncti	
  fuerunt	
  reges	
  et	
  prophete	
  sicut	
  Samuel	
  
David	
  in	
  regem’.	
  	
  This	
  wording	
  is	
  taken	
  from	
  the	
  English	
  Third	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  
Coronation	
  Records,	
  32.	
  
200	
  An	
  antiphon	
  in	
  several	
  of	
  the	
  ordines	
  recalls	
  Zadok	
  and	
  Nathan	
  anointing	
  Solomon.	
  	
  See	
  below	
  
p.	
  84.	
  
201	
  One	
  prayer	
  form	
  (K44)	
  in	
  the	
  earliest	
  imperial	
  ordo	
  considered	
  here,	
  alludes	
  to	
  biblical	
  
anointing	
  and	
  then	
  only	
  in	
  a	
  general	
  context,	
  not	
  specifically	
  linked	
  to	
  David:	
  ‘unde	
  unxisti	
  
sacerdotes	
  reges	
  et	
  prophetas’.	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  22.	
  



	
   78	
  

priesthood,	
  but	
  between	
  the	
  whole	
  Frankish	
  gens	
  and	
  the	
  people	
  of	
  Israel’.202	
  	
  To	
  

take	
  Nelson’s	
  point	
  further,	
  if	
  we	
  identify	
  the	
  populus	
  of	
  the	
  ordines	
  with	
  the	
  

Israelite	
  people,	
  we	
  can	
  then	
  understand	
  the	
  biblical	
  allusions,	
  not	
  only	
  to	
  the	
  

kings	
  David	
  and	
  Solomon,	
  but	
  also	
  to	
  other	
  non-­‐royal	
  Israelite	
  rulers.203	
  	
  	
  	
  

	
  

These	
  leaders	
  are	
  presented	
  in	
  succession,	
  implying	
  that	
  the	
  monarch	
  is	
  not	
  just	
  

a	
  new	
  David,	
  but	
  has	
  inherited	
  a	
  tradition	
  of	
  rulership.	
  	
  The	
  way	
  in	
  which	
  the	
  

leaders	
  are	
  often	
  presented	
  in	
  a	
  list	
  is	
  reminiscent	
  of	
  an	
  Old	
  Testament	
  

genealogy,	
  emphasising	
  the	
  idea	
  that	
  a	
  broad	
  typological	
  link	
  is	
  being	
  made.	
  	
  In	
  

the	
  1970s,	
  David	
  Dumville	
  highlighted	
  the	
  importance	
  of	
  genealogies	
  in	
  the	
  

construction	
  of	
  kingship.204	
  	
  More	
  recently,	
  C.M.	
  Kauffmann	
  has	
  pointed	
  to	
  the	
  

genealogy	
  of	
  King	
  Aethelwulf,	
  who	
  traced	
  his	
  ancestry	
  via	
  Woden	
  to	
  the	
  

patriarchs	
  of	
  Genesis.205	
  	
  The	
  use	
  of	
  such	
  genealogical	
  devices	
  is	
  indicative	
  of	
  the	
  

desire	
  to	
  place	
  the	
  monarch	
  in	
  the	
  narrative	
  of	
  biblical	
  and	
  salvation	
  history.	
  	
  The	
  

most	
  common	
  combination	
  of	
  Old	
  Testament	
  figures	
  is	
  that	
  of	
  Abraham,	
  Moses,	
  

Joshua,	
  David	
  and	
  Solomon,	
  sometimes	
  augmented	
  with	
  Gideon	
  and	
  Samuel,	
  

which	
  appears	
  in	
  prayer	
  formulae	
  K4	
  and	
  K23.	
  	
  Prayer	
  formula	
  K4	
  makes	
  clear	
  

the	
  composite	
  model	
  provided	
  by	
  these	
  Israelite	
  leaders,	
  asking	
  that	
  God	
  bless	
  

the	
  king	
  and,	
  linking	
  five	
  qualities	
  desired	
  in	
  a	
  king	
  to	
  the	
  five	
  different	
  Old	
  

Testament	
  figures	
  referenced:	
  

‘Respice	
   quesumus	
   ad	
   preces	
   humilitatis	
   nostre	
   et	
   super	
   hunc	
  

famulum	
   tuum	
   quem	
   supplici	
   devotione	
   in	
   regem	
   eligimus	
  

benedictionum	
   tuarum	
   dona	
   multiplica	
   eumque	
   dextere	
   tue	
  

potentia	
   semper	
   et	
   ubique	
   circunda	
   quatinus	
   predicti	
   Abrahe	
  

fidelitate	
   firmatus	
   Moysi	
   mansuetudine	
   fretus	
   Iosue	
   fortitudine	
  

                                                             
202	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “Inauguration	
  Rituals,”	
  in	
  Politics	
  and	
  Ritual	
  in	
  Early	
  Medieval	
  Europe,	
  ed.	
  Janet	
  
L.	
  Nelson	
  (London,	
  1986),	
  291.	
  
203	
  C.M.	
  Kauffmann	
  argues	
  that	
  identifying	
  with	
  the	
  Israelites	
  was	
  a	
  peculiar	
  trait	
  of	
  the	
  Anglo-­‐
Saxons	
  and	
  that	
  the	
  Carolingians	
  confined	
  their	
  Old	
  Testament	
  allusions	
  to	
  their	
  kings.	
  	
  As	
  Mary	
  
Garrison’s	
  article	
  makes	
  clear	
  however,	
  identifying	
  with	
  the	
  Israelites	
  was	
  also	
  a	
  trait	
  of	
  the	
  
Carolingians.	
  	
  Garrison	
  actually	
  highlights	
  the	
  influence	
  of	
  non-­‐Franks	
  in	
  developing	
  this	
  imagery	
  
at	
  the	
  Carolingian	
  court.	
  C.M.	
  Kauffmann,	
  Biblical	
  Imagery	
  in	
  Medieval	
  England	
  750-­‐1550	
  (London,	
  
2003),	
  36;	
  Garrison,	
  “The	
  Franks	
  as	
  the	
  New	
  Israel?,”	
  120.	
  
204	
  David	
  N.	
  Dumville,	
  “Kingship,	
  Genealogies	
  and	
  Regnal	
  Lists,”	
  in	
  Early	
  Medieval	
  Kingship,	
  ed.	
  
Peter	
  H.	
  Sawyer	
  and	
  Ian	
  Wood	
  (Leeds,	
  1977),	
  72–104;	
  
205	
  Kauffmann,	
  Biblical	
  Imagery	
  in	
  Medieval	
  England	
  750-­‐1550,	
  36.	
  



	
   79	
  

munitus	
   Dauid	
   humilitate	
   exaltus	
   Salomonis	
   sapientia	
  

decoratus’.206	
  

Both	
  Philippe	
  Buc	
  and	
  Markus	
  Saur	
  have	
  highlighted	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  Old	
  

Testament	
  includes	
  many	
  anti-­‐monarchical	
  themes.207	
  	
  In	
  presenting	
  the	
  monarch	
  

not	
  solely	
  as	
  a	
  successor	
  to	
  biblical	
  kings,	
  but	
  also	
  to	
  the	
  non-­‐royal	
  leaders	
  of	
  

Israel,	
  such	
  as	
  Abraham	
  or	
  Moses,	
  the	
  idea	
  of	
  kingship	
  as	
  a	
  negative	
  institution	
  is	
  

glossed	
  over	
  in	
  the	
  ordines.	
  	
  This	
  is	
  made	
  more	
  explicit	
  in	
  the	
  references	
  to	
  

Gideon,	
  in	
  the	
  English	
  Third	
  Recension,	
  the	
  PRG,	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200	
  and	
  all	
  the	
  

imperial	
  ordines.	
  	
  When	
  he	
  was	
  offered	
  the	
  kingship,	
  Gideon	
  declined	
  the	
  offer	
  

(Judges	
  8:22-­‐23).	
  

	
  

One	
  biblical	
  king	
  not	
  mentioned	
  in	
  the	
  ordines	
  is	
  Saul.	
  	
  His	
  omission	
  is	
  highly	
  

significant.	
  	
  Although	
  Samuel’s	
  anointing	
  of	
  David	
  is	
  invoked	
  in	
  the	
  prayer	
  

associated	
  with	
  anointing	
  the	
  monarch’s	
  hands,	
  David	
  was	
  not	
  the	
  first	
  king	
  to	
  

receive	
  unction	
  from	
  Samuel.	
  	
  This	
  distinction	
  belonged	
  to	
  Saul.	
  	
  1	
  Samuel	
  8	
  

recounts	
  how	
  Samuel’s	
  sons,	
  Joel	
  and	
  Abijah,	
  were	
  incapable	
  of	
  providing	
  

military	
  leadership	
  against	
  the	
  Philistines,	
  leading	
  the	
  Israelites	
  to	
  demand	
  that	
  

instead	
  a	
  king	
  rule	
  over	
  them.	
  	
  This	
  request	
  angered	
  the	
  Lord,	
  who	
  saw	
  it	
  as	
  a	
  

rejection	
  of	
  his	
  kingship	
  and	
  He	
  told	
  Samuel	
  to	
  warn	
  the	
  Israelites	
  about	
  the	
  

rights	
  of	
  the	
  king	
  who	
  would	
  reign	
  over	
  them.	
  	
  Samuel	
  repeated	
  the	
  Lord’s	
  

warning	
  to	
  the	
  people,	
  making	
  clear	
  that	
  the	
  king	
  would	
  be	
  a	
  tyrant	
  and	
  would	
  

exploit	
  them.	
  	
  The	
  Israelites	
  refused	
  to	
  listen	
  to	
  Samuel	
  and	
  continued	
  to	
  demand	
  

a	
  king.	
  	
  Shortly	
  thereafter	
  Samuel	
  anointed	
  Saul	
  as	
  king	
  by	
  taking	
  a	
  phial	
  of	
  oil	
  

and	
  pouring	
  it	
  over	
  Saul’s	
  head	
  (1	
  Samuel	
  10:1).208	
  	
  Saul’s	
  reign	
  was	
  not	
  a	
  great	
  

success.	
  	
  He	
  quarrelled	
  with	
  Samuel,	
  disobeyed	
  the	
  Lord’s	
  orders	
  and	
  was	
  

eventually	
  rejected	
  by	
  the	
  Lord	
  (1	
  Samuel	
  15:23),	
  who	
  sent	
  Samuel	
  to	
  anoint	
  

David	
  as	
  Saul’s	
  successor	
  (1	
  Samuel	
  16:1-­‐14).	
  	
  Saul’s	
  elevation	
  to	
  the	
  kingship	
  is	
  

depicted	
  as	
  the	
  introduction	
  of	
  tyranny.	
  	
  It	
  is	
  therefore	
  unsurprising	
  there	
  is	
  no	
  

reference	
  to	
  it	
  in	
  the	
  ordines.	
  

                                                             
206	
  This	
  wording	
  is	
  from	
  the	
  English	
  Third	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  31.	
  
207	
  Philippe	
  Buc,	
  L’ambïguité	
  du	
  livre	
  (Paris,	
  1994),	
  28;	
  Markus	
  Saur,	
  “Königserhebung	
  im	
  antiken	
  
Israel,”	
  in	
  Investitur-­‐	
  und	
  Krönungsrituale:	
  Herrschaftseinsetzungen	
  im	
  kulturellen	
  Vergleich,	
  ed.	
  
Marion	
  Steinicke	
  and	
  Stefan	
  Weinfurter	
  (Cologne,	
  2005),	
  25.	
  
208	
  The	
  account	
  of	
  Saul’s	
  elevation	
  to	
  the	
  kingship	
  is	
  contradictory	
  with	
  three	
  different	
  versions	
  
included	
  in	
  the	
  Old	
  Testament.	
  	
  See	
  Saur,	
  “Königserhebung	
  im	
  antiken	
  Israel,”	
  31–32.	
  



	
   80	
  

	
  

Other	
  figures	
  who	
  are	
  presented	
  together	
  in	
  several	
  of	
  the	
  ordines	
  are	
  the	
  

patriarchs	
  Abraham,	
  Isaac	
  and	
  Jacob.	
  	
  They	
  appear	
  as	
  a	
  group	
  in	
  the	
  prayer	
  

Prospice	
  omnipotens	
  Deus	
  (K25).	
  	
  Julie	
  Ann	
  Smith	
  has	
  analysed	
  this	
  prayer	
  to	
  

demonstrate	
  that	
  the	
  biblical	
  language	
  used	
  here	
  stresses	
  the	
  fertility	
  of	
  the	
  king	
  

in	
  a	
  way	
  that	
  mirrors	
  the	
  language	
  used	
  in	
  the	
  Judith	
  Ordo.209	
  	
  She	
  points	
  out	
  that	
  

the	
  invocation	
  ‘tribue	
  ei	
  domine	
  de	
  rore	
  celi	
  et	
  de	
  pinguedine	
  terre	
  abundantiam	
  

frumenti	
  vini	
  et	
  olei’	
  is	
  taken	
  from	
  Isaac’s	
  blessing	
  upon	
  Jacob	
  in	
  Genesis	
  27:28-­‐

29.210	
  	
  The	
  appearance	
  of	
  this	
  trio	
  of	
  patriarchs	
  creates	
  a	
  chain	
  in	
  which	
  the	
  

monarch	
  is	
  implicitly	
  a	
  link,	
  and	
  to	
  which	
  his	
  offspring	
  will	
  also	
  belong.	
  	
  The	
  

dynastic	
  element	
  in	
  this	
  reference	
  to	
  the	
  patriarchs	
  is	
  made	
  more	
  explicit	
  in	
  the	
  

prayer	
  Deus	
  ineffabilis	
  auctor	
  mundi	
  (K23),	
  which	
  appears	
  in	
  slightly	
  variant	
  

forms	
  in	
  nine	
  of	
  the	
  twelve	
  selected	
  ordines.	
  	
  In	
  it	
  God	
  is	
  described	
  as	
  having	
  ‘ex	
  

utero	
  fidelis	
  amici	
  tui	
  patriarche	
  nostri	
  Habrahe	
  preelegisti	
  regem	
  seculis	
  

profuturum’.211	
  	
  This	
  reference	
  to	
  the	
  womb	
  or	
  belly	
  of	
  Abraham	
  reinforces	
  

Smith’s	
  point	
  that	
  ‘the	
  blessings	
  of	
  abundance	
  and	
  richness	
  which	
  are	
  called	
  

down	
  upon	
  the	
  new	
  queen	
  are	
  no	
  different	
  from	
  those	
  requested	
  for	
  kings	
  or	
  for	
  

the	
  Old	
  Testament	
  exemplars’.212	
  	
  	
  

	
  

An	
  examination	
  of	
  the	
  Old	
  Testament	
  figures	
  invoked	
  in	
  the	
  female	
  inauguration	
  

ordines	
  makes	
  clear	
  that	
  the	
  blessings	
  for	
  men	
  and	
  women	
  are	
  not	
  only	
  basically	
  

the	
  same,	
  but	
  are	
  actually	
  two	
  complementary	
  blessings	
  that	
  make	
  reference	
  to	
  

each	
  other:	
  they	
  are	
  two	
  sides	
  of	
  the	
  same	
  coin.	
  	
  In	
  the	
  prayer	
  Omnipotens	
  

sempiterne	
  Deus	
  fons	
  et	
  origo	
  totius	
  bonitatis	
  (Q7),	
  which	
  appears	
  in	
  six	
  of	
  the	
  

nine	
  female	
  inauguration	
  ordines,	
  reference	
  is	
  made	
  to	
  the	
  wives	
  of	
  the	
  three	
  

patriarchs:	
  ‘et	
  una	
  cum	
  Sara	
  atque	
  Rebecca	
  et	
  Rachel	
  beatis	
  reverendisque	
  

feminis	
  fructu	
  uteri	
  sui	
  fecundari	
  seu	
  gratulari	
  mereatur’.213	
  	
  These	
  biblical	
  

exemplars	
  for	
  a	
  queen	
  or	
  empress	
  are	
  good	
  wives.	
  	
  In	
  her	
  examination	
  of	
  the	
  

earliest	
  queen-­‐making	
  rites,	
  Smith	
  stresses	
  the	
  strong	
  nuptial	
  overtones	
  in	
  the	
  

                                                             
209	
  Smith,	
  “The	
  Earliest	
  Queen-­‐Making	
  Rites,”	
  26.	
  
210	
  Ibid.	
  
211	
  This	
  wording	
  is	
  taken	
  from	
  the	
  English	
  Third	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  32.	
  	
  
212	
  Smith,	
  “The	
  Earliest	
  Queen-­‐Making	
  Rites,”	
  27.	
  
213	
  This	
  wording	
  is	
  taken	
  from	
  the	
  English	
  Third	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  37.	
  	
  
In	
  the	
  remaining	
  five	
  ordines	
  Jacob’s	
  first	
  wife	
  Leah	
  is	
  also	
  included.	
  



	
   81	
  

Ermentrude	
  Ordo	
  (of	
  866),	
  but	
  asserts	
  that	
  ‘the	
  bridal	
  element	
  of	
  the	
  Hincmar	
  

rites	
  did	
  not	
  persist	
  in	
  the	
  later	
  queen-­‐making	
  ordines’.214	
  	
  The	
  continued	
  

reference	
  to	
  Sarah,	
  Rebecca	
  and	
  Rachel	
  in	
  the	
  later	
  ordines	
  undermines	
  this	
  

assertion	
  and	
  the	
  strong	
  typological	
  link	
  between	
  marriage	
  and	
  female	
  

inauguration	
  will	
  be	
  discussed	
  in	
  the	
  following	
  chapter.	
  

	
  

Two	
  further	
  biblical	
  figures	
  feature	
  in	
  the	
  prayer	
  formulae	
  of	
  the	
  female	
  ordines:	
  

Judith	
  and	
  Esther.	
  	
  Smith	
  has	
  discussed	
  their	
  appearance,	
  pointing	
  to	
  the	
  

appropriateness	
  of	
  the	
  biblical	
  Judith	
  appearing	
  in	
  the	
  ordo	
  composed	
  for	
  the	
  

Frankish	
  Judith.	
  	
  But	
  she	
  inexplicably	
  asserts	
  that	
  the	
  Judith	
  Ordo	
  ‘is	
  the	
  only	
  

queen-­‐making	
  ordo	
  known	
  which	
  makes	
  reference	
  to	
  this	
  Old	
  Testament	
  queen.	
  	
  

The	
  biblical	
  Judith	
  is	
  never	
  again	
  invoked	
  as	
  a	
  model	
  for	
  queenly	
  behaviour’.215	
  	
  

This	
  is	
  incorrect;	
  Judith	
  continues	
  to	
  appear	
  in	
  the	
  female	
  inauguration	
  ordines,	
  in	
  

fact	
  in	
  all	
  of	
  the	
  seven	
  female	
  ordines	
  that	
  make	
  biblical	
  allusions.	
  	
  Judith’s	
  

beheading	
  of	
  the	
  Assyrian	
  king	
  Holofernes,	
  and	
  the	
  subsequent	
  victory	
  of	
  the	
  

Israelites	
  over	
  their	
  former	
  oppressors	
  could	
  perhaps	
  be	
  seen	
  as	
  a	
  female	
  

counterpart	
  to	
  David’s	
  defeat	
  of	
  Goliath	
  and	
  thus	
  Israel’s	
  defeat	
  of	
  the	
  Philistines.	
  	
  

Smith	
  is	
  also	
  mistaken	
  in	
  describing	
  Judith	
  as	
  a	
  biblical	
  queen.	
  	
  She	
  is	
  not	
  

designated	
  as	
  royal	
  in	
  the	
  Old	
  Testament.	
  	
  Perhaps	
  her	
  inclusion	
  really	
  did	
  rest	
  

on	
  the	
  name	
  of	
  the	
  queen,	
  Judith,	
  for	
  whom	
  the	
  original	
  ordo	
  was	
  composed.	
  	
  

Esther,	
  in	
  contrast,	
  was	
  a	
  bona	
  fide	
  queen	
  who,	
  having	
  found	
  favour	
  with	
  King	
  

Assuerus,	
  had	
  the	
  royal	
  diadem	
  placed	
  on	
  her	
  head.216	
  	
  The	
  importance	
  of	
  Esther	
  

as	
  a	
  biblical	
  role-­‐model	
  lies	
  in	
  her	
  intercession	
  with	
  King	
  Assuerus	
  to	
  save	
  the	
  

Israelite	
  people.	
  	
  As	
  John	
  Carmi	
  Parsons	
  has	
  demonstrated,	
  intercession	
  with	
  the	
  

king	
  was	
  an	
  important	
  queenly	
  role,	
  and	
  one	
  that	
  enabled	
  queens	
  to	
  exercise	
  a	
  

degree	
  of	
  power.217	
  	
  Like	
  Judith,	
  Esther	
  continued	
  to	
  be	
  invoked	
  as	
  a	
  model	
  for	
  

queenly	
  behaviour,	
  and	
  not	
  solely	
  in	
  the	
  inauguration	
  ordines.	
  	
  As	
  Lois	
  Huneycutt	
  

has	
  highlighted,	
  Aelred	
  of	
  Rievaulx	
  described	
  Henry	
  I’s	
  wife,	
  Matilda	
  of	
  Scotland,	
  

                                                             
214	
  Ibid.,	
  34	
  n.78.	
  
215	
  Ibid.	
  	
  	
  
216	
  ‘et	
  amavit	
  eam	
  rex	
  plus	
  quam	
  omnes	
  mulieres	
  habuitque	
  gratiam	
  et	
  misericordiam	
  coram	
  eo	
  
super	
  omnes	
  mulieres	
  et	
  posuit	
  diadema	
  regni	
  in	
  capite	
  eius	
  fecitque	
  eam	
  regnare	
  in	
  loco	
  Vasthi’.	
  
Esther	
  2:17	
  
217	
  John	
  Carmi	
  Parsons,	
  “The	
  Queen’s	
  Intercession	
  in	
  Thirteenth-­‐century	
  England,”	
  in	
  Power	
  of	
  the	
  
Weak:	
  Studies	
  on	
  Medieval	
  Women,	
  ed.	
  Jennifer	
  Carpenter	
  and	
  Sally-­‐Beth	
  MacLean	
  (Illinois,	
  1995),	
  
147–77.	
  



	
   82	
  

as	
  ‘another	
  Esther	
  in	
  our	
  time’.218	
  	
  Moreover,	
  correspondence	
  between	
  the	
  queen	
  

and	
  Anselm	
  of	
  Canterbury	
  suggests	
  that	
  Matilda	
  herself	
  was	
  aware	
  of	
  the	
  biblical	
  

exemplar	
  named	
  in	
  the	
  inauguration	
  ordines.	
  	
  Huneycutt	
  comments	
  that	
  ‘her	
  

threat	
  to	
  throw	
  off	
  her	
  royal	
  robes	
  and	
  tread	
  them	
  underfoot	
  closely	
  parallels	
  the	
  

language	
  of	
  Queen	
  Esther’s	
  contempt	
  for	
  her	
  own	
  royal	
  robes’.219	
  

	
  

	
  

The	
  Sung	
  Word:	
  Antiphons,	
  Responsories,	
  Litanies	
  and	
  Laudes	
  

	
  

The	
  ordines	
  provide	
  a	
  one-­‐dimensional	
  view	
  of	
  the	
  musical	
  content	
  of	
  

inauguration	
  ceremonies.	
  	
  Indeed	
  the	
  two	
  earlier	
  imperial	
  ordines	
  make	
  no	
  

allowance	
  for	
  chanting	
  or	
  the	
  singing	
  of	
  antiphons	
  or	
  responsories	
  within	
  the	
  

liturgy.	
  	
  The	
  ordines	
  in	
  which	
  musical	
  information	
  is	
  included	
  contain	
  only	
  brief	
  

incipits.	
  	
  Other	
  types	
  of	
  manuscripts,	
  including	
  antiphonals	
  and	
  graduals,	
  would	
  

have	
  been	
  consulted	
  to	
  provide	
  the	
  music	
  and	
  a	
  full	
  text	
  of	
  the	
  antiphons,	
  hymns	
  

and	
  chants.	
  	
  This	
  point	
  is	
  important,	
  because	
  it	
  drives	
  home	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  

an	
  ordo	
  as	
  contained	
  within	
  a	
  pontifical	
  does	
  not	
  present	
  the	
  entire	
  ceremony.	
  	
  

The	
  musical	
  information	
  contained	
  within	
  the	
  ordines	
  can	
  be	
  divided	
  into	
  three	
  

groups.	
  	
  The	
  first	
  includes	
  normal	
  elements	
  of	
  the	
  mass,	
  such	
  as	
  the	
  graduale,	
  

which	
  denotes	
  the	
  chant	
  or	
  hymn	
  used	
  in	
  the	
  liturgical	
  celebration	
  of	
  the	
  

Eucharist,	
  and	
  the	
  Kyrie	
  Eleison,	
  also	
  a	
  regular	
  component	
  of	
  the	
  mass.	
  	
  These	
  

elements	
  are	
  mainly	
  found	
  only	
  in	
  the	
  later	
  imperial	
  ordines,	
  and	
  their	
  presence	
  

here	
  is	
  surely	
  a	
  product	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  these	
  ordines	
  are	
  significantly	
  more	
  

elaborate	
  and	
  specific.	
  	
  Because	
  they	
  are	
  generic	
  to	
  the	
  mass	
  and	
  not	
  specific	
  to	
  

the	
  inauguration	
  ceremony,	
  and	
  because	
  not	
  all	
  the	
  ordines	
  are	
  integrated	
  into	
  a	
  

mass	
  text,	
  they	
  will	
  not	
  be	
  considered	
  here.	
  	
  The	
  second	
  group	
  comprises	
  the	
  

specific	
  antiphons,	
  chants	
  and	
  hymns,	
  where	
  they	
  are	
  designated	
  by	
  their	
  

incipits,	
  rather	
  than	
  generically	
  as,	
  for	
  example,	
  an	
  antiphon	
  or	
  an	
  introit.	
  	
  The	
  

final	
  group	
  is	
  composed	
  of	
  two	
  genres	
  that	
  have	
  long	
  been	
  recognised	
  to	
  be	
  

closely	
  linked:	
  litanies	
  and	
  laudes.220	
  	
  In	
  a	
  discussion	
  of	
  the	
  laudes,	
  Nancy	
  van	
  

                                                             
218	
  Lois	
  L.	
  Huneycutt,	
  Matilda	
  of	
  Scotland:	
  A	
  Study	
  in	
  Medieval	
  Queenship	
  (Woodbridge,	
  2003),	
  6.	
  
219	
  Ibid.,	
  83.	
  
220	
  Ernst	
  Hartwig	
  Kantorowicz,	
  “Ivories	
  and	
  Litanies,”	
  Journal	
  of	
  the	
  Warburg	
  and	
  Courtauld	
  
Institutes	
  5	
  (1942):	
  61.	
  



	
   83	
  

Deusen	
  declares	
  ‘music,	
  using	
  time	
  and	
  motion	
  as	
  its	
  material	
  makes	
  leadership	
  

and	
  rulership	
  plain.	
  	
  Music	
  makes	
  abstractions…concrete	
  and	
  substantial’.221	
  	
  The	
  

analysis	
  offered	
  here	
  is	
  confined	
  to	
  the	
  textual	
  fabric	
  of	
  the	
  liturgy,	
  but,	
  as	
  van	
  

Deusen’s	
  assertion	
  makes	
  clear,	
  the	
  text	
  does	
  not	
  tell	
  the	
  whole	
  story.	
  

	
  

Of	
  the	
  ten	
  incipits	
  that	
  appear	
  in	
  the	
  selected	
  ordines,	
  only	
  one	
  incipit	
  is	
  found	
  in	
  

both	
  royal	
  and	
  imperial	
  liturgies.	
  	
  This	
  is	
  the	
  incipit	
  ‘ecce	
  mitto	
  angelum	
  meum’,	
  

which	
  is	
  found	
  in	
  four	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  and	
  all	
  three	
  of	
  the	
  later	
  imperial	
  

ordines.222	
  	
  Kantorowicz	
  thought	
  this	
  referred	
  to	
  a	
  verse	
  from	
  Malachi,	
  and	
  indeed	
  

Malachi	
  3:1,	
  ‘ecce	
  mitto	
  angelum	
  meum	
  qui	
  praeparabit	
  viam	
  tuam	
  ante	
  faciem	
  

tuam’,	
  was	
  used	
  as	
  an	
  antiphon,	
  most	
  frequently	
  for	
  the	
  Wednesday	
  of	
  the	
  second	
  

week	
  of	
  Advent,	
  a	
  not	
  particularly	
  significant	
  liturgical	
  day.223	
  	
  If	
  one	
  only	
  

consulted	
  the	
  imperial	
  ordines,	
  Kantorowicz’s	
  assertion	
  would	
  be	
  teneable.	
  	
  

However,	
  the	
  PRG	
  ordo	
  makes	
  explicit	
  that	
  we	
  are	
  dealing	
  with	
  a	
  responsorium	
  

and	
  this	
  text	
  provides	
  the	
  versu,	
  ‘Israel	
  si	
  me	
  audieris’.224	
  	
  The	
  incipit	
  must	
  thus	
  

refer	
  to	
  the	
  responsory	
  ‘ecce	
  mitto	
  angelum	
  meum	
  qui	
  praecedat	
  te	
  et	
  custodiat	
  

semper	
  observa	
  et	
  audi	
  vocem	
  meam	
  et	
  inimicus	
  ero	
  inimicis	
  tuis	
  et	
  affligentes	
  te	
  

affligam	
  et	
  praecedet	
  te	
  angelus	
  meus’.225	
  	
  This	
  comes	
  not	
  from	
  Malachi	
  but	
  from	
  

Exodus	
  23:20-­‐21,	
  and	
  the	
  link	
  to	
  Exodus	
  is	
  confirmed	
  by	
  the	
  responsory	
  verse,	
  

which	
  reflects	
  the	
  language	
  of	
  Exodus	
  23:22.	
  	
  This	
  responsory	
  alludes	
  to	
  the	
  

observation	
  of	
  Old	
  Testament	
  law	
  and,	
  strengthened	
  by	
  the	
  mention	
  to	
  Israel,	
  

reflects	
  the	
  biblical	
  references	
  of	
  the	
  prayer	
  formulae,	
  which	
  were	
  not	
  confined	
  

to	
  references	
  to	
  biblical	
  kings,	
  but	
  which	
  numbered	
  patriarchs	
  amongst	
  their	
  list	
  

of	
  role-­‐models.	
  	
  It	
  could	
  be	
  argued	
  that	
  the	
  incipit	
  ‘ecce	
  mitto	
  angelum	
  meum’	
  in	
  

the	
  imperial	
  ordines	
  could	
  refer	
  to	
  the	
  antiphon,	
  based	
  on	
  Malachi	
  3:1.	
  and	
  the	
  

same	
  incipit	
  in	
  the	
  royal	
  ordines	
  to	
  the	
  responsory	
  based	
  on	
  Exodus	
  23:20-­‐23.	
  	
  

However,	
  the	
  identical	
  position	
  of	
  the	
  incipit	
  in	
  the	
  royal	
  and	
  imperial	
  ordines	
  

counsels	
  against	
  this	
  interpretation.	
  	
  More	
  significantly,	
  far	
  from	
  being	
  associated	
  

                                                             
221	
  Van	
  Deusen,	
  “Laudes	
  Regiae:	
  In	
  Praise	
  of	
  Kings,”	
  116.	
  
222	
  It	
  appears	
  in	
  the	
  PRG,	
  Royal	
  Ordo	
  in	
  Cologne	
  MS	
  141,	
  Saint-­‐Bertin	
  Ordo,	
  Ordo	
  of	
  1200,	
  Cencius	
  
II,	
  Staufen	
  Ordo,	
  and	
  the	
  Ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia.	
  
223	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  75;	
  CANTUS:	
  A	
  database	
  for	
  Latin	
  Ecclesiastical	
  Chant:	
  
http://cantusdatabase.org/node/375840	
  [accessed	
  18.4.2012].	
  
224	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1963,	
  1:247.	
  
225	
  CANTUS:	
  A	
  database	
  for	
  Latin	
  Ecclesiastical	
  Chant:	
  http://cantusdatabase.org/node/381260	
  
[accessed	
  18.4.2012].	
  



	
   84	
  

with	
  an	
  ordinary	
  liturgical	
  day,	
  the	
  responsory	
  based	
  on	
  Exodus	
  23:20	
  was	
  sung	
  

on	
  the	
  Fourth	
  Sunday	
  of	
  Lent,	
  otherwise	
  known	
  as	
  Laetare	
  Sunday.226	
  	
  This	
  

important	
  feast,	
  with	
  its	
  triumphal	
  introit,	
  was	
  far	
  better	
  suited	
  to	
  providing	
  

musical	
  elaboration	
  to	
  the	
  inauguration	
  ordines.227	
  

	
  

The	
  royal	
  and	
  later	
  imperial	
  ordines	
  have	
  no	
  other	
  musical	
  incipits	
  in	
  common,	
  

reflecting,	
  perhaps,	
  papal	
  influence	
  on	
  the	
  composition	
  of	
  the	
  later	
  imperial	
  

liturgies.	
  	
  One	
  incipit,	
  in	
  particular,	
  reinforces	
  the	
  idea	
  of	
  the	
  specificity	
  of	
  the	
  

imperial	
  ordines.	
  	
  All	
  three	
  of	
  the	
  detailed	
  imperial	
  ordines	
  include	
  the	
  incipit	
  

‘Petre	
  amas	
  me’.	
  	
  This	
  phrase	
  comes	
  from	
  John	
  21:15	
  and	
  refers	
  to	
  Jesus	
  giving	
  St.	
  

Peter	
  charge	
  of	
  his	
  flock:	
  ‘Petre	
  amas	
  me,	
  pasce	
  oves	
  meas,	
  tu	
  scis	
  domine	
  quia	
  

amo	
  te’.	
  	
  The	
  attraction	
  to	
  the	
  papacy	
  of	
  including	
  a	
  reference	
  to	
  Peter’s	
  

supremacy	
  over	
  the	
  church,	
  and	
  by	
  extension	
  to	
  the	
  supremacy	
  of	
  his	
  successors	
  

as	
  bishops	
  of	
  Rome,	
  is	
  transparent.	
  	
  It	
  is	
  equally	
  apparent	
  that	
  such	
  an	
  allusion	
  

would	
  find	
  no	
  place	
  in	
  the	
  royal	
  rite.	
  	
  ‘Petre	
  amas	
  me’	
  emphasises	
  the	
  role	
  of	
  the	
  

pope	
  in	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  emperor.	
  	
  Again	
  we	
  discern	
  that,	
  in	
  contrast	
  to	
  

the	
  royal	
  liturgy,	
  the	
  imperial	
  liturgy	
  is	
  a	
  script	
  with	
  two	
  main	
  actors,	
  and	
  the	
  

message	
  in	
  the	
  inclusion	
  of	
  this	
  reference	
  to	
  Petrine	
  superiority	
  is	
  obvious:	
  the	
  

pope	
  is	
  the	
  lead	
  actor,	
  with	
  the	
  emperor	
  playing	
  only	
  a	
  secondary	
  role.	
  

	
  

In	
  the	
  investigation	
  of	
  prayer	
  formulae	
  it	
  was	
  noted	
  that	
  only	
  three	
  of	
  the	
  royal	
  

ordines	
  referred	
  to	
  the	
  anointing	
  of	
  David,	
  a	
  fact	
  that	
  seems	
  remarkable	
  given	
  the	
  

obviousness	
  of	
  this	
  Old	
  Testament	
  model	
  for	
  royal	
  inauguration.	
  	
  When	
  we	
  also	
  

consider	
  the	
  musical	
  elements	
  of	
  the	
  ordines,	
  however,	
  further	
  references	
  to	
  Old	
  

Testament	
  royal	
  anointing	
  come	
  to	
  light.	
  	
  Three	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  –	
  the	
  second	
  

English	
  recension,	
  the	
  Royal	
  Ordo	
  in	
  Cologne	
  MS	
  141	
  and	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  –	
  

include	
  the	
  antiphon	
  based	
  on	
  3	
  Kings	
  1:45,‘unxerunt	
  Salomonem	
  Sadoc	
  

sacerdos	
  et	
  Nathan	
  propheta	
  regem	
  in	
  Gihon	
  et	
  abierunt	
  laeti	
  dicentes	
  vivat	
  rex	
  

in	
  aeternum	
  alleluia’.	
  	
  This	
  means	
  that	
  when	
  sung	
  elements	
  are	
  examined	
  in	
  

addition	
  to	
  spoken	
  words,	
  six	
  out	
  of	
  seven	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  do	
  actually	
  make	
  

reference	
  to	
  Old	
  Testament	
  anointing.	
  	
  It	
  is	
  important	
  that	
  the	
  inaugurations	
  of	
  

                                                             
226	
  Ibid.	
  
227	
  The	
  importance	
  of	
  Laetare	
  Sunday	
  is	
  discussed	
  further	
  in	
  Chapter	
  5.	
  



	
   85	
  

both	
  David	
  and	
  Solomon	
  serve	
  as	
  models,	
  because	
  it	
  is	
  again	
  clear	
  that	
  the	
  

ordines	
  do	
  not	
  just	
  contain	
  a	
  narrow	
  Davidic	
  paradigm,	
  but	
  a	
  composite	
  one.	
  	
  

Moreover,	
  Philippe	
  Buc	
  has	
  discussed	
  the	
  transmission	
  of	
  the	
  throne	
  from	
  David	
  

to	
  Solomon,	
  describing	
  it	
  as	
  ‘la	
  bonne	
  succession	
  par	
  excellence.	
  	
  David	
  en	
  avait	
  

régelé	
  le	
  cérémoniel	
  et	
  fixé	
  les	
  participants’.228	
  	
  David’s	
  participation	
  could	
  be	
  

used	
  to	
  argue	
  that	
  a	
  reigning	
  king	
  himself	
  could	
  choose	
  his	
  successor.229	
  	
  Such	
  an	
  

interpretation	
  would	
  be	
  attractive	
  to	
  kings	
  seeking	
  to	
  champion	
  the	
  hereditary	
  

nature	
  of	
  their	
  power	
  at	
  the	
  expense	
  of	
  any	
  elective	
  elements.	
  	
  Thus,	
  while	
  the	
  

role	
  of	
  the	
  priest	
  Zadok	
  and	
  prophet	
  Nathan	
  are	
  emphasised	
  in	
  this	
  antiphon,	
  it	
  

should	
  not	
  be	
  understood	
  as	
  a	
  straightforward	
  acknowledgement	
  of	
  priestly	
  

superiority	
  in	
  the	
  inauguration	
  ceremony.	
  

	
  

The	
  ‘Te	
  Deum’,	
  which	
  was	
  sung	
  on	
  major	
  feast	
  days	
  such	
  as	
  Easter,	
  Pentecost	
  and	
  

Ascension,	
  features	
  in	
  all	
  seven	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  under	
  consideration,	
  but	
  does	
  

not	
  appear	
  in	
  any	
  of	
  the	
  imperial	
  liturgies.230	
  	
  The	
  incipit	
  ‘domine	
  salvum	
  fac	
  

regem’,	
  which	
  appears	
  in	
  four	
  royal	
  ordines,	
  appears	
  to	
  be	
  a	
  straightforward	
  use	
  

of	
  Psalm	
  19:10	
  and	
  is	
  clearly	
  appropriate	
  in	
  the	
  context	
  of	
  a	
  royal	
  

inauguration.231	
  	
  	
  The	
  same	
  phrase	
  is	
  found	
  in	
  one	
  imperial	
  ordo,	
  the	
  Staufen	
  

Ordo,	
  where	
  it	
  appears	
  as	
  part	
  of	
  a	
  spoken	
  prayer	
  (K50)	
  rather	
  than	
  a	
  sung	
  

anthem.232	
  	
  Elizabeth	
  Danbury	
  has	
  studied	
  this	
  phrase	
  in	
  the	
  context	
  of	
  its	
  later	
  

use	
  as	
  a	
  royal	
  motto	
  under	
  Henry	
  VI	
  of	
  England	
  and	
  his	
  successors.	
  	
  Following	
  its	
  

translation	
  into	
  the	
  vernacular,	
  the	
  phrase	
  ‘God	
  save	
  the	
  king’	
  became	
  the	
  best	
  

known	
  of	
  all	
  English	
  language	
  royal	
  acclamations	
  and	
  was	
  eventually	
  

incorporated	
  into	
  national	
  anthem	
  that	
  is	
  still	
  in	
  use	
  today.233	
  	
  Although	
  it	
  does	
  

not	
  appear	
  in	
  any	
  of	
  the	
  English	
  ordines	
  under	
  consideration	
  here,	
  Danbury	
  

pointed	
  to	
  its	
  inclusion	
  in	
  other	
  European	
  ordines	
  and	
  in	
  English	
  church	
  liturgy.	
  	
  

The	
  phrase	
  is	
  incorporated	
  into	
  several	
  services	
  in	
  the	
  Use	
  of	
  Sarum.	
  	
  It	
  can	
  be	
  
                                                             
228	
  Buc,	
  L’ambïguité	
  du	
  livre,	
  330.	
  
229	
  Ibid.,	
  331.	
  
230	
  Kantorowicz	
  has	
  suggested	
  that	
  the	
  laudes	
  began	
  to	
  be	
  sung	
  as	
  part	
  of	
  the	
  inauguration	
  
ceremony	
  due	
  to	
  inaugurations	
  taking	
  place	
  on	
  the	
  days	
  they	
  were	
  already	
  customarily	
  sung.	
  	
  The	
  
same	
  reasoning	
  could	
  be	
  applied	
  to	
  the	
  singing	
  of	
  the	
  ‘Te	
  Deum’.	
  	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  83.	
  
231	
  The	
  ordines	
  in	
  question	
  are	
  those	
  found	
  in	
  the	
  PRG,	
  Cologne	
  MS	
  141,	
  the	
  Ordo	
  of	
  Saint-­‐Bertin	
  
and	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200.	
  
232	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  64.	
  
233	
  Elizabeth	
  Danbury,	
  “‘Domine	
  Salvum	
  Fac	
  Regem’:	
  The	
  Origin	
  of	
  ‘God	
  Save	
  the	
  King’	
  in	
  the	
  
Reign	
  of	
  Henry	
  VI,”	
  The	
  Fifteenth	
  Century	
  10	
  (2011):	
  121–142.	
  



	
   86	
  

found	
  in	
  the	
  weekday	
  Mass	
  (except	
  between	
  Easter	
  and	
  the	
  first	
  Sunday	
  of	
  

Trinity),	
  in	
  some	
  daily	
  offices	
  and	
  on	
  several	
  ceremonial	
  occasions.234	
  	
  A	
  

manuscript	
  from	
  Cambrai,	
  written	
  between	
  c.1230-­‐c.1250,	
  includes	
  an	
  antiphon	
  

with	
  a	
  very	
  similar	
  incipit:	
  ‘salvum	
  fac	
  o	
  domine	
  regnum	
  atque	
  regem	
  qui	
  

coronae	
  gaudio	
  tuum	
  ditas	
  gregem’.235	
  	
  This	
  antiphon,	
  which	
  appears	
  on	
  f.429r	
  of	
  

Cambrai,	
  Bibliothèque	
  municipale,	
  MS	
  38,	
  is	
  to	
  be	
  sung	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  Crown	
  

of	
  Thorns,	
  newly	
  established	
  in	
  France	
  following	
  Louis	
  IX’s	
  purchase	
  of	
  the	
  crown	
  

for	
  a	
  staggering	
  135,000	
  livres	
  in	
  1239.	
  	
  If	
  these	
  incipits	
  are	
  indeed	
  related,	
  it	
  

suggests	
  that	
  the	
  liturgy	
  for	
  the	
  Crown	
  of	
  Thorns	
  was	
  influenced	
  by	
  the	
  

inauguration	
  ceremony,	
  and	
  that	
  hearing	
  this	
  antiphon	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  Crown	
  

of	
  Thorns	
  would	
  perhaps	
  have	
  reminded	
  listeners	
  of	
  the	
  royal	
  inauguration.	
  	
  

Having	
  the	
  Crown	
  of	
  Thorns	
  placed	
  on	
  his	
  head	
  at	
  the	
  dedication	
  of	
  the	
  Sainte-­‐

Chapelle	
  was	
  just	
  one	
  of	
  a	
  number	
  of	
  ways	
  in	
  which	
  Louis	
  utilised	
  this	
  

Christological	
  relic	
  to	
  enhance	
  his	
  kingship.	
  

	
  

The	
  remaining	
  five	
  incipits	
  each	
  appear	
  in	
  no	
  more	
  than	
  two	
  ordines,	
  suggesting,	
  

perhaps,	
  that	
  when	
  it	
  came	
  to	
  musical	
  elements	
  the	
  ordines	
  exhibited	
  a	
  degree	
  of	
  

independence	
  from	
  one	
  another.236	
  	
  The	
  antiphons	
  ‘firmetur	
  manus	
  tua’,	
  based	
  on	
  

Psalm	
  88:14-­‐15	
  and	
  ‘confortare	
  et	
  esto	
  vir’,	
  based	
  on	
  1	
  Kings	
  2:2-­‐3,	
  have	
  an	
  

English	
  origin.	
  	
  The	
  second	
  appears	
  only	
  once	
  in	
  a	
  continental	
  ordo,	
  in	
  the	
  so-­‐

called	
  Ratold	
  Ordo.	
  	
  It	
  does	
  not	
  appear	
  in	
  the	
  other	
  texts	
  for	
  royal	
  inauguration	
  in	
  

France	
  or	
  the	
  Empire.	
  	
  With	
  the	
  exception	
  of	
  the	
  English	
  Second	
  Recension	
  and	
  

the	
  Ratold	
  Ordo,	
  the	
  remaining	
  royal	
  ordines	
  envisage	
  the	
  singing	
  of	
  a	
  litany	
  near	
  

the	
  beginning	
  of	
  the	
  ceremony	
  while	
  the	
  king	
  lay	
  prostrate	
  before	
  the	
  altar.	
  	
  In	
  

the	
  English	
  Second	
  Recension	
  and	
  Ratold	
  Ordo	
  the	
  ‘Te	
  Deum’	
  was	
  sung	
  at	
  this	
  

juncture.	
  	
  The	
  royal	
  ordo	
  in	
  Cologne	
  MS	
  141	
  and	
  the	
  English	
  Third	
  Recension	
  give	
  

no	
  details	
  as	
  to	
  the	
  content	
  of	
  the	
  litany,	
  whereas	
  the	
  PRG	
  and	
  Ordo	
  of	
  Saint-­‐

Bertin	
  relate	
  that	
  the	
  litany	
  should	
  include	
  the	
  twelve	
  apostles	
  and	
  the	
  same	
  

                                                             
234	
  Ibid.,	
  132–133.	
  
235	
  CANTUS:	
  A	
  database	
  for	
  Latin	
  Ecclesiastical	
  Chant:	
  	
  http://cantusdatabase.org/node/125307	
  
[accessed	
  9.8.2013].	
  
236	
  It	
  is	
  likely	
  that,	
  where	
  not	
  specified,	
  antiphons	
  and	
  other	
  musical	
  elements	
  were	
  adopted	
  from	
  
the	
  liturgy	
  for	
  the	
  day	
  on	
  which	
  an	
  inauguration	
  occurred.	
  



	
   87	
  

number	
  of	
  martyrs,	
  confessors	
  and	
  virgins.237	
  	
  The	
  Ordo	
  of	
  1200	
  stands	
  alone	
  in	
  

providing	
  the	
  full	
  text	
  of	
  the	
  litany	
  to	
  be	
  sung	
  at	
  this	
  point.	
  	
  It	
  begins	
  by	
  

beseeching	
  Christ	
  to	
  hear,	
  before	
  invoking	
  Mary	
  and	
  the	
  three	
  archangels,	
  

Michael,	
  Gabriel	
  and	
  Raphael.	
  	
  It	
  then	
  continues	
  to	
  mention	
  individually	
  the	
  

twelve	
  apostles,	
  then	
  twelve	
  martyrs,	
  twelve	
  confessors	
  and	
  twelve	
  virgins.238	
  	
  In	
  

other	
  words,	
  in	
  its	
  detail	
  it	
  conforms	
  to	
  the	
  pattern	
  outlined	
  in	
  the	
  PRG	
  and	
  Ordo	
  

of	
  Saint-­‐Bertin.	
  	
  This	
  is	
  not,	
  however,	
  to	
  suggest	
  that	
  the	
  litany	
  transmitted	
  in	
  the	
  

Ordo	
  of	
  1200	
  was	
  that	
  which	
  was	
  universally	
  used.	
  	
  Although	
  there	
  were	
  only	
  

twelve	
  apostles,	
  there	
  were	
  many	
  more	
  martyrs,	
  confessors	
  and	
  virgins	
  to	
  choose	
  

from	
  when	
  composing	
  a	
  litany.	
  	
  This	
  particular	
  litany	
  includes	
  six	
  confessor	
  

saints	
  closely	
  associated	
  with	
  Reims.	
  	
  These	
  saints,	
  Remigius	
  (Rémi),	
  Sixtus,	
  

Sinicius,	
  Rigobert,	
  Maurilius	
  and	
  Eutropia,	
  are	
  found	
  in	
  the	
  litany	
  to	
  be	
  sung	
  in	
  

the	
  ceremony	
  for	
  the	
  dedication	
  of	
  a	
  church	
  in	
  one	
  of	
  the	
  two	
  surviving	
  

manuscripts	
  containing	
  this	
  ordo	
  and	
  were	
  included	
  in	
  all	
  but	
  two	
  of	
  the	
  

succeeding	
  French	
  inauguration	
  ordines.239	
  

	
  

The	
  later	
  imperial	
  ordines	
  include	
  the	
  chanting	
  of	
  a	
  variety	
  of	
  laudes,	
  an	
  element	
  

that	
  is	
  absent	
  from	
  the	
  published	
  editions	
  of	
  the	
  ordines	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  

Germany.	
  	
  However,	
  before	
  we	
  see	
  these	
  facts	
  as	
  evidence	
  of	
  differences	
  between	
  

the	
  royal	
  and	
  imperial	
  rite,	
  or	
  between	
  different	
  national	
  traditions,	
  we	
  need	
  to	
  

consider	
  the	
  manuscript	
  transmission	
  of	
  litanies	
  and	
  laudes.	
  	
  As	
  Kantorowicz	
  

outlined,	
  the	
  laudes	
  were	
  usually	
  placed	
  separately	
  as	
  a	
  special	
  song,	
  perhaps	
  on	
  

the	
  fly-­‐leaves	
  of	
  a	
  manuscript,	
  or	
  within	
  a	
  liturgical	
  manuscript,	
  but	
  without	
  a	
  set	
  

place	
  in	
  the	
  service.240	
  	
  Given	
  that	
  the	
  laudes	
  were	
  sung	
  on	
  a	
  number	
  of	
  occasions,	
  

not	
  just	
  at	
  inaugurations	
  but	
  on	
  major	
  church	
  feasts,	
  not	
  including	
  them	
  within	
  

an	
  ordo	
  is	
  understandable	
  in	
  that	
  it	
  saved	
  copying	
  them	
  out	
  a	
  number	
  of	
  times	
  in	
  

the	
  same	
  manuscript.	
  	
  Again	
  we	
  see	
  the	
  limitations	
  of	
  the	
  liturgical	
  texts	
  with	
  

which	
  we	
  work,	
  for	
  we	
  cannot	
  conclude	
  that	
  litanies	
  were	
  a	
  peculiar	
  Frankish	
  

inclusion	
  and	
  that	
  the	
  singing	
  of	
  the	
  laudes	
  was	
  confined	
  to	
  imperial	
  ceremonies.	
  	
  

                                                             
237	
  ‘ceteris	
  in	
  choro	
  letaniam	
  breviter	
  psallentibus,	
  id	
  est	
  XII	
  apostolos	
  ac	
  totidem	
  martyres,	
  
confessores	
  et	
  virgines’.	
  	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:242;	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  Le	
  
pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1:248.	
  
238	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:252–253.	
  
239	
  Ibid.,	
  1:248.	
  
240	
  Kantorowicz,	
  “Ivories	
  and	
  Litanies,”	
  62.	
  



	
   88	
  

Indeed,	
  the	
  survival	
  of	
  laudes	
  texts	
  naming	
  William	
  the	
  Conqueror	
  and	
  his	
  queen	
  

Matilda	
  of	
  Flanders	
  makes	
  clear	
  that	
  the	
  laudes	
  were	
  also	
  an	
  important	
  part	
  of	
  

the	
  inauguration	
  ceremony	
  in	
  other	
  realms.241	
  

	
  

That	
  laudes	
  were	
  first	
  included	
  in	
  an	
  ordo	
  for	
  the	
  consecration	
  of	
  a	
  pope	
  should	
  

alert	
  us	
  to	
  the	
  reason	
  for	
  the	
  inclusion	
  of	
  laudes	
  in	
  the	
  later,	
  elaborate,	
  imperial	
  

ordines.242	
  	
  Their	
  inclusion	
  in	
  those	
  ordines,	
  which	
  originated	
  at	
  the	
  papal	
  curia,	
  is	
  

evidence	
  of	
  a	
  papal	
  desire	
  to	
  provide	
  complete	
  ordines	
  for	
  imperial	
  inauguration.	
  	
  

This	
  was	
  in	
  line	
  with	
  papal	
  attempts	
  to	
  downgrade	
  the	
  status	
  of	
  the	
  imperial	
  

inauguration.	
  	
  By	
  prescribing	
  the	
  exact	
  form	
  of	
  the	
  laudes	
  to	
  be	
  sung	
  at	
  the	
  

imperial	
  inauguration	
  any	
  flexibility	
  was	
  removed	
  from	
  the	
  liturgical	
  ordo.	
  	
  By	
  

looking	
  at	
  the	
  form	
  of	
  the	
  laudes	
  included	
  in	
  the	
  three	
  different	
  imperial	
  ordines	
  it	
  

is	
  possible	
  to	
  identify	
  a	
  change	
  in	
  the	
  papal	
  approach	
  to	
  the	
  laudes.	
  	
  	
  In	
  the	
  

Cencius	
  II	
  ordo	
  the	
  laudes	
  are	
  included	
  in	
  full,	
  following	
  the	
  crowning	
  of	
  the	
  

emperor	
  and	
  empress.	
  	
  We	
  learn	
  that	
  they	
  were	
  also	
  sung	
  after	
  the	
  ceremony	
  

outside	
  St.	
  Peter’s	
  and	
  at	
  San	
  Lorenzo	
  fuori	
  le	
  Mura,	
  presumably	
  using	
  the	
  same	
  

text.	
  

	
  

Laudes	
  in	
  Cencius	
  II	
  

‘Exaudi	
  Christe	
  
Domino	
  nostro	
  C.	
  a	
  Deo	
  decreto	
  summo	
  pontifici	
  et	
  universali	
  pape	
  vita	
  (x3)	
  
Exaudi	
  Christe	
  
Domino	
  nostro	
  a	
  Deo	
  coronato	
  magno	
  et	
  pacifico	
  imperatori	
  vita	
  et	
  victoria	
  (x3)	
  
Exaudi	
  Christe	
  
Domine	
  nostre	
  .N.	
  eius	
  coniugi	
  excellentissime	
  imperatrici	
  vita	
  (x3)	
  
Exaudi	
  Christe	
  
Exercitui	
  romano	
  et	
  theutonico	
  vita	
  et	
  victoria	
  (x3)	
  
Salvator	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancta	
  Maria	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Michael	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Gabriel	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Raphael	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Petre	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Paule	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  

                                                             
241	
  Gathagan,	
  “The	
  Trappings	
  of	
  Power:	
  The	
  Coronation	
  of	
  Mathilda	
  of	
  Flanders.”	
  
242	
  Benedict	
  of	
  St.	
  Peter’s	
  included	
  a	
  form	
  of	
  laudes	
  papales	
  in	
  a	
  rite	
  for	
  the	
  pope.	
  	
  Kantorowicz,	
  
“Ivories	
  and	
  Litanies,”	
  63.	
  



	
   89	
  

Sancte	
  Iohannes	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Gregori	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Maurici	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancte	
  Mercuri	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  (x3)	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  (x3)	
  
Spes	
  nostra	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Salus	
  nostra	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Victoria	
  nostra	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Honor	
  nostra	
  	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Gloria	
  nostra	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Murus	
  noster	
  inexpugnabilis	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Laus	
  nostra	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Triumphus	
  noster	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Ipsi	
  laus	
  honor	
  et	
  imperium	
  per	
  immortalia	
  secula	
  seculorum’.243	
  
	
  
The	
  pope	
  and	
  emperor	
  appear	
  together	
  in	
  these	
  laudes,	
  and	
  although	
  the	
  pope	
  is	
  

acclaimed	
  first,	
  this	
  priority	
  is	
  perhaps	
  counterbalanced	
  by	
  the	
  inclusion	
  of	
  an	
  

empress.	
  	
  Importantly	
  the	
  emperor	
  is	
  described	
  as	
  ‘a	
  Deo	
  coronatus’.	
  	
  This	
  phrase	
  

was	
  used	
  in	
  the	
  laudes	
  from	
  at	
  least	
  as	
  early	
  as	
  the	
  inauguration	
  of	
  Charlemagne	
  

in	
  800,	
  and	
  could	
  also	
  be	
  used	
  to	
  describe	
  saints	
  who	
  had	
  obtained	
  the	
  crown	
  of	
  

martyrdom.244	
  	
  The	
  wording	
  is	
  significant	
  as	
  it	
  implies	
  that	
  the	
  emperor	
  received	
  

his	
  crown,	
  and	
  hence	
  power,	
  directly	
  from	
  God.	
  	
  The	
  pope	
  might	
  appear	
  ahead	
  of	
  

the	
  emperor	
  in	
  the	
  laudes	
  hierarchy,	
  but	
  he	
  is	
  not	
  the	
  source	
  of	
  the	
  emperor’s	
  

authority.	
  	
  The	
  tricolon	
  ‘Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat’,	
  which	
  

is	
  included	
  in	
  the	
  laudes	
  in	
  Cencius	
  II,	
  is	
  normally	
  considered	
  to	
  be	
  the	
  laudes’	
  

most	
  distinctive	
  element.	
  	
  It	
  is	
  this	
  tricolon	
  that	
  differentiates	
  the	
  laudes	
  from	
  a	
  

litany	
  of	
  saints.	
  	
  Instead	
  of	
  the	
  penitential	
  spirit	
  of	
  a	
  litany	
  the	
  Christus	
  vincit	
  

chant	
  imbues	
  the	
  laudes	
  with	
  a	
  jubilant	
  character.245	
  	
  A	
  consideration	
  of	
  the	
  laudes	
  

contained	
  within	
  the	
  two	
  later	
  imperial	
  ordines	
  demonstrates	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  

the	
  papal	
  curia	
  sought	
  to	
  undermine	
  the	
  association	
  presented	
  in	
  the	
  laudes	
  

between	
  the	
  emperor,	
  God	
  and	
  Christ.	
  

	
  
	
  
                                                             
243	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  45–46.	
  
244	
  The	
  phrase	
  was	
  recorded	
  in	
  both	
  the	
  Life	
  of	
  Pope	
  Leo	
  and	
  in	
  the	
  Fulda	
  Reichsannalen:	
  
Bernhard	
  Opfermann,	
  Die	
  liturgischen	
  Herrscherakklamationen	
  im	
  Sacrum	
  Imperium	
  des	
  
Mittelalters	
  (Weimar,	
  1953),	
  21.	
  	
  The	
  multiplicity	
  of	
  ideas	
  inherent	
  in	
  the	
  action	
  of	
  crowning	
  is	
  
discussed	
  in	
  the	
  following	
  chapter.	
  
245	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  14.	
  



	
   90	
  

	
  
Laudes	
  in	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  
	
  
‘Exaudi	
  Christe	
  
Domino	
  N.	
  invictissimo	
  Romanorum	
  imperatori	
  et	
  semper	
  augusto	
  salus	
  et	
  
victoria	
  (x3)	
  
Salvator	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  (x3)	
  
Sancta	
  Maria	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  (x2)	
  
Sancte	
  Michael,	
  Sancte	
  Gabriel,	
  Sancte	
  Raphael,	
  
Sancte	
  Iohannes	
  Baptista	
  
Sancte	
  Petre,	
  Sancte	
  Paule,	
  Sancte	
  Andrea,	
  	
  
Sancte	
  Stephane,	
  Sancte	
  Laurenti,	
  Sancte	
  Vincenti,	
  
Sancte	
  Silvester,	
  Sancte	
  Leo,	
  Sancte	
  Gregori,	
  
Sancte	
  Benedicte,	
  Sancte	
  Basili,	
  Sancte	
  Saba,	
  
Sancta	
  Agnes,	
  Sancta	
  Cecilia,	
  Sancta	
  Lucia.	
  
Kyrieleyson	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christeleyson	
  
Kyrieleyson’.246	
  
	
  
The	
  laudes	
  in	
  the	
  ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia	
  are	
  almost	
  identical.	
  	
  The	
  only	
  

disparity	
  is	
  that	
  they	
  lack	
  the	
  Christeleyson	
  response.247	
  	
  The	
  divergence	
  between	
  

these	
  two	
  forms	
  of	
  the	
  laudes	
  and	
  the	
  laudes	
  in	
  Cencius	
  II	
  is	
  striking.	
  	
  The	
  

emperor	
  is	
  no	
  longer	
  described	
  as	
  crowned	
  by	
  God,	
  but	
  is	
  styled	
  instead	
  ‘semper	
  

augustus’,	
  like	
  an	
  ancient	
  Roman	
  emperor.	
  	
  The	
  Christus	
  vincit	
  tricolon	
  has	
  been	
  

completely	
  eradicated;	
  Christ	
  no	
  longer	
  rules	
  through	
  the	
  emperor.	
  	
  The	
  

repetitive	
  Christus	
  vincit	
  response	
  has	
  also	
  fallen	
  by	
  the	
  wayside,	
  and	
  instead	
  the	
  

list	
  of	
  saints	
  has	
  more	
  of	
  the	
  characteristics	
  of	
  a	
  penitential	
  litany.	
  	
  Perhaps	
  most	
  

importantly	
  the	
  pope	
  has	
  ceased	
  to	
  be	
  acclaimed	
  in	
  the	
  laudes.	
  	
  His	
  absence	
  is	
  not	
  

meant	
  to	
  imply	
  imperial	
  independence,	
  but	
  is	
  a	
  symptom	
  of	
  the	
  development	
  of	
  a	
  

specific	
  laudes	
  papales	
  for	
  acclaiming	
  the	
  pope.	
  	
  H.E.J.	
  Cowdrey	
  commented	
  ‘by	
  

their	
  exclusive	
  concentration	
  upon	
  either	
  pope	
  or	
  emperor,	
  these	
  high	
  medieval	
  

laudes	
  illustrate	
  the	
  post-­‐Gregorian	
  tension	
  between	
  the	
  sacerdotium	
  and	
  the	
  

regnum	
  as	
  the	
  constitutent	
  elements	
  of	
  Christian	
  society’.248	
  	
  They	
  certainly	
  

illustrate	
  post-­‐Gregorian	
  tension	
  between	
  the	
  pope	
  and	
  the	
  emperor,	
  but	
  it	
  is	
  

necessary	
  to	
  consider	
  non-­‐imperial	
  laudes	
  before	
  drawing	
  general	
  conclusions.	
  

	
  
                                                             
246	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  67–68.	
  
247	
  Ibid.,	
  82–83.	
  
248	
  H.E.J.	
  Cowdrey,	
  “The	
  Anglo-­‐Norman	
  Laudes	
  Regiae,”	
  Viator	
  12	
  (1981):	
  46.	
  



	
   91	
  

Although	
  laudes	
  are	
  most	
  often	
  to	
  be	
  found	
  apart	
  from	
  royal	
  inauguration	
  

ordines,	
  one	
  manuscript	
  of	
  the	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  English	
  rite	
  does	
  contain	
  

laudes,	
  thus	
  allowing	
  us	
  to	
  examine	
  them	
  as	
  part	
  of	
  the	
  inauguration	
  liturgy.	
  	
  That	
  

they	
  are	
  included	
  in	
  only	
  one	
  of	
  the	
  seven	
  surviving	
  manuscripts	
  of	
  the	
  English	
  

Third	
  Recension	
  is	
  again	
  indicative	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  such	
  liturgical	
  ordines	
  tended	
  

to	
  provide	
  a	
  framework	
  for	
  the	
  ceremony,	
  rather	
  than	
  to	
  specify	
  the	
  contents	
  of	
  a	
  

ceremony	
  in	
  its	
  entirety,	
  as	
  was	
  the	
  case	
  in	
  the	
  later	
  imperial	
  ordines.	
  	
  The	
  

manuscript	
  in	
  question	
  is	
  a	
  pontifical	
  that	
  was	
  written	
  in	
  Canterbury	
  in	
  the	
  

twelfth	
  century	
  and	
  is	
  now	
  MS	
  B.II.10	
  in	
  the	
  library	
  of	
  Trinity	
  College	
  Cambridge.	
  	
  

In	
  contrast	
  to	
  the	
  imperial	
  ordines,	
  that	
  include	
  the	
  laudes	
  in	
  the	
  middle	
  of	
  the	
  

ceremony,	
  the	
  laudes	
  in	
  the	
  Trinity	
  manuscript	
  come	
  after	
  the	
  ordo	
  for	
  the	
  king	
  

and	
  before	
  that	
  of	
  the	
  queen.	
  

	
  
Trinity	
  laudes	
  
	
  
‘Christus	
  vincit,	
  Christ	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  (x3)	
  
Exaudi	
  Christi	
  (x3)	
  
Summo	
  pontifici	
  et	
  universali	
  pape	
  vitae	
  et	
  salus	
  perpetua	
  
Salvator	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Sancte	
  Clemens	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Sancte	
  Syxte	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Sancte	
  Petre	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Exaudi	
  Christi	
  	
  
.N.	
  Regi	
  anglorum	
  a	
  deo	
  coronato	
  pax	
  salus	
  et	
  victoria	
  
Redemptor	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Sancte	
  Eadmunde	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Sancte	
  Ermenigelde	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Sancte	
  Oswald	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illum	
  adiuva	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Exaudi	
  Christi	
  	
  
.N.	
  Regine	
  anglorum	
  salus	
  et	
  vita	
  	
  
Redemptor	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illam	
  adiuva	
  
Sancta	
  Maria	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illam	
  adiuva	
  
Sancta	
  Felicitas	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illam	
  adiuva	
  
Sancta	
  Perpetua	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illam	
  adiuva	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Exaudi	
  Christi	
  	
  
.N.	
  Archiepiscopum	
  et	
  omnem	
  clerum	
  sibi	
  commissum	
  deus	
  conservet	
  



	
   92	
  

Salvator	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  
Sancte	
  Augustine	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  
Sancte	
  Dunstane	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  
Sancte	
  Elphege	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Exaudi	
  Christi	
  	
  
Episcopis	
  et	
  abbatibus	
  et	
  omnibus	
  sibi	
  commissis	
  pax	
  salus	
  et	
  vita	
  concordia	
  
Sancte	
  Benedicte	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  
Omnibus	
  principibus	
  &	
  cuncto	
  exercitui	
  anglorum	
  salus	
  et	
  victoria	
   	
  
Salvator	
  mundi	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  adiuva	
  
Sancte	
  Maurici	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  
Sancte	
  Sebastiane	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  
Sancte	
  Gregori	
   	
   	
   Resp:	
  Tu	
  illos	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Rex	
  regum	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Rex	
  noster	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  regnat	
  
Gloria	
  noster	
   	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  imperat	
  
Auxilium	
  nostram	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Fortitudino	
  nostra	
   	
   	
   Resp:	
  Christus	
  regnat	
  
Liberatio	
  et	
  redemptio	
  nostra	
   Resp:	
  Christus	
  imperat	
  
Victoria	
  nostra	
  invictissima	
  	
   Resp:	
  Christus	
  vincit	
  
Murus	
  noster	
  inexpugnabilis	
   Resp:	
  Christus	
  regnat	
  
Defensio	
  et	
  exultatio	
  nostra	
  	
   Resp:	
  Christus	
  imperat	
  
Ipsi	
  soli	
  imperium	
  gloria	
  et	
  potestas	
  per	
  immortalia	
  secula	
  seculorum	
  Amen	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Ipsi	
  soli	
  iubilatio	
  et	
  benedicto	
  per	
  infinita	
  secula	
  seculorum	
   	
   	
  Amen	
  
Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat	
  	
  
Ipsi	
  soli	
  honor	
  et	
  claritas	
  et	
  sapientia	
  per	
  infinita	
  secula	
  seculorum	
   	
  Amen’.	
  249	
  
	
  

These	
  twelfth-­‐century	
  English	
  laudes	
  give	
  no	
  indication	
  of	
  a	
  post-­‐Gregorian	
  

tension	
  between	
  sacerdotium	
  and	
  regnum.	
  	
  They	
  follow	
  the	
  traditional	
  pattern	
  of	
  

the	
  Gallo-­‐Frankish	
  laudes,	
  as	
  outlined	
  by	
  Cowdrey.250	
  	
  They	
  open	
  with	
  the	
  

characteristic	
  Christus	
  vincit	
  tricolon,	
  and	
  then	
  seek	
  heavenly	
  aid	
  for	
  the	
  

terrestrial	
  hierarchy,	
  with	
  the	
  pope	
  at	
  its	
  pinnacle.	
  	
  The	
  tricolon	
  is	
  repeated	
  

between	
  each	
  rank	
  in	
  the	
  hierarchy.	
  	
  Following	
  the	
  pope,	
  the	
  king	
  and	
  queen	
  are	
  

acclaimed,	
  then	
  come	
  the	
  archbishops	
  and	
  clerics,	
  the	
  bishops	
  and	
  abbots	
  and,	
  

finally,	
  the	
  barons	
  and	
  the	
  whole	
  army.	
  	
  The	
  laudes	
  conclude	
  with	
  a	
  celebration	
  of	
  

the	
  victorious	
  Christ,	
  into	
  which	
  the	
  Christus	
  vincit	
  chant	
  is	
  liberally	
  mixed.	
  	
  It	
  is	
  
                                                             
249	
  Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  MS	
  B.II.10,	
  f.108v-­‐109r.	
  
250	
  Cowdrey,	
  “The	
  Anglo-­‐Norman	
  Laudes	
  Regiae,”	
  44–45.	
  



	
   93	
  

worth	
  stressing	
  that	
  this	
  manuscript	
  originated	
  in	
  Canterbury.	
  	
  The	
  relationship	
  

between	
  the	
  English	
  king	
  and	
  archbishop	
  of	
  Canterbury	
  was	
  often	
  strained	
  

during	
  the	
  twelfth	
  century.	
  	
  These	
  laudes	
  do	
  not,	
  however,	
  reflect	
  the	
  bitterness	
  

that	
  led	
  to	
  several	
  archbishops,	
  most	
  famously	
  Thomas	
  Becket,	
  spending	
  years	
  in	
  

exile.	
  	
  Instead	
  we	
  find	
  a	
  text	
  in	
  which	
  the	
  pope,	
  king,	
  queen	
  and	
  archbishop	
  are	
  all	
  

fêted.	
  	
  The	
  triumphant	
  Christus	
  vincit	
  tricolon	
  abounds,	
  and	
  the	
  king	
  is	
  described	
  

as	
  ‘a	
  Deo	
  coronatus’.	
  	
  	
  In	
  the	
  Trinity	
  laudes,	
  unlike	
  those	
  emanating	
  from	
  the	
  

papal	
  curia,	
  regnum	
  and	
  sacerdotium	
  are	
  presented	
  in	
  harmony.	
  	
  The	
  laudes	
  

contained	
  within	
  the	
  inauguration	
  ordines	
  thus	
  suggest	
  that	
  the	
  pope	
  heavily	
  

influenced	
  the	
  imperial	
  liturgy,	
  but	
  that	
  this	
  influence	
  did	
  not	
  stretch	
  to	
  royal	
  

ceremonial.	
  

	
  

The	
  Trinity	
  laudes	
  can	
  be	
  used	
  to	
  raise	
  one	
  final	
  issue.	
  	
  Although	
  typically	
  papal	
  

saints	
  are	
  petitioned	
  for	
  the	
  pope,	
  the	
  saints	
  called	
  upon	
  for	
  the	
  king	
  and	
  

archbishop	
  have	
  an	
  undeniably	
  English	
  character.	
  	
  For	
  the	
  king,	
  three	
  royal	
  

saints,	
  St.	
  Edmund	
  and	
  St.	
  Oswald,	
  and	
  the	
  rather	
  more	
  obscure	
  saintly	
  princess	
  

Ermengild,	
  are	
  invoked.	
  	
  Ermengild	
  was	
  a	
  seventh-­‐century	
  abbess	
  of	
  Ely,	
  and	
  

niece	
  of	
  the	
  better-­‐known	
  royal	
  founder	
  of	
  the	
  abbey,	
  St.	
  Etheldreda.251	
  	
  Why	
  

Ermengild	
  is	
  invoked	
  rather	
  than	
  her	
  famous	
  aunt	
  is	
  unclear.	
  	
  However,	
  Gábor	
  

Klaniczay	
  has	
  seen	
  the	
  cult	
  of	
  the	
  Ely	
  royal	
  saints	
  as	
  epitomising	
  the	
  manner	
  in	
  

which	
  a	
  royal	
  cult	
  could	
  spread	
  to	
  embrace	
  other	
  members	
  of	
  a	
  dynasty.252	
  	
  For	
  

kings	
  seeking	
  to	
  bask	
  in	
  an	
  aura	
  of	
  reflected	
  sanctity,	
  this	
  dynastic	
  element	
  might	
  

have	
  been	
  attractive.	
  	
  The	
  choice	
  of	
  a	
  princess	
  is	
  also	
  indicative	
  of	
  the	
  importance	
  

of	
  female	
  royals	
  in	
  the	
  making	
  of	
  images	
  of	
  kingship.	
  	
  For	
  the	
  Archbishop	
  of	
  

Canterbury	
  three	
  of	
  his	
  saintly	
  predecessors,	
  Augustine,	
  Dunstan	
  and	
  Alphege,	
  

are	
  called	
  upon.	
  	
  Although	
  the	
  prayer	
  formulae	
  and	
  rubrics	
  of	
  the	
  inauguration	
  

ordines	
  tend	
  not	
  to	
  exhibit	
  ‘national’	
  characteristics,	
  in	
  the	
  composition	
  of	
  laudes	
  

saints	
  appropriate	
  to	
  the	
  setting	
  could	
  be	
  chosen.	
  	
  We	
  have	
  seen	
  that	
  this	
  is	
  also	
  

true	
  of	
  the	
  litany	
  transmitted	
  as	
  part	
  of	
  the	
  French	
  Ordo	
  of	
  1200.	
  	
  The	
  ordines,	
  for	
  

the	
  most	
  part,	
  present	
  a	
  royal	
  liturgy	
  for	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  that	
  
                                                             
251	
  Susan	
  Ridyard	
  has	
  comprehensively	
  discussed	
  the	
  origins	
  and	
  diffusion	
  of	
  the	
  cults	
  of	
  the	
  
royal	
  saints	
  of	
  Ely.	
  	
  See	
  Susan	
  Janet	
  Ridyard,	
  The	
  Royal	
  Saints	
  of	
  Anglo-­‐Saxon	
  England:	
  A	
  Study	
  of	
  
West	
  Saxon	
  and	
  East	
  Anglian	
  Cults	
  (Cambridge,	
  1988),	
  176–210.	
  
252	
  Gábor	
  Klaniczay,	
  Holy	
  Rulers	
  and	
  Blessed	
  Princesses:	
  Dynastic	
  Cults	
  in	
  Medieval	
  Central	
  Europe	
  
(Cambridge,	
  2002),	
  86.	
  



	
   94	
  

shows	
  little	
  ‘national’	
  variation.	
  	
  These	
  royal	
  liturgical	
  texts	
  provided	
  a	
  

framework	
  for	
  a	
  ceremony	
  that	
  could	
  be	
  adapted	
  to	
  particular	
  circumstances.	
  	
  

While	
  the	
  image	
  of	
  kingship	
  projected	
  in	
  the	
  ordines	
  was	
  to	
  a	
  large	
  extent	
  shared	
  

across	
  all	
  three	
  realms,	
  the	
  invoking	
  of	
  local	
  saints	
  reminds	
  us	
  that	
  this	
  shared	
  

outline	
  could	
  be	
  coloured	
  in	
  different	
  ways.	
  

	
  

This	
  investigation	
  into	
  spoken	
  and	
  sung	
  words	
  in	
  the	
  ordines	
  has	
  underscored	
  

Janet	
  Nelson’s	
  point,	
  that	
  what	
  we	
  find	
  in	
  the	
  ordines	
  are	
  ideas	
  ‘of	
  the	
  most	
  

general,	
  uncontentious	
  and	
  normative	
  kind’.253	
  	
  The	
  prayers	
  urge	
  the	
  king	
  to	
  be	
  

faithful	
  like	
  Abraham,	
  mild	
  like	
  Moses,	
  brave	
  like	
  Joshua,	
  humble	
  like	
  David	
  and	
  

wise	
  like	
  Solomon,	
  thus	
  providing	
  a	
  composite	
  Old	
  Testament	
  image	
  of	
  kingship.	
  	
  

We	
  have	
  also	
  seen	
  that,	
  to	
  a	
  large	
  extent,	
  royal	
  and	
  imperial	
  rites	
  shared	
  this	
  

biblical	
  vocabulary.	
  	
  However,	
  in	
  the	
  development	
  of	
  the	
  oath	
  in	
  the	
  imperial	
  

ordines,	
  in	
  the	
  musical	
  accompaniment,	
  which	
  explicitly	
  associated	
  the	
  pope	
  with	
  

St.	
  Peter,	
  and,	
  perhaps	
  most	
  obviously	
  in	
  the	
  rewriting	
  of	
  the	
  imperial	
  laudes,	
  the	
  

potential	
  of	
  these	
  ideas	
  to	
  be	
  contentious	
  can	
  be	
  glimpsed.	
  	
  The	
  following	
  chapter	
  

will	
  examine	
  how	
  the	
  evidence	
  gleaned	
  from	
  increasingly	
  sophisticated	
  rubrics	
  

points	
  to	
  papal	
  attempts	
  to	
  suppress	
  the	
  general	
  and	
  normative	
  ideas	
  found	
  in	
  

the	
  ordines.	
  	
  It	
  will	
  also	
  demonstrate	
  how	
  these	
  ideas	
  could	
  be	
  reinterpreted	
  as	
  

part	
  of	
  royal	
  attempts	
  to	
  reassert	
  a	
  Christological	
  image	
  of	
  kingship.	
  

                                                             
253	
  Nelson,	
  “The	
  Rites	
  of	
  the	
  Conqueror,”	
  122.	
  



	
   95	
  

Chapter	
  3	
  	
  

Approaches	
  to	
  Liturgical	
  Texts	
  II:	
  Rubrication,	
  Regalia	
  

and	
  Royal	
  Marriage	
  
	
  

The	
  previous	
  chapter	
  focused	
  on	
  spoken	
  and	
  sung	
  elements	
  in	
  the	
  ordines.	
  	
  As	
  we	
  

have	
  seen	
  in	
  the	
  context	
  of	
  litanies	
  of	
  saints,	
  such	
  chants,	
  prayers	
  and	
  oaths	
  were	
  

associated	
  with	
  ritual	
  acts,	
  in	
  the	
  case	
  of	
  litanies	
  with	
  prostration	
  before	
  the	
  altar.	
  	
  

In	
  this	
  chapter	
  the	
  focus	
  will	
  be	
  on	
  the	
  ritual	
  acts	
  themselves	
  and	
  on	
  items	
  of	
  

regalia	
  involved	
  in	
  the	
  myriad	
  mini	
  rituals,	
  which	
  together	
  made	
  up	
  the	
  

inauguration	
  ceremony.	
  	
  It	
  has	
  been	
  noted	
  that	
  prayer	
  formulae	
  in	
  the	
  ordines	
  

remained	
  relatively	
  static	
  from	
  the	
  ninth	
  century	
  to	
  the	
  end	
  of	
  the	
  period	
  under	
  

consideration	
  here.	
  	
  This	
  is	
  not	
  to	
  say,	
  however,	
  that	
  monarchical	
  inauguration	
  

did	
  not	
  evolve	
  after	
  the	
  Carolingian	
  age.	
  	
  To	
  reveal	
  these	
  changes	
  we	
  need	
  to	
  

consider	
  another	
  aspect	
  of	
  the	
  ordines:	
  their	
  rubrication.	
  	
  As	
  Jackson	
  has	
  

commented,	
  ‘it	
  is	
  the	
  rubrics	
  that	
  change	
  most	
  of	
  all,	
  and	
  it	
  is	
  primarily	
  in	
  them	
  

that	
  one	
  must	
  seek	
  the	
  changing	
  perceptions	
  of	
  medieval	
  kingship’.254	
  	
  To	
  take	
  

Jackson’s	
  point	
  further,	
  mutable	
  rubrics	
  had	
  the	
  effect	
  of	
  making	
  static	
  prayer	
  

formulae	
  dynamic.	
  	
  They	
  altered	
  the	
  context	
  in	
  which	
  the	
  prayers	
  were	
  to	
  be	
  

understood,	
  allowing	
  innovative	
  materials	
  to	
  be	
  woven	
  from	
  traditional	
  threads.	
  	
  

A	
  discussion	
  of	
  rubrics	
  and	
  regalia	
  must	
  thus	
  refer	
  to	
  their	
  associated	
  prayer	
  

formulae.	
  	
  This	
  analysis	
  precipitates	
  a	
  consideration	
  of	
  royal	
  marriage,	
  which	
  

points	
  to	
  an	
  important	
  reinterpretation	
  of	
  Christological	
  kingship	
  in	
  a	
  period	
  

generally	
  considered	
  to	
  have	
  witnessed	
  its	
  decline.	
  

	
  

	
  

Rubrication	
  

	
  

The	
  most	
  striking	
  contrast	
  in	
  rubrication	
  is	
  that	
  found	
  between,	
  on	
  the	
  one	
  hand,	
  

the	
  three	
  later	
  imperial	
  ordines	
  (Cencius	
  II,	
  The	
  Staufen	
  Ordo	
  and	
  the	
  Ordo	
  of	
  the	
  

Roman	
  Curia)	
  and,	
  on	
  the	
  other,	
  the	
  remaining	
  royal	
  and	
  imperial	
  ordines.	
  	
  These	
  

                                                             
254	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:35.	
  



	
   96	
  

three	
  imperial	
  ordines	
  outline	
  the	
  ritual	
  elements	
  in	
  the	
  imperial	
  inauguration	
  

ceremony	
  to	
  a	
  considerably	
  higher	
  level	
  of	
  complexity	
  than	
  in	
  any	
  of	
  the	
  other	
  

ordines	
  under	
  consideration.	
  	
  The	
  specificity	
  of	
  these	
  imperial	
  ordines	
  explains	
  

their	
  elaboration,	
  at	
  least	
  in	
  part.	
  	
  Unlike	
  the	
  royal	
  ordines,	
  which,	
  as	
  discussed	
  in	
  

the	
  previous	
  chapter,	
  are	
  not	
  country	
  specific	
  and	
  make	
  no	
  mention	
  of	
  a	
  

particular	
  inauguration	
  church	
  or	
  celebrant,	
  these	
  three	
  imperial	
  ordines	
  are	
  full	
  

of	
  detail	
  about	
  St.	
  Peter’s	
  and	
  Roman	
  topography,	
  and	
  the	
  actions	
  of	
  the	
  pope	
  and	
  

other	
  named	
  episcopal	
  celebrants.	
  	
  In	
  the	
  royal	
  ordines	
  the	
  focus	
  is	
  on	
  the	
  

monarch,	
  in	
  the	
  imperial	
  ordines	
  there	
  is	
  a	
  dual	
  focus.	
  	
  This	
  is	
  made	
  explicit	
  even	
  

in	
  the	
  incipit	
  to	
  Cencius	
  II:	
  ‘Incipit	
  ordo	
  romanus	
  ad	
  benedicendum	
  imperatorem,	
  

quando	
  coronam	
  accipit	
  a	
  domino	
  papa	
  in	
  basilica	
  beati	
  Petri	
  apostoli	
  ad	
  altare	
  

sancti	
  Mauritii’.255	
  	
  The	
  reference	
  to	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  appears,	
  at	
  first	
  

glance,	
  to	
  be	
  innocent	
  enough.	
  	
  On	
  further	
  examination,	
  however,	
  the	
  inclusion	
  of	
  

this	
  detail	
  in	
  an	
  ordo	
  written	
  at	
  the	
  papal	
  curia	
  and	
  copied	
  by	
  a	
  future	
  pope,	
  can	
  

be	
  shown	
  to	
  be	
  charged	
  with	
  the	
  language	
  of	
  papal	
  supremacy.256	
  	
  For	
  the	
  

consecration	
  of	
  the	
  emperor	
  had	
  previously	
  taken	
  place	
  in	
  front	
  of	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  

Peter	
  and	
  the	
  change	
  of	
  location	
  of	
  imperial	
  unction	
  to	
  an	
  altar	
  in	
  a	
  side	
  aisle	
  is	
  

clearly	
  demonstrative,	
  as	
  Ernst	
  Kantorowicz	
  recognised,	
  of	
  a	
  downgrading	
  of	
  the	
  

imperial	
  ceremony.257	
  	
  	
  

	
  

A	
  brief	
  glance	
  at	
  Tables	
  10	
  to	
  15	
  (grouped	
  together	
  in	
  Appendix	
  3)	
  makes	
  

immediately	
  apparent	
  the	
  difference	
  in	
  length	
  and	
  complexity	
  of	
  the	
  three	
  later	
  

imperial	
  ordines	
  in	
  stark	
  contrast	
  to	
  the	
  earlier	
  imperial	
  ordines	
  and	
  to	
  a	
  lesser	
  

extent	
  the	
  royal	
  ordines.	
  	
  Whereas	
  the	
  royal	
  ordines	
  have	
  between	
  fourteen	
  and	
  

twenty-­‐three	
  distinct	
  ritual	
  acts	
  (including	
  those	
  related	
  to	
  queens),	
  the	
  later	
  

imperial	
  ordines	
  have	
  between	
  twenty-­‐nine	
  and	
  thirty-­‐nine	
  (including	
  those	
  

related	
  to	
  empresses).	
  	
  The	
  jump	
  from	
  Cencius	
  I	
  to	
  Cencius	
  II	
  is	
  particularly	
  

pronounced,	
  suggesting	
  that	
  the	
  increasing	
  specificity	
  of	
  the	
  imperial	
  ordines	
  was	
  

no	
  organic	
  process	
  of	
  accretion,	
  but	
  rather	
  a	
  deliberate	
  attempt	
  by	
  the	
  papal	
  

                                                             
255	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  36.	
  	
  Cf.	
  unspecific	
  royal	
  incipit	
  cited	
  above	
  p.	
  70.	
  
256	
  The	
  ordines	
  Cencius	
  I	
  and	
  II	
  are	
  transmitted	
  in	
  the	
  Liber	
  Censuum	
  of	
  Cencius,	
  later	
  Pope	
  
Honorius	
  III	
  (1216-­‐27).	
  	
  Earlier	
  historians	
  dated	
  the	
  ordo	
  Cencius	
  II	
  to	
  the	
  early	
  eleventh	
  century,	
  
more	
  recently	
  Elze	
  has	
  dated	
  it	
  to	
  the	
  first	
  half	
  of	
  the	
  twelfth	
  century,	
  a	
  dating	
  I	
  have	
  accepted.	
  
257	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  143;	
  Walter	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government	
  in	
  the	
  
Middle	
  Ages:	
  A	
  Study	
  in	
  the	
  Ideological	
  Relation	
  of	
  Clerical	
  to	
  Lay	
  Power	
  (London,	
  1955),	
  253–261.	
  



	
   97	
  

curia	
  to	
  fix	
  the	
  details	
  of	
  the	
  ceremony.	
  	
  Whereas	
  royal	
  ordines	
  continued	
  to	
  

provide	
  flexible	
  model	
  texts	
  that	
  could	
  be	
  adapted	
  to	
  circumstances,	
  the	
  later	
  all-­‐

encompassing	
  and	
  rigid	
  imperial	
  ordines	
  ensured	
  that	
  the	
  primacy	
  of	
  the	
  pope	
  

within	
  the	
  event	
  was	
  permanently	
  secured.	
  	
  A	
  symptom	
  of	
  this	
  tendency	
  is	
  to	
  be	
  

found	
  in	
  the	
  fact	
  that	
  these	
  later	
  imperial	
  ordines	
  go	
  into	
  great	
  detail	
  about	
  acts	
  

that	
  took	
  place	
  outside	
  of	
  the	
  walls	
  of	
  St.	
  Peter’s.	
  	
  A	
  number	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  

include	
  a	
  procession	
  from	
  palace	
  to	
  church	
  without	
  going	
  into	
  much	
  detail.	
  	
  They	
  

tell	
  us	
  only	
  that	
  two	
  bishops	
  were	
  to	
  lead	
  the	
  king	
  to	
  the	
  church	
  in	
  a	
  procession	
  

carrying	
  the	
  gospel,	
  unnamed	
  relics,	
  crosses	
  and	
  incense.258	
  In	
  the	
  royal	
  ordines	
  

all	
  other	
  action	
  is	
  envisaged	
  as	
  taking	
  place	
  within	
  a	
  church.	
  	
  In	
  the	
  later	
  imperial	
  

ordines	
  important	
  symbolic	
  acts	
  are	
  described	
  that	
  take	
  place	
  outside	
  St.	
  Peter’s	
  

both	
  before	
  and	
  after	
  the	
  act	
  of	
  consecration	
  itself.	
  	
  The	
  importance	
  of	
  these	
  acts	
  

will	
  be	
  discussed	
  presently.	
  	
  Relevant	
  in	
  this	
  context	
  is	
  the	
  papal	
  desire	
  to	
  fix	
  

even	
  the	
  non-­‐liturgical	
  elements	
  of	
  an	
  inauguration.	
  	
  Cencius	
  II	
  includes	
  details	
  

about	
  the	
  feast	
  to	
  be	
  held	
  following	
  the	
  inauguration.	
  	
  It	
  is	
  well	
  known	
  that	
  such	
  

feasts	
  were	
  features	
  of	
  royal	
  inauguration,	
  but	
  such	
  non-­‐liturgical	
  minutiae	
  are	
  

not	
  to	
  be	
  found	
  in	
  royal	
  ordines.	
  

	
  

These	
  later	
  imperial	
  ordines	
  contain	
  a	
  wealth	
  of	
  information	
  about	
  the	
  

participants	
  involved	
  in	
  the	
  inauguration	
  and	
  the	
  sites,	
  both	
  within	
  and	
  outside	
  

St.	
  Peter’s,	
  at	
  which	
  particular	
  acts	
  should	
  take	
  place.	
  	
  This	
  is	
  quite	
  different	
  from	
  

the	
  royal	
  ordines,	
  which	
  are	
  full	
  of	
  general	
  designations	
  such	
  as	
  ‘bishop’	
  or	
  

‘metropolitan’	
  with	
  no	
  further	
  qualifying	
  words.	
  	
  For	
  instance,	
  the	
  Third	
  

Recension	
  of	
  the	
  English	
  ordines	
  does	
  not	
  specify	
  that	
  it	
  is	
  the	
  Archbishop	
  of	
  

Canterbury	
  that	
  is	
  to	
  anoint	
  the	
  king,	
  and	
  the	
  Saint-­‐Bertin	
  Ordo,	
  while	
  making	
  

clear	
  that	
  several	
  celebrants	
  were	
  involved,	
  refers	
  generally	
  to	
  ‘unus	
  

episcoporum’	
  saying	
  one	
  prayer	
  and	
  ‘alius	
  episcopus’	
  the	
  following	
  prayer.259	
  	
  

Even	
  the	
  earlier,	
  considerably	
  briefer	
  and	
  less	
  specific,	
  imperial	
  ordines	
  mention	
  

that	
  it	
  was	
  the	
  Cardinal	
  Bishop	
  of	
  Ostia	
  that	
  anointed	
  the	
  emperor	
  and	
  all	
  

imperial	
  ordines	
  also	
  mention	
  other	
  celebrants	
  by	
  name.	
  	
  These	
  are	
  the	
  cardinal	
  

bishops	
  of	
  Albano	
  and	
  Porto,	
  who	
  say	
  prayers	
  over	
  the	
  emperor	
  elect	
  shortly	
  
                                                             
258	
  The	
  ordines	
  including	
  this	
  information	
  are	
  those	
  in	
  the	
  PRG,	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  141,	
  
Saint-­‐Bertin	
  and	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200.	
  
259	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  32–33;	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:243.	
  	
  



	
   98	
  

after	
  his	
  entry	
  to	
  St.	
  Peter’s.	
  	
  These	
  three	
  Lateran	
  bishops,	
  of	
  Ostia,	
  Porto	
  and	
  

Albano,	
  also	
  took	
  part	
  in	
  the	
  consecration	
  of	
  the	
  pope,	
  a	
  surprising	
  parallel,	
  given	
  

that	
  these	
  ordines	
  in	
  general	
  seek	
  to	
  downgrade	
  the	
  imperial	
  ceremony.260	
  	
  

However,	
  in	
  imperial	
  inauguration	
  the	
  focus	
  is	
  very	
  much	
  on	
  the	
  pope’s	
  role	
  

rather	
  than	
  the	
  actions	
  of	
  the	
  bishops.	
  	
  As	
  Walter	
  Ullmann	
  long	
  ago	
  recognised,	
  

the	
  climax	
  of	
  the	
  imperial	
  inauguration	
  was	
  the	
  coronation,	
  in	
  which	
  ‘the	
  pope’s	
  

function	
  is…brought	
  into	
  clearest	
  possible	
  relief’.261	
  	
  In	
  addition	
  to	
  supplying	
  

information	
  about	
  the	
  celebrants,	
  the	
  later	
  imperial	
  ordines	
  include	
  precise	
  

information	
  about	
  where	
  exactly	
  acts	
  should	
  take	
  place.	
  	
  In	
  the	
  Staufen	
  Ordo,	
  for	
  

example,	
  we	
  are	
  told	
  that	
  the	
  Bishop	
  of	
  Albano	
  speaks	
  his	
  prayer	
  ‘ante	
  ipsam	
  

portam	
  argenteam’,	
  and	
  the	
  Bishop	
  of	
  Porto	
  within	
  St.	
  Peter’s	
  ‘in	
  medio	
  rote’.262	
  	
  A	
  

number	
  of	
  different	
  altars	
  within	
  St.	
  Peter’s	
  are	
  also	
  mentioned.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  

the	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  where	
  the	
  emperor	
  is	
  crowned	
  by	
  the	
  pope,	
  and	
  the	
  altar	
  of	
  

St.	
  Maurice	
  where	
  he	
  is	
  anointed	
  by	
  the	
  bishop	
  of	
  Ostia,	
  Cencius	
  II	
  also	
  has	
  a	
  

number	
  of	
  acts	
  taking	
  place	
  at	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  Gregory.	
  	
  Outside	
  of	
  St.	
  Peter’s,	
  

other	
  Roman	
  churches	
  and	
  sites	
  are	
  also	
  referred	
  to	
  in	
  all	
  three	
  texts.	
  

	
  

Comparing	
  ritual	
  acts	
  common	
  to	
  the	
  royal	
  and	
  imperial	
  ordines	
  highlights	
  the	
  

manner	
  in	
  which	
  the	
  participation	
  of	
  the	
  pope	
  skews	
  the	
  focus	
  away	
  from	
  the	
  

elect	
  towards	
  the	
  celebrant.	
  	
  A	
  kiss	
  of	
  peace	
  is	
  included	
  in	
  all	
  but	
  one	
  of	
  the	
  royal	
  

ordines	
  under	
  consideration	
  here,	
  with	
  only	
  the	
  English	
  Second	
  Recension	
  

making	
  no	
  mention	
  of	
  this	
  act,	
  which	
  in	
  all	
  other	
  cases	
  was	
  envisaged	
  as	
  taking	
  

place	
  near	
  the	
  conclusion	
  of	
  the	
  inauguration.263	
  	
  Unsurprisingly	
  we	
  find	
  no	
  

mention	
  of	
  a	
  kiss	
  in	
  the	
  cursory	
  earlier	
  imperial	
  texts	
  in	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  

MS	
  141	
  and	
  Cencius	
  I.	
  	
  A	
  kiss	
  of	
  peace	
  is,	
  however,	
  included	
  in	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  

and	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia,	
  where	
  it	
  similarly	
  takes	
  place	
  near	
  the	
  

conclusion	
  of	
  the	
  ceremony,	
  directly	
  after	
  the	
  emperor	
  has	
  made	
  an	
  offering	
  of	
  

gold	
  to	
  the	
  pope.	
  	
  A	
  kiss	
  of	
  peace	
  appears	
  in	
  Cencius	
  II	
  in	
  a	
  different	
  context,	
  

which	
  will	
  be	
  described	
  in	
  the	
  following	
  paragraph.	
  	
  The	
  kiss	
  of	
  peace	
  is	
  a	
  ritual	
  

in	
  which	
  participants	
  assume	
  a	
  degree	
  of	
  equality.	
  	
  It	
  does	
  not	
  exalt	
  one	
  
                                                             
260	
  The	
  Bishop	
  of	
  Ostia	
  had	
  consecrated	
  the	
  pope	
  since	
  336.	
  	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  
Government,	
  226.	
  
261	
  Ibid.	
  
262	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  63–64.	
  
263	
  As	
  can	
  be	
  seen	
  from	
  Tables	
  10	
  and	
  11	
  the	
  exact	
  position	
  varies	
  slightly.	
  



	
   99	
  

participant	
  above	
  another	
  and	
  instead	
  acts	
  as	
  a	
  clear	
  sign	
  of	
  mutual	
  respect.264	
  	
  

The	
  kiss	
  of	
  peace	
  is	
  the	
  only	
  kissing	
  ritual	
  found	
  in	
  the	
  royal	
  ordines.	
  	
  In	
  contrast	
  

the	
  imperial	
  ordines	
  contain	
  a	
  number	
  of	
  other	
  acts	
  in	
  which	
  kissing	
  features,	
  and	
  

in	
  these	
  acts	
  the	
  pecking	
  order	
  of	
  the	
  participants	
  is	
  made	
  apparent.	
  

	
  

Before	
  the	
  emperor	
  elect	
  even	
  entered	
  St.	
  Peter’s	
  he	
  had	
  first	
  to	
  kiss	
  the	
  feet	
  of	
  

the	
  pope,	
  who	
  waited	
  outside	
  the	
  church	
  of	
  St.	
  Maria	
  in	
  Turri,	
  seated	
  at	
  the	
  top	
  of	
  

the	
  steps,	
  thereby	
  emphasising	
  his	
  higher	
  position.	
  	
  In	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  and	
  the	
  

Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia	
  the	
  kissing	
  of	
  the	
  pope’s	
  feet	
  is	
  immediately	
  followed	
  by	
  

the	
  emperor	
  offering	
  the	
  pope	
  ‘aurum	
  quantum	
  sibi	
  placuerit’.265	
  	
  As	
  with	
  the	
  kiss	
  

of	
  peace	
  envisaged	
  later	
  in	
  the	
  ceremony	
  in	
  these	
  two	
  ordines,	
  kissing	
  and	
  gold	
  go	
  

hand	
  in	
  hand.	
  	
  Following	
  this	
  gift	
  of	
  gold	
  the	
  pope	
  reponds	
  with	
  a	
  kiss	
  and	
  an	
  

embrace.266	
  	
  This	
  kiss	
  is	
  not	
  the	
  mutual	
  kiss	
  of	
  peace	
  but	
  a	
  kiss	
  given	
  as	
  a	
  sign	
  that	
  

the	
  pope	
  accepts	
  the	
  submission	
  and	
  gifts	
  of	
  the	
  emperor	
  elect.267	
  	
  Cencius	
  II	
  

differs	
  from	
  the	
  later	
  two	
  ordines	
  in	
  that,	
  following	
  the	
  kissing	
  of	
  feet,	
  the	
  

emperor	
  elect	
  swears	
  the	
  oath	
  and	
  is	
  then	
  asked	
  three	
  times	
  by	
  the	
  pope	
  if	
  he	
  

would	
  like	
  to	
  be	
  at	
  peace	
  with	
  the	
  church,	
  to	
  which	
  the	
  elect	
  responds	
  ‘volo’.	
  	
  The	
  

pope	
  then	
  declares	
  that	
  he	
  gives	
  the	
  elect	
  peace	
  ‘sicut	
  Dominus	
  dedit	
  discipulis	
  

suis’.268	
  	
  	
  This	
  is	
  a	
  bestowal	
  of	
  peace	
  in	
  which	
  the	
  pope	
  assumes	
  the	
  role	
  of	
  Christ	
  

and	
  the	
  elect	
  one	
  of	
  his	
  disciples,	
  rather	
  than	
  the	
  mutual	
  kiss	
  of	
  peace.	
  	
  The	
  kiss	
  

itself	
  is	
  one-­‐sided	
  and	
  by	
  kissing	
  the	
  elect	
  on	
  the	
  forehead,	
  chin	
  and	
  cheeks	
  the	
  

pope	
  forms	
  a	
  cross.269	
  	
  The	
  pope	
  then	
  asks	
  the	
  elect	
  three	
  times	
  whether	
  he	
  would	
  

like	
  to	
  be	
  a	
  ‘filius	
  ecclesie’,	
  to	
  which	
  the	
  elect	
  thrice	
  responds	
  in	
  the	
  affirmative,	
  

after	
  which	
  he	
  is	
  received	
  as	
  a	
  son	
  of	
  the	
  Church.	
  	
  The	
  visual	
  manifestation	
  of	
  this	
  

adoption	
  is	
  that	
  the	
  emperor	
  elect	
  is	
  enfolded	
  under	
  the	
  mantle	
  of	
  the	
  pope	
  and	
  

                                                             
264	
  The	
  importance	
  and	
  widely	
  understood	
  meaning	
  of	
  this	
  ritual	
  was	
  clearly	
  demonstrated	
  in	
  the	
  
course	
  of	
  the	
  dispute	
  between	
  Henry	
  II	
  of	
  England	
  and	
  Thomas	
  Becket.	
  	
  Timothy	
  Reuter,	
  “Velle	
  
Sibi	
  Fieri	
  in	
  Forma	
  Hac:	
  Symbolic	
  Acts	
  in	
  the	
  Becket	
  Dispute,”	
  in	
  Medieval	
  Polities	
  and	
  Modern	
  
Mentalities,	
  ed.	
  Janet	
  L.	
  Nelson	
  (Cambridge,	
  2006),	
  182–183.	
  
265	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  62.	
  
266	
  Ibid.	
  
267	
  This	
  embrace	
  is	
  perhaps	
  a	
  simplified	
  version	
  of	
  the	
  enfolding	
  under	
  the	
  pope’s	
  mantle	
  as	
  found	
  
in	
  Cencius	
  II.	
  
268	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  37.	
  
269	
  Ibid.	
  



	
   100	
  

kisses	
  the	
  pope	
  on	
  the	
  breast.270	
  	
  The	
  actions	
  of	
  the	
  pope	
  and	
  emperor	
  elect	
  are	
  

far	
  from	
  symmetrical.	
  	
  On	
  the	
  contrary,	
  these	
  kissing	
  rituals	
  make	
  clear	
  that	
  the	
  

relationship	
  of	
  pope	
  to	
  emperor	
  is	
  like	
  that	
  of	
  Christ	
  to	
  his	
  disciples	
  or	
  a	
  father	
  to	
  

his	
  son.	
  

	
  

Although	
  the	
  selected	
  ordines	
  vary	
  greatly	
  in	
  detail	
  and	
  length,	
  all	
  twelve	
  describe	
  

the	
  two	
  most	
  important	
  ritual	
  acts:	
  anointing	
  and	
  crowning,	
  and	
  in	
  all	
  cases	
  they	
  

appear	
  in	
  that	
  order.	
  	
  Even	
  so,	
  these	
  two	
  ritual	
  acts	
  vary	
  across	
  the	
  ordines	
  in	
  

important	
  ways.	
  	
  Significantly,	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  the	
  emperor	
  was	
  anointed	
  

has	
  been	
  seen	
  as	
  exemplifying	
  the	
  downgrading	
  of	
  anointing	
  within	
  the	
  imperial	
  

inauguration,	
  in	
  which,	
  as	
  noted	
  above,	
  coronation	
  by	
  the	
  pope	
  had	
  become	
  the	
  

central	
  rite.	
  	
  In	
  a	
  famous	
  letter	
  of	
  1204,	
  Innocent	
  III	
  delineated	
  the	
  differences	
  

between	
  royal	
  and	
  episcopal	
  anointing	
  and	
  used	
  these	
  divergences	
  to	
  argue	
  for	
  

the	
  superiority	
  of	
  bishops	
  over	
  kings.271	
  	
  Writing	
  to	
  the	
  Bulgrian	
  primate,	
  the	
  

archbishop	
  of	
  Trnovo	
  about	
  anointing	
  within	
  the	
  Roman	
  church,	
  he	
  declared,	
  	
  

‘Refert	
   autem	
   inter	
   pontificis	
   et	
   principis	
   unctionem,	
   quia	
   caput	
  

pontificis	
   crismate	
   consecratur,	
   brachium	
   vero	
   principis	
   oleo	
  

delinitur,	
   ut	
   ostendatur,	
   quanta	
   sit	
   differentia	
   inter	
   auctoritatem	
  

pontificis	
  et	
  principis	
  potestatem’.272	
  

As	
  Carl	
  Erdmann	
  long	
  since	
  recognised,	
  there	
  are	
  two	
  issues	
  at	
  stake	
  here,	
  firstly	
  

the	
  type	
  of	
  oil	
  used	
  and	
  secondly	
  the	
  part	
  of	
  the	
  body	
  anointed.	
  	
  He	
  noted	
  that	
  

according	
  to	
  the	
  ordo	
  Cencius	
  I,	
  the	
  emperor	
  was	
  not	
  anointed	
  on	
  the	
  head,	
  but	
  

on	
  the	
  right	
  arm	
  and	
  between	
  the	
  shoulders,	
  and	
  with	
  oleum	
  exorcitatum	
  rather	
  

than	
  with	
  chrism.273	
  	
  This	
  manner	
  of	
  anointing	
  appears	
  in	
  all	
  the	
  imperial	
  ordines	
  

under	
  consideration	
  here.	
  	
  Erdmann	
  argued	
  that	
  the	
  distinction	
  between	
  oil	
  and	
  

chrism	
  was	
  not	
  as	
  clear-­‐cut	
  as	
  Innocent	
  III	
  suggested,	
  but	
  this	
  view	
  is	
  refuted	
  by	
  

Ullmann	
  who	
  stresses	
  that	
  there	
  are	
  three	
  types	
  of	
  oil	
  used	
  in	
  liturgical	
  contexts	
  
                                                             
270	
  See	
  Walter	
  Ullmann’s	
  analysis	
  of	
  the	
  adoption	
  in	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government,	
  
257.	
  
271	
  This	
  passage	
  is	
  cited	
  by	
  almost	
  all	
  scholars	
  concerned	
  with	
  liturgy	
  or	
  coronation.	
  	
  See	
  for	
  
example	
  Erdmann,	
  Forschungen	
  zur	
  politischen	
  Ideenwelt	
  des	
  Frühmittelalters,	
  71;	
  Kantorowicz,	
  
The	
  King’s	
  Two	
  Bodies,	
  319–320;	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government,	
  227.	
  	
  
272	
  Othmar	
  Hageneder,	
  Andrea	
  Sommerlechner,	
  and	
  Herwig	
  Weigl,	
  eds.,	
  Die	
  Register	
  Papst	
  
Innocenz’	
  III.,	
  vol.	
  7	
  (Vienna,	
  1997),	
  11;	
  Innocent's	
  letter	
  was	
  incorporated	
  into	
  the	
  first	
  book	
  of	
  
the	
  Liber	
  Extra	
  of	
  Pope	
  Gregory	
  IX	
  (tit.	
  XV,	
  cap.	
  I).	
  	
  Emil	
  Albert	
  Friedberg	
  and	
  Aemilius	
  Ludwig	
  
Richter,	
  eds.,	
  Corpus	
  Iuris	
  Canonici,	
  vol.	
  2	
  (Leipzig,	
  1881),	
  131-­‐134.	
  
273	
  Erdmann,	
  Forschungen	
  zur	
  politischen	
  Ideenwelt	
  des	
  Frühmittelalters,	
  71.	
  



	
   101	
  

and	
  that	
  the	
  differences	
  must	
  be	
  recognised.274	
  	
  In	
  any	
  case	
  it	
  is	
  apparent	
  that	
  in	
  

the	
  context	
  of	
  imperial	
  inauguration	
  the	
  pope	
  could	
  ensure	
  a	
  lower	
  grade	
  of	
  oil	
  

was	
  used	
  and	
  that	
  the	
  emperor	
  was	
  not	
  anointed	
  on	
  the	
  head.	
  	
  The	
  extent	
  to	
  

which	
  Innocent’s	
  argument	
  can	
  be	
  extended	
  to	
  monarchs	
  in	
  general	
  is,	
  however,	
  

questionable.	
  	
  Kings	
  might	
  well	
  exert	
  a	
  pressure	
  over	
  their	
  archbishops	
  that	
  an	
  

emperor	
  could	
  not	
  exert	
  over	
  the	
  pope.	
  	
  In	
  this	
  context	
  Koziol’s	
  observation	
  that	
  

prelates	
  ‘were	
  more	
  likely	
  to	
  dispute	
  their	
  own	
  rights	
  of	
  precedence	
  in	
  a	
  king’s	
  

ceremonies	
  than	
  to	
  dispute	
  the	
  sanctity	
  the	
  ceremonies	
  conferred’,	
  is	
  pertinent.275	
  

	
  

The	
  type	
  of	
  oil	
  used	
  in	
  royal	
  inauguration	
  is	
  a	
  rather	
  vexing	
  problem	
  as	
  the	
  words	
  

employed	
  to	
  describe	
  the	
  oil	
  used	
  rarely	
  conform	
  to	
  the	
  three	
  categories	
  

delineated	
  by	
  Ullmann.	
  	
  As	
  Table	
  9	
  makes	
  clear,	
  a	
  variety	
  of	
  words	
  were	
  used	
  to	
  

describe	
  the	
  oil,	
  with	
  only	
  the	
  royal	
  ordo	
  in	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  MS	
  141	
  

specifying	
  that	
  oleum	
  exorcitatum	
  be	
  used.	
  	
  This	
  oil	
  has	
  the	
  function	
  of	
  driving	
  out	
  

evil	
  spirits	
  and	
  purifying,	
  and	
  was	
  the	
  type	
  used	
  in	
  the	
  imperial	
  inauguration.276	
  	
  

The	
  majority	
  of	
  ordines	
  do	
  not	
  stipulate	
  which	
  type	
  of	
  oil	
  was	
  used,	
  preferring	
  

vague	
  qualifiers	
  such	
  as	
  ‘sacred’,	
  ‘holy’	
  or	
  the	
  oil	
  ‘of	
  anointing’.	
  	
  I	
  would	
  suggest	
  

that	
  such	
  opaque	
  descriptions	
  do	
  not	
  categorically	
  rule	
  out	
  the	
  use	
  of	
  chrism	
  in	
  

royal	
  anointing	
  and	
  indeed	
  that	
  this	
  vagueness	
  reflects	
  once	
  again	
  the	
  flexibility	
  

of	
  the	
  royal	
  ordines	
  in	
  this	
  period.	
  	
  Moreover,	
  at	
  least	
  two	
  copies	
  of	
  the	
  English	
  

Third	
  Recension	
  do	
  make	
  mention	
  of	
  chrism,	
  albeit	
  in	
  addition	
  to,	
  rather	
  than	
  

instead	
  of,	
  oleum	
  sanctificatum.	
  	
  These	
  are	
  the	
  versions	
  found	
  in	
  the	
  pontifical	
  

Claudius	
  III	
  and	
  the	
  unpublished	
  manuscript	
  copy	
  in	
  Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  

MS	
  B.II.10.277	
  	
  In	
  these	
  texts,	
  which	
  both	
  originated	
  at	
  Christ	
  Church	
  Canterbury	
  in	
  

the	
  twelfth	
  century,	
  the	
  oil	
  is	
  described	
  as	
  ‘sanctificatum’	
  in	
  the	
  rubric	
  describing	
  

the	
  anointing	
  of	
  the	
  hands.	
  	
  Following	
  a	
  prayer	
  oil	
  is	
  mentioned	
  again	
  in	
  the	
  

second	
  stage	
  of	
  anointing:	
  ‘Postea	
  vero	
  pectus	
  et	
  scapule	
  ambeque	
  	
  
                                                             
274	
  The	
  three	
  types	
  were,	
  following	
  Ullmann,	
  1)	
  the	
  oleum	
  infirmorum;	
  2)	
  the	
  oleum	
  
catechumenorum	
  or	
  exorcitatum;	
  and	
  3)	
  chrism.	
  	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government,	
  227.	
  
275	
  Koziol,	
  “England,	
  France	
  and	
  the	
  Problem	
  of	
  Sacrality,”	
  127.	
  
276	
  In	
  the	
  imperial	
  ordo	
  contained	
  within	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  MS	
  141	
  oleum	
  sanctum	
  is	
  
described	
  as	
  being	
  used	
  in	
  the	
  imperial	
  context.	
  
277	
  London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Claudius	
  A.III	
  contains	
  three	
  fragmentary	
  pontificals	
  from	
  
the	
  tenth,	
  eleventh	
  and	
  twelfth	
  centuries	
  respectively.	
  	
  It	
  is	
  an	
  artificial	
  composition,	
  probably	
  
compiled	
  by	
  Robert	
  Cotton	
  himself.	
  	
  The	
  pontifical	
  fragment	
  known	
  as	
  Claudius	
  III	
  (ff.19r-­‐29v)	
  
contains	
  only	
  an	
  ordo	
  written	
  in	
  a	
  hand	
  associated	
  with	
  Christ	
  Church	
  Canterbury	
  c.1090-­‐1150.	
  	
  
D.H.	
  Turner,	
  ed.,	
  The	
  Claudius	
  Pontificals,	
  HBS	
  97	
  (Woodbridge,	
  1970).	
  



	
   102	
  

Table	
  9	
  
Details	
  from	
  the	
  Ritual	
  of	
  Anointing	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
  
	
  

	
  

!"
#$

%&
'

!"
#$

%&
()
#"
&*
+

,"
*-
&.
'

/+
0#
.

12
!

3-
4-
5&
"'
67
6

8
0&
5

!"
#$
%&
'%(
)*

!"#
$%

!"#
$%

&'(
)*
+,-
,*(
+$
%.

&
*/
0,'
%(

!"#
$%

&'(
)*
+,-
,*(
+$
%

!"#
$%

&#1
!0
*,2
(+$

%

+*
,-
$%
&'
%,
.&
).
/).
0

)!
+&'
3#
*,-
,#4

/(
)4
'

/(
)4
'

)!
+&'
3#
*,-
,#4

/#
(4
5&6
0#
('
+5&

'/
!$
"4#
0'&
7&
#"6
!8
'

/#
(4
5&6
0#
('
+5&

'/
!$
"4#
0'&
7&
#"6
!8
'

9
:"
"&

!"
#$
%&
'%&
)*

!"#
$%

&'(
*0
,&$
)9
$,)

,'
!"#
$%

&'(
)*
+$
%.

&
'(
*0
$%

'(
*0
$%

&!"
#$
%

!"#
$%

&'(
)*
+$
%

+*
,-
$%
&'
%,
.&
).
/).
0

/#
(4

)!
+&'
3#
*,-
,#4

)!
+&'
3#
*,-
,#4

/#
(4

2%
;-
4.
'<
#.
-

,%
0&
;=
>"
#;
0&

<
#.
-'
-?
'6
@A
A

8
0&
5

!"
#$
%&
'%(
)*

!"#
$%

.!
"#$
%&

'(
)*
+,-
,*(
+$
%

!"#
$%

&'(
)*
+$
%

!"#
$%

&'(
)*
+,-
,*(
+$
%

+*
,-
$%
&'
%,
.&
).
/).
0

/#
(4
5&6
0#
('
+5&

'/
!$
"4#
0'&
7&
#"6
!8
'

-##
+5&'
/!
$"4

#0
'&7

&
#"6
!8
'

/#
(4
5&6
0#
('
+5&

'/
!$
"4#
0'&
7&
#"6
!8
'

/(
)4
'

9
:"
"&

!"
#$
%&
'%&
)*

!"#
$%

&$)
9$
,

'(
*0
$%

&!"
#$
%

+*
,-
$%
&'
%,
.&
).
/).
0

/#
(4

)!
+&'
3#
*,-
,#4

B&
54
0C
+

)#
"&
*+

)!
&!0
4!
&-!
0&:
$#
#)



	
   103	
  

compages	
  brachiorum	
  ipsius	
  unguantur	
  de	
  supradicto	
  oleo	
  et	
  de	
  eodem	
  crux	
  fiat	
  

super	
  caput	
  eius	
  et	
  postea	
  de	
  crismate’.278	
  	
  Although	
  papal	
  teaching	
  might	
  have	
  

forbidden	
  the	
  use	
  of	
  chrism	
  in	
  royal	
  inauguration	
  the	
  Trinity	
  ordo	
  confirms	
  that	
  

chrism	
  continued	
  to	
  be	
  used	
  in	
  practice.	
  	
  We	
  know	
  from	
  other	
  sources	
  that	
  the	
  

kings	
  of	
  France,	
  with	
  their	
  Holy	
  Ampoule,	
  and	
  the	
  kings	
  of	
  England,	
  continued	
  to	
  

be	
  anointed	
  with	
  chrism	
  in	
  their	
  inauguration	
  ceremonies.279	
  	
  It	
  is	
  possible	
  that	
  

the	
  German	
  kings	
  were	
  too.	
  	
  The	
  1246	
  inventory	
  of	
  the	
  regalia	
  held	
  at	
  Trifels	
  

contains	
  a	
  tantalising	
  reference	
  to	
  balsam	
  (‘den	
  balsam’).280	
  	
  Balsam	
  was	
  mixed	
  

with	
  oil	
  to	
  make	
  chrism	
  and	
  was	
  significantly	
  more	
  expensive	
  than	
  the	
  oil	
  with	
  

which	
  it	
  was	
  mixed.	
  

	
  

Table	
  9	
  also	
  makes	
  apparent	
  the	
  variety	
  of	
  body	
  parts	
  anointed	
  in	
  the	
  royal	
  

ordines.	
  	
  Schramm	
  attributed	
  the	
  most	
  surprising	
  reference	
  to	
  the	
  anointing	
  of	
  

the	
  monarch’s	
  feet	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  Saint-­‐Bertin	
  to	
  a	
  copyist	
  mistaking	
  pectus	
  for	
  

pedes.281	
  	
  Given	
  that	
  the	
  anointing	
  of	
  feet	
  appears	
  in	
  no	
  other	
  inauguration	
  rite	
  

this	
  seems	
  likely,	
  as	
  does	
  the	
  fact	
  that	
  pedes	
  occurs	
  here	
  in	
  combination	
  with	
  

anointing	
  of	
  the	
  shoulders	
  and	
  arm	
  joints.	
  	
  The	
  trio	
  of	
  breast,	
  shoulders	
  and	
  arm	
  

joints	
  occur	
  together	
  in	
  four	
  of	
  the	
  six	
  remaining	
  royal	
  rites.282	
  	
  The	
  second	
  

English	
  recension,	
  and	
  the	
  royal	
  ordo	
  in	
  the	
  Cologne	
  manuscript,	
  simply	
  state	
  

that	
  the	
  king	
  is	
  anointed,	
  without	
  specifying	
  where.	
  	
  With	
  the	
  exception	
  of	
  the	
  

Saint-­‐Bertin	
  Ordo,	
  the	
  remaining	
  four	
  ordines	
  stipulate	
  that	
  the	
  head	
  should	
  be	
  

anointed,	
  along	
  with	
  the	
  breast,	
  shoulders	
  and	
  arm	
  joints.	
  	
  Although	
  the	
  pope	
  

could	
  ensure	
  that	
  emperors	
  were	
  no	
  longer	
  anointed	
  on	
  the	
  head,	
  it	
  is	
  apparent	
  

that	
  liturgical	
  texts	
  for	
  royal	
  inauguration	
  continued	
  to	
  state	
  that	
  the	
  king’s	
  head	
  

would	
  be	
  anointed.	
  	
  This	
  is	
  vividly	
  illustrated	
  in	
  one	
  of	
  the	
  miniatures	
  of	
  the	
  

thirteenth-­‐century	
  manuscript	
  containing	
  the	
  French	
  Ordo	
  of	
  1250.	
  	
  This	
  	
  

	
  
                                                             
278	
  Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  MS	
  B.II.10,	
  f.106r.	
  
279	
  For	
  the	
  development	
  of	
  the	
  legend	
  of	
  Clovis’s	
  baptism	
  by	
  St.	
  Rémi	
  and	
  the	
  later	
  connection	
  
drawn	
  between	
  this	
  event	
  and	
  a	
  relic	
  at	
  Reims	
  that	
  became	
  known	
  as	
  the	
  Holy	
  Ampoule	
  see	
  
Francis	
  Oppenheimer,	
  The	
  Legend	
  of	
  the	
  Ste.	
  Ampoule	
  (London,	
  1953).	
  
280	
  Bernhard	
  Bischoff,	
  Mittelalterliche	
  Schatzverzeichnisse	
  I:	
  von	
  der	
  Zeit	
  Karls	
  des	
  Großen	
  bis	
  zur	
  
Mitte	
  des	
  13.	
  Jahrhunderts	
  (Munich,	
  1967),	
  99.	
  
281	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  “Ordines-­‐Studien	
  II:	
  Die	
  Krönung	
  bei	
  den	
  Westfranken	
  und	
  Franzosen,”	
  
Archiv	
  für	
  Urkundenforschung	
  15	
  (1938):	
  40.	
  
282	
  It	
  is	
  possible,	
  but	
  unlikely,	
  that	
  anointing	
  on	
  the	
  feet	
  is	
  an	
  allusion	
  to	
  the	
  biblical	
  story	
  of	
  Jesus	
  
having	
  oil	
  poured	
  over	
  his	
  feet,	
  which	
  is	
  recorded	
  in	
  Luke	
  7:36-­‐50	
  and	
  John	
  12:1-­‐8.	
  



	
   104	
  

Illustration	
  1	
  	
  

Anointing	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  1250	
  
	
  

	
  

Paris,	
  BNF	
  MS	
  Latin	
  1246,	
  f.17.	
  
	
  
manuscript	
  contains	
  the	
  only	
  surviving	
  witness	
  to	
  a	
  text	
  compilation	
  ‘that	
  was	
  

perhaps	
  hastily	
  –	
  and	
  certainly	
  poorly	
  –	
  put	
  together	
  from	
  four	
  sources	
  slightly	
  	
  

before	
  1250’.283	
  	
  Rather	
  than	
  for	
  its	
  garbled	
  text	
  that	
  could	
  never	
  have	
  been	
  used	
  

to	
  carry	
  out	
  an	
  inauguration,	
  this	
  ordo	
  is	
  important	
  for	
  its	
  cycle	
  of	
  images,	
  

                                                             
283	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:341.	
  



	
   105	
  

including	
  a	
  miniature	
  of	
  a	
  king	
  kneeling	
  before	
  an	
  altar	
  and	
  being	
  anointed	
  on	
  the	
  

forehead	
  (Illustration	
  1).284	
  	
  Moreover,	
  it	
  is	
  apparent	
  that	
  Innocent’s	
  

pronouncement	
  that	
  kings	
  should	
  not	
  be	
  anointed	
  on	
  the	
  head	
  was	
  known	
  by	
  at	
  

least	
  one	
  thirteenth-­‐century	
  English	
  ecclesiastic.	
  	
  The	
  Trinity	
  College	
  Cambridge	
  

manuscript	
  of	
  the	
  Third	
  Recension,	
  itself	
  dating	
  from	
  the	
  twelfth	
  century,	
  

contains	
  a	
  marginal	
  gloss	
  in	
  a	
  thirteenth-­‐century	
  hand	
  next	
  to	
  the	
  rubric	
  for	
  the	
  

anointing	
  of	
  the	
  breast,	
  shoulders,	
  arm-­‐joints	
  and	
  head.	
  	
  It	
  reads,	
  ‘dicit	
  tamen	
  

Innocentius	
  III	
  in	
  tit.	
  de	
  sacra	
  unctione	
  quod	
  rex	
  non	
  debet	
  inungi	
  in	
  capite,	
  sed	
  in	
  

brachio,	
  humero	
  vel	
  armis’.285	
  	
  Here	
  papal	
  policy	
  and	
  royal	
  practice	
  clearly	
  

diverged.	
  

	
  

The	
  Third	
  English	
  recension,	
  the	
  PRG,	
  and	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200,	
  also	
  include	
  a	
  

separate	
  rubric	
  and	
  prayer	
  for	
  the	
  anointing	
  of	
  hands.	
  	
  This	
  type	
  of	
  anointing	
  

played	
  a	
  central	
  role	
  in	
  priestly	
  consecration,	
  following	
  its	
  introduction	
  into	
  the	
  

ordination	
  rite	
  in	
  Carolingian	
  times.286	
  	
  Thus	
  in	
  these	
  ordines	
  the	
  king	
  is	
  both	
  

anointed	
  on	
  the	
  head,	
  like	
  a	
  bishop,	
  and	
  on	
  the	
  hands,	
  like	
  a	
  priest.287	
  	
  These	
  

manifest	
  parallels	
  with	
  ecclesiastical	
  practice	
  make	
  clear	
  that,	
  whatever	
  papal	
  

opinion,	
  liturgical	
  texts	
  continued	
  to	
  enable	
  kings	
  in	
  England,	
  the	
  Empire	
  and	
  

France	
  to	
  associate	
  their	
  kingship	
  with	
  episcopal	
  and	
  sacerdotal	
  qualities.	
  	
  	
  

	
  

The	
  rubrics	
  for	
  female	
  inauguration	
  exhibit	
  a	
  similar	
  diversity	
  with	
  respect	
  to	
  

anointing.	
  	
  The	
  two	
  earlier	
  imperial	
  ordines	
  do	
  not	
  include	
  female	
  inauguration,	
  

and	
  of	
  the	
  three	
  later	
  ordines,	
  two	
  mention	
  female	
  unction.	
  	
  In	
  both	
  Cencius	
  II	
  and	
  

the	
  Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia,	
  the	
  empress	
  is	
  anointed	
  on	
  the	
  breast.	
  	
  Of	
  the	
  six	
  

royal	
  ordines	
  that	
  include	
  queenly	
  anointing,	
  three	
  do	
  not	
  specify	
  where.	
  	
  The	
  

remaining	
  three	
  specify	
  the	
  head.	
  	
  Rather	
  than	
  seeking	
  parallels	
  with	
  episcopal	
  

consecration,	
  implausible	
  given	
  the	
  sex	
  of	
  the	
  anointed,	
  we	
  should	
  perhaps	
  see	
  

queenly	
  anointing	
  as	
  symbolic	
  of	
  baptism.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  the	
  same	
  act,	
  

anointing	
  on	
  the	
  head,	
  could	
  convey	
  alternative	
  meanings	
  in	
  differing	
  contexts.	
  	
  

                                                             
284	
  The	
  images	
  from	
  this	
  important	
  manuscript	
  are	
  reproduced	
  along	
  with	
  commentary	
  in	
  Jacques	
  
Le	
  Goff	
  et	
  al.,	
  Le	
  sacre	
  royal	
  à	
  l’époque	
  de	
  Saint	
  Louis	
  (Paris,	
  2001).	
  
285	
  Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  MS	
  B.II.10,	
  f.106r.	
  	
  
286	
  Peter	
  Cramer,	
  Baptism	
  and	
  Change	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages	
  (Cambridge,	
  1993),	
  142.	
  
287	
  In	
  priestly	
  consecration	
  the	
  anointing	
  of	
  hands	
  is	
  linked	
  to	
  ideas	
  about	
  purity.	
  	
  Garrison,	
  “The	
  
Franks	
  as	
  the	
  New	
  Israel?,”	
  135.	
  



	
   106	
  

Queenly	
  anointing	
  on	
  the	
  head	
  also	
  suggests,	
  as	
  Garrison	
  highlighted,	
  that	
  a	
  link	
  

between	
  baptismal	
  and	
  royal	
  anointing	
  (male	
  or	
  female)	
  should	
  not	
  be	
  

categorically	
  denied.288	
  	
  In	
  any	
  case,	
  it	
  is	
  apparent	
  that	
  despite	
  successful	
  papal	
  

attempts	
  to	
  downgrade	
  the	
  status	
  of	
  the	
  emperor	
  at	
  the	
  imperial	
  inauguration,	
  

exemplified	
  by	
  his	
  anointing	
  between	
  the	
  shoulders	
  and	
  right	
  arm,	
  the	
  popes	
  did	
  

not	
  prevent	
  kings	
  and	
  queens	
  in	
  England,	
  the	
  Empire	
  or	
  France	
  from	
  being	
  

anointed	
  on	
  the	
  head.	
  

	
  

	
  

Regalia	
  

	
  

Many	
  of	
  the	
  ritual	
  acts	
  in	
  the	
  ordines	
  involved	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  items	
  of	
  

regalia,	
  and	
  it	
  is	
  to	
  these	
  acts	
  and	
  objects	
  that	
  our	
  attention	
  shall	
  now	
  turn.	
  	
  To	
  

understand	
  the	
  meanings	
  of	
  these	
  objects	
  we	
  shall	
  need	
  to	
  consider	
  the	
  rubrics	
  

that	
  describe	
  their	
  handing	
  over,	
  and	
  the	
  prayers	
  that	
  accompany	
  their	
  

concession.	
  	
  At	
  times	
  material	
  evidence	
  will	
  also	
  aid	
  the	
  analysis.	
  	
  However,	
  

although	
  one	
  cannot	
  write	
  about	
  regalia	
  without	
  acknowledging	
  and	
  indeed	
  

profiting	
  from	
  the	
  endeavours	
  of	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm	
  and	
  his	
  collaborators,	
  the	
  

following	
  is	
  not	
  an	
  attempt	
  to	
  trace	
  the	
  story	
  of	
  genuine	
  historical	
  items	
  of	
  

regalia.289	
  	
  Rather	
  than	
  taking	
  the	
  ‘inventarisierend-­‐antiquarischer’	
  approach	
  of	
  

earlier	
  Insignienforscher,	
  the	
  focus	
  here	
  is	
  on	
  how	
  the	
  ordines	
  present	
  these	
  

objects	
  and	
  what	
  their	
  presence	
  in	
  the	
  inauguration	
  liturgy	
  can	
  tell	
  us	
  about	
  

images	
  of	
  medieval	
  kingship.290	
  	
  It	
  will	
  be	
  suggested	
  that,	
  in	
  all	
  three	
  realms,	
  the	
  

resonances	
  intrinsic	
  to	
  types	
  of	
  insignia	
  were	
  of	
  as	
  much	
  importance	
  as	
  specific	
  

objects	
  themselves.	
  

	
  

While	
  there	
  are	
  historical	
  items	
  of	
  regalia,	
  such	
  as	
  the	
  Holy	
  Ampoule	
  in	
  France,	
  

that	
  are	
  associated	
  with	
  the	
  rite	
  of	
  anointing,	
  no	
  mention	
  is	
  made	
  of	
  objects	
  

                                                             
288	
  See	
  above	
  pp.	
  56-­‐57.	
  
289	
  Schramm,	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  Staatssymbolik.	
  
290	
  Jürgen	
  Petersohn	
  has	
  characterised	
  Schramm’s	
  approach	
  thus.	
  	
  Jürgen	
  Petersohn,	
  “Über	
  
monarchische	
  Insignien	
  und	
  ihre	
  Funktion	
  im	
  mittelalterlichen	
  Reich,”	
  Historische	
  Zeitschrift	
  266	
  
(1998):	
  47.	
  



	
   107	
  

associated	
  with	
  anointing	
  in	
  any	
  of	
  our	
  ordines.291	
  	
  Alongside	
  anointing,	
  the	
  

highest-­‐ranking	
  ritual	
  in	
  both	
  royal	
  and	
  imperial	
  inauguration	
  was	
  the	
  

coronation,	
  in	
  which	
  the	
  king	
  or	
  emperor	
  received	
  an	
  item	
  of	
  headgear	
  from	
  an	
  

archbishop	
  or	
  pope.	
  	
  The	
  crown	
  has	
  come	
  to	
  be	
  seen	
  as	
  the	
  symbol	
  of	
  monarchy	
  

par	
  excellence,	
  with	
  the	
  word	
  ‘crown’	
  being	
  used	
  to	
  designate	
  a	
  monarch’s	
  realm	
  

and	
  the	
  survival	
  of	
  individual	
  crowns,	
  such	
  as	
  the	
  ‘Reichskrone’	
  in	
  Vienna,	
  

ensuring	
  a	
  plethora	
  of	
  studies	
  concerning	
  the	
  history	
  and	
  meaning	
  of	
  particular	
  

crowns.292	
  	
  Particularly	
  in	
  the	
  Empire,	
  the	
  historical	
  insignia,	
  and	
  especially	
  the	
  

crown,	
  have	
  been	
  seen	
  as	
  fundamental	
  to	
  the	
  transfer	
  of	
  power.	
  	
  In	
  Reuter’s	
  

words,	
  the	
  regalia	
  ‘had	
  to	
  represent	
  the	
  abstract	
  notion	
  of	
  the	
  kingdom	
  in	
  

Germany	
  precisely	
  because	
  there	
  was	
  no	
  institutional	
  core	
  round	
  which	
  a	
  

transpersonal	
  view	
  of	
  the	
  state	
  could	
  condense’.293	
  	
  More	
  recently	
  Jürgen	
  

Petersohn	
  has	
  suggested	
  that	
  the	
  focus	
  of	
  German	
  scholarship	
  on	
  the	
  individual	
  

objects	
  that	
  make	
  up	
  the	
  Reichskleinodien	
  has	
  been	
  misleading.294	
  	
  Rather	
  than	
  

thinking	
  in	
  terms	
  of	
  ‘genuine’	
  and	
  ‘false’	
  items	
  of	
  insignia,	
  Petersohn	
  argues	
  that	
  a	
  

king	
  required	
  a	
  crown,	
  not	
  necessarily	
  the	
  ‘Reichskrone’.295	
  	
  It	
  has	
  perhaps	
  been	
  

historical	
  scholarship,	
  rather	
  than	
  historical	
  reality,	
  that	
  has	
  driven	
  the	
  idea	
  that	
  

the	
  insignia	
  were	
  comparatively	
  more	
  important	
  in	
  a	
  German	
  context.296	
  	
  As	
  will	
  

be	
  seen,	
  the	
  ordines	
  themselves	
  are	
  concerned	
  with	
  generic	
  symbols	
  rather	
  than	
  

with	
  specific	
  physical	
  or	
  historical	
  entities.	
  	
  They	
  make,	
  with	
  one	
  exception,	
  no	
  

allowance	
  for	
  specific	
  objects.	
  

	
  

The	
  language	
  of	
  the	
  ordines	
  makes	
  it	
  difficult	
  to	
  determine	
  even	
  the	
  type	
  of	
  

headgear	
  under	
  discussion.	
  	
  As	
  in	
  the	
  case	
  of	
  what	
  type	
  of	
  oil	
  was	
  used	
  in	
  the	
  

anointing,	
  the	
  liturgical	
  language	
  lacks	
  the	
  precision	
  modern	
  scholars	
  crave.	
  	
  In	
  

the	
  royal	
  ordines	
  the	
  word	
  used	
  to	
  describe	
  the	
  headwear	
  imposed	
  is	
  ‘corona’,	
  
                                                             
291	
  The	
  Holy	
  Ampoule	
  first	
  appears	
  in	
  a	
  French	
  ordo	
  dating	
  from	
  the	
  late	
  thirteenth	
  century.	
  	
  	
  
Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  2:	
  387.	
  
292	
  See	
  Arno	
  Mentzel-­‐Reuter	
  for	
  an	
  updated	
  study	
  of	
  the	
  ‘Reichskrone’	
  and	
  its	
  use.	
  	
  Arno	
  Mentzel-­‐
Reuters,	
  “Die	
  goldene	
  Krone.	
  Entwicklungslinien	
  mittelalterlicher	
  Herrschaftssymbolik,”	
  
Deutsches	
  Archiv	
  60	
  (2004):	
  135–182.	
  
293	
  Reuter,	
  “The	
  Making	
  of	
  England	
  and	
  Germany,	
  850-­‐1050,”	
  291.	
  
294	
  Jürgen	
  Petersohn,	
  “Echte”	
  und	
  “falsche”	
  Insignien	
  im	
  deutschen	
  Krönungsbrauch	
  des	
  
Mittelalters?,	
  Sitzungsberichte	
  der	
  wissenschaftlichen	
  Gesellschaft	
  an	
  der	
  Johann-­‐Wolfgang-­‐
Goethe-­‐Universität	
  Frankfurt	
  am	
  Main	
  30	
  (Stuttgart,	
  1993).	
  
295	
  Petersohn	
  provides	
  a	
  useful	
  table	
  summarising	
  his	
  findings	
  concerning	
  the	
  use,	
  or	
  lack	
  thereof,	
  
of	
  the	
  ‘Reichskrone’	
  in	
  German	
  royal	
  coronations	
  from	
  1198-­‐1486.	
  	
  Ibid.,	
  119.	
  
296	
  Ibid.,	
  101.	
  



	
   108	
  

whereas	
  in	
  four	
  of	
  the	
  five	
  imperial	
  ordines	
  the	
  emperor	
  is	
  crowned	
  with	
  a	
  

‘diadema’.	
  	
  The	
  diadem,	
  originally	
  a	
  purple	
  and	
  white	
  ribbon,	
  can	
  be	
  traced	
  back	
  

to	
  ancient	
  Persia	
  and	
  was	
  worn	
  habitually	
  by	
  Constantine,	
  thus	
  cementing	
  its	
  

association	
  with	
  Christian	
  imperial	
  power.297	
  	
  The	
  rubrication	
  of	
  the	
  ordines	
  

certainly	
  suggests	
  that	
  this	
  distinction	
  was	
  recognised.	
  	
  But	
  a	
  consideration	
  of	
  the	
  

variant	
  of	
  prayer	
  form	
  K46	
  associated	
  with	
  the	
  imperial	
  coronation	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  

the	
  Roman	
  Curia	
  raises	
  some	
  doubt	
  about	
  this:	
  ‘Accipe	
  signum	
  glorie,	
  diadema	
  

regni,	
  coronam	
  imperii,	
  in	
  nomine	
  Patris	
  et	
  Filii	
  et	
  Spiritus	
  sancti’.298	
  	
  It	
  seems	
  

clear	
  that	
  vocabulary	
  could	
  be	
  used	
  flexibly	
  so	
  that	
  we	
  need	
  to	
  exercise	
  caution	
  in	
  

making	
  distinctions	
  and	
  assigning	
  meaning	
  based	
  on	
  vocabulary	
  alone.	
  	
  The	
  

variability	
  of	
  the	
  vocabulary	
  must	
  partly	
  stem	
  from	
  the	
  influence	
  of	
  biblical	
  

language	
  on	
  the	
  ordines.	
  	
  The	
  Old	
  and	
  New	
  Testaments	
  were	
  composed	
  over	
  

several	
  centuries	
  and	
  by	
  multiple	
  authors,	
  making	
  it	
  inevitable	
  that	
  words	
  would	
  

not	
  be	
  used	
  consistently	
  across	
  time.	
  	
  If	
  the	
  composer	
  of	
  a	
  prayer	
  formula	
  

borrowed	
  a	
  biblical	
  phrase,	
  the	
  choice	
  of	
  word	
  to	
  use	
  had	
  already	
  been	
  made	
  for	
  

him.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  the	
  formula	
  above,	
  a	
  clear	
  biblical	
  parallel	
  for	
  both	
  corona	
  and	
  

diadema	
  being	
  deployed	
  in	
  the	
  same	
  sentence	
  is	
  provided	
  by	
  Isaiah	
  62:3,	
  which	
  

declares	
  ‘eris	
  corona	
  gloriae	
  in	
  manu	
  Domini	
  et	
  diadema	
  regni	
  in	
  manu	
  Dei	
  tui’.	
  

	
  

The	
  flexibility	
  of	
  the	
  biblically	
  influenced	
  vocabulary	
  of	
  the	
  ordines	
  is	
  made	
  clear	
  

when	
  considering	
  another	
  item	
  of	
  regalia.	
  	
  A	
  virga	
  is	
  normally	
  considered	
  to	
  be	
  a	
  

short	
  rod,	
  in	
  contrast	
  to	
  a	
  sceptrum,	
  a	
  longer	
  sceptre.	
  	
  However,	
  prayer	
  formula	
  

K14,	
  which	
  appears	
  in	
  four	
  royal	
  and	
  two	
  imperial	
  ordines	
  confirms	
  that	
  such	
  a	
  

definite	
  distinction	
  cannot	
  be	
  made.	
  	
  Following	
  the	
  delivery	
  of	
  the	
  sceptre	
  in	
  the	
  

Ratold	
  Ordo,	
  for	
  example,	
  the	
  prayer	
  begins,	
  ‘accipe	
  sceptrum	
  regiae	
  potestatis	
  

insigne,	
  virgam	
  scilicet	
  rectam,	
  virgam	
  virtutis,	
  qua	
  te	
  ipsum	
  bene	
  regas’.299	
  	
  In	
  the	
  

PRG,	
  the	
  delivery	
  of	
  the	
  sceptre	
  and	
  staff	
  (‘baculum’)	
  is	
  followed	
  by	
  the	
  prayer	
  

(K16),	
  ‘accipe	
  virgam	
  virtutis	
  atque	
  aequitatis’.300	
  	
  In	
  terms	
  of	
  biblical	
  allusions,	
  

Psalm	
  109	
  supplies	
  the	
  expression	
  ‘virgam	
  virtutis’	
  and	
  Hebrews	
  1:8	
  the	
  phrase	
  

                                                             
297	
  Edward	
  Twining,	
  European	
  Regalia	
  (London,	
  1967),	
  7.	
  
298	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  77.	
  
299	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:187.	
  
300	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1963,	
  1:256.	
  



	
   109	
  

‘virgam	
  aequitatis’.301	
  	
  The	
  combination	
  of	
  rubrics	
  and	
  prayers	
  makes	
  clear	
  that	
  

these	
  words,	
  ‘sceptrum’,	
  ‘baculum’	
  and	
  ‘virga’,	
  could	
  be	
  used	
  interchangeably	
  and	
  

that	
  it	
  is	
  not	
  possible	
  to	
  assign	
  meaning	
  to	
  these	
  items	
  of	
  regalia,	
  as	
  a	
  child	
  

colouring	
  by	
  numbers	
  assigns	
  a	
  colour	
  based	
  on	
  a	
  number.	
  	
  In	
  any	
  case,	
  as	
  Sandy	
  

Heslop	
  has	
  pointed	
  out,	
  the	
  rod	
  cannot	
  be	
  understood	
  purely	
  as	
  an	
  item	
  of	
  royal	
  

regalia.	
  	
  As	
  will	
  be	
  argued	
  below,	
  the	
  multiple	
  meanings	
  inherent	
  in	
  such	
  items	
  

need	
  to	
  be	
  recognised	
  more	
  fully	
  in	
  an	
  attempt	
  to	
  uncover	
  high	
  medieval	
  images	
  

of	
  kingship.302	
  	
  	
  

	
  

After	
  the	
  crown,	
  the	
  item	
  of	
  insignia	
  that	
  appears	
  most	
  often	
  in	
  the	
  ordines	
  is	
  the	
  

sword,	
  which	
  is	
  included	
  in	
  all	
  the	
  royal	
  ordines,	
  and	
  in	
  the	
  three	
  later	
  imperial	
  

ordines.303	
  	
  Prayer	
  formula	
  K28,	
  which	
  appears	
  following	
  the	
  bestowal	
  of	
  the	
  

sword	
  in	
  four	
  of	
  the	
  royal	
  ordines,	
  makes	
  clear	
  that	
  this	
  sword	
  is	
  a	
  gift	
  from	
  the	
  

Church	
  to	
  be	
  used	
  for	
  the	
  protection	
  of	
  the	
  Church.	
  	
  The	
  king	
  is	
  exhorted	
  to,	
  

‘accipe	
  gladium	
  per	
  manus	
  episcoporum,	
  licet	
  indignas,	
  vice	
  tamen	
  et	
  auctoritate	
  

sanctorum	
  apostolorum	
  consecratas,	
  tibi	
  regaliter	
  impositum	
  nostreque	
  

benedictionis	
  officio	
  in	
  defensionem	
  sancte	
  Dei	
  ecclesie	
  divinitus	
  ordinatum’.304	
  	
  

Prayer	
  formula	
  K10,	
  which	
  appears	
  in	
  the	
  remaining	
  three	
  royal	
  ordines	
  makes	
  

similar	
  demands	
  of	
  the	
  recipient,	
  who	
  should	
  protect	
  the	
  ‘fortress	
  of	
  God’	
  (‘castra	
  

Dei’)	
  with	
  the	
  help	
  of	
  ‘invictissimi	
  triumphatoris	
  domini	
  nostri	
  Ihesu	
  Christi’.305	
  	
  	
  

The	
  prayers	
  associated	
  with	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  the	
  sword	
  that	
  appear	
  in	
  the	
  

three	
  later	
  imperial	
  ordines	
  are	
  all	
  found	
  in	
  the	
  royal	
  ordines.	
  	
  Cencius	
  II	
  has	
  two	
  

prayers	
  associated	
  with	
  the	
  sword,	
  K10	
  and	
  K11,	
  a	
  pairing	
  that	
  is	
  also	
  found	
  

together	
  in	
  the	
  English	
  Second	
  Recension,	
  in	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  and	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  

                                                             
301	
  Psalm	
  109:2,	
  ‘virgam	
  virtutis	
  tuae	
  emittet	
  Dominus	
  ex	
  Sion	
  dominare	
  in	
  medio	
  inimicorum	
  
tuorum’;	
  Hebrews	
  1:8,	
  ‘ad	
  Filium	
  autem	
  thronus	
  tuus	
  Deus	
  in	
  saeculum	
  saeculi	
  et	
  virga	
  aequitatis	
  
virga	
  regni	
  tui’.	
  
302	
  T.A.	
  Heslop,	
  “The	
  Virgin	
  Mary’s	
  Regalia	
  and	
  Twelfth-­‐Century	
  English	
  Seals,”	
  in	
  The	
  Vanishing	
  
Past:	
  Studies	
  of	
  Medieval	
  Art,	
  Liturgy	
  and	
  Metrology	
  Presented	
  to	
  Christopher	
  Hohler,	
  ed.	
  Alan	
  Borg	
  
and	
  Andrew	
  Martindale	
  (Oxford,	
  1981),	
  55–59.	
  
303	
  Although	
  not	
  included	
  in	
  the	
  cursory	
  early	
  imperial	
  ordines,	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  a	
  sword	
  is	
  
first	
  evidenced	
  in	
  an	
  imperial	
  inauguration	
  of	
  823.	
  	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government,	
  
157.	
  
304	
  This	
  wording	
  is	
  from	
  the	
  English	
  Third	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  34.	
  
305	
  This	
  wording	
  is	
  from	
  the	
  English	
  Second	
  Recension.	
  	
  Ibid.,	
  18.	
  



	
   110	
  

Saint-­‐Bertin.306	
  The	
  Staufen	
  Ordo,	
  and	
  that	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia,	
  make	
  use	
  of	
  

prayer	
  K28.	
  	
  In	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  only	
  a	
  short	
  incipit	
  is	
  given.	
  	
  In	
  contrast,	
  in	
  the	
  

Ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia	
  the	
  entire	
  prayer	
  is	
  written	
  out	
  with	
  a	
  small	
  

alteration	
  to	
  suit	
  the	
  papal	
  context	
  in	
  which	
  it	
  was	
  to	
  be	
  used.	
  	
  This	
  ordo	
  is	
  also	
  

the	
  only	
  one	
  whose	
  rubrics	
  go	
  into	
  any	
  detail	
  about	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  the	
  

sword.	
  	
  Here	
  it	
  is	
  apparent	
  that	
  prayer	
  and	
  rubric	
  complement	
  one	
  another.	
  

	
  

The	
  change	
  made	
  to	
  prayer	
  K28	
  in	
  the	
  Ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia	
  is	
  small	
  but	
  

nevertheless	
  telling.	
  	
  Instead	
  of	
  merely	
  accepting	
  the	
  sword	
  from	
  the	
  hands	
  of	
  the	
  

bishop,	
  the	
  emperor	
  is	
  exhorted	
  to	
  accept	
  the	
  sword	
  ‘desuper	
  beati	
  Petri	
  corpore	
  

sumptum	
  per	
  nostras	
  manus’.307	
  	
  The	
  noster	
  in	
  question	
  here	
  is	
  the	
  pope,	
  

successor	
  of	
  St.	
  Peter,	
  to	
  whose	
  body	
  he	
  refers.	
  	
  The	
  superior	
  position	
  of	
  the	
  pope	
  

as	
  the	
  supplier	
  of	
  the	
  sword	
  is	
  thereby	
  stressed	
  through	
  this	
  minor	
  alteration	
  to	
  

the	
  prayer	
  formula.308	
  	
  This	
  minor	
  alteration	
  is,	
  however,	
  significantly	
  magnified	
  

by	
  the	
  accompanying	
  rubrics,	
  which	
  describe	
  the	
  pope’s	
  role	
  and	
  explain	
  the	
  

reference	
  to	
  the	
  body	
  of	
  St.	
  Peter.	
  	
  There	
  is	
  some	
  confusion	
  in	
  the	
  ordo	
  about	
  

whether	
  the	
  sword	
  should	
  be	
  given	
  before	
  or	
  after	
  the	
  coronation	
  and	
  the	
  

handing	
  over	
  of	
  the	
  sceptre	
  and	
  orb.309	
  	
  Leaving	
  this	
  problem	
  to	
  one	
  side,	
  the	
  

rubrics	
  inform	
  us	
  that	
  the	
  pope	
  is	
  seated	
  before	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  ‘in	
  

supereminenti	
  specula’,	
  his	
  high	
  position	
  underlining	
  his	
  superiority.310	
  	
  He	
  then	
  

ascends	
  to	
  the	
  altar	
  and	
  picks	
  up	
  the	
  unsheathed	
  sword.	
  	
  It	
  is	
  in	
  this	
  literal	
  sense	
  

that	
  the	
  emperor	
  receives	
  a	
  sword	
  assumed	
  from	
  above	
  the	
  body	
  of	
  St.	
  Peter.311	
  	
  

The	
  pope	
  carries	
  this	
  sword,	
  which	
  is	
  described	
  as	
  embodying	
  the	
  command	
  of	
  

                                                             
306	
  In	
  the	
  Ordo	
  of	
  Saint-­‐Bertin	
  the	
  order	
  is	
  confused	
  and	
  following	
  the	
  first	
  prayer	
  associated	
  with	
  
the	
  sword	
  comes	
  the	
  concession	
  of	
  the	
  ring	
  and	
  sceptre,	
  before	
  the	
  second	
  sword	
  related	
  prayer.	
  	
  
Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:244–245.	
  
307	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  80.	
  
308	
  Ullmann	
  suggests	
  that	
  the	
  idea	
  that	
  the	
  emperor	
  should	
  protect	
  the	
  pope	
  can	
  also	
  be	
  seen	
  in	
  
the	
  manner	
  of	
  his	
  anointing	
  on	
  the	
  right	
  arm	
  and	
  between	
  the	
  shoulder	
  blades,	
  which	
  ‘symbolizes	
  
the	
  sanctification	
  of	
  the	
  physical	
  support	
  and	
  protection	
  of	
  the	
  head’.	
  	
  The	
  head	
  in	
  this	
  case	
  being	
  
the	
  pope	
  himself.	
  	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government,	
  228.	
  
309	
  Following	
  the	
  bestowal	
  of	
  the	
  sword	
  comes	
  a	
  rubric	
  which	
  reads	
  ‘sed	
  sciendum	
  est,	
  quod	
  in	
  
aliquibus	
  libris	
  primo	
  datur	
  gladius,	
  postea	
  diadema’.	
  	
  The	
  coronation	
  and	
  handing	
  over	
  of	
  
sceptre	
  and	
  orb	
  are	
  subsequently	
  repeated	
  in	
  the	
  text.	
  	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  80.	
  
310	
  This	
  phrase	
  is	
  adopted	
  from	
  the	
  papal	
  metaphor	
  of	
  the	
  ‘speculum	
  pastoralis’	
  employed	
  by	
  
Innocent	
  III	
  in	
  a	
  number	
  of	
  arengae	
  and	
  referencing	
  Jeremiah	
  31:21.	
  	
  See	
  Nicholas	
  Vincent,	
  
“Stephen	
  Langton,	
  Archbishop	
  of	
  Canterbury,”	
  in	
  Étienne	
  Langton,	
  prédicateur,	
  bibliste,	
  théologien,	
  
ed.	
  Louis-­‐Jacques	
  Bataillon	
  et	
  al.,	
  Bibliothèque	
  d’histoire	
  culturelle	
  du	
  Moyen	
  Âge	
  9	
  (Turnhout,	
  
2010),	
  51–126.	
  
311	
  cf.	
  the	
  image	
  of	
  an	
  unsheathed	
  sword	
  on	
  the	
  altar	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  1250	
  (Illustration	
  1)	
  



	
   111	
  

the	
  whole	
  empire	
  (‘coram	
  intelligens	
  imperii	
  totius’)	
  and	
  continues	
  to	
  hold	
  it	
  

while	
  speaking	
  the	
  prayer.	
  	
  	
  

	
  

At	
  the	
  conclusion	
  of	
  the	
  prayer,	
  the	
  pope	
  girds	
  the	
  emperor	
  with	
  the	
  sword	
  while	
  

repeating	
  the	
  phrase,‘accingere	
  gladio	
  super	
  femur	
  tuum	
  potentissime’,	
  taken	
  

from	
  Psalm	
  44,	
  that	
  was	
  included	
  in	
  the	
  prayer	
  already	
  spoken.	
  	
  This	
  phrase	
  is,	
  

however,	
  expanded	
  to	
  stress	
  that	
  it	
  is	
  not	
  by	
  the	
  sword	
  that	
  those	
  consecrated	
  

conquer	
  kingdoms,	
  but	
  through	
  faith.312	
  	
  In	
  this	
  context	
  it	
  is	
  manifest	
  that	
  

faithfulness	
  to	
  the	
  pope,	
  as	
  much	
  as	
  to	
  God,	
  is	
  demanded.313	
  	
  This	
  is	
  underlined	
  by	
  

the	
  actions	
  that	
  follow.	
  	
  Though	
  there	
  is	
  some	
  confusion	
  over	
  whether	
  the	
  

emperor	
  is	
  now	
  crowned,	
  the	
  rubrics	
  describe	
  that	
  he	
  should	
  take	
  the	
  sword	
  out	
  

of	
  its	
  scabbard	
  and	
  brandish	
  it	
  three	
  times	
  with	
  manly	
  vigour	
  before	
  immediately	
  

re-­‐sheathing	
  the	
  sword.314	
  	
  The	
  triple	
  brandishing	
  symbolises	
  that	
  the	
  sword	
  is	
  to	
  

be	
  used	
  in	
  the	
  name	
  of	
  the	
  Trinity,	
  cementing	
  the	
  message	
  transmitted	
  in	
  the	
  

prayer	
  formula,	
  that	
  this	
  sword	
  is	
  to	
  be	
  used	
  for	
  the	
  defence	
  of	
  the	
  Church.	
  	
  

Further	
  to	
  emphasise	
  this	
  point	
  the	
  emperor	
  is,	
  in	
  the	
  following	
  rubric,	
  described	
  

as	
  having	
  been	
  made	
  a	
  ‘miles	
  beati	
  Petri’.	
  	
  This	
  is	
  a	
  sword	
  to	
  be	
  brandished	
  to	
  

protect	
  the	
  Church,	
  under	
  the	
  command	
  of	
  St.	
  Peter	
  and	
  his	
  successors.	
  	
  Through	
  

the	
  small	
  change	
  made	
  to	
  the	
  prayer	
  formula,	
  the	
  papal	
  addition	
  to	
  the	
  reference	
  

to	
  Psalm	
  44,	
  and	
  the	
  actions	
  described	
  in	
  the	
  rubrics,	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  the	
  

sword	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia	
  becomes	
  a	
  ritual	
  action	
  that	
  once	
  again,	
  

makes	
  explicit	
  that	
  the	
  position	
  of	
  the	
  pope	
  is	
  superior	
  to	
  that	
  of	
  the	
  emperor.	
  	
  

This	
  ordo	
  can	
  be	
  seen	
  as	
  reflecting	
  papal	
  interpretations	
  of	
  the	
  Gelasian	
  ‘two	
  

swords’	
  theory,	
  which	
  had	
  played	
  a	
  central	
  role	
  in	
  the	
  polemical	
  writings	
  of	
  both	
  

papal	
  and	
  imperial	
  partisans	
  during	
  the	
  Investiture	
  Controversy.315	
  	
  	
  

	
  

The	
  three	
  prayers	
  associated	
  with	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  the	
  sword	
  (K10,	
  K11	
  and	
  

K28)	
  are	
  representative	
  of	
  the	
  symbolism	
  to	
  be	
  found	
  in	
  the	
  prayers	
  associated	
  

with	
  other	
  items	
  of	
  regalia.	
  	
  Rather	
  than	
  assigning	
  specific	
  items	
  specific	
  

                                                             
312	
  ‘sancti	
  non	
  in	
  gladio,	
  sed	
  per	
  fidem	
  vicerunt	
  regna’.	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  80.	
  
313	
  See	
  below	
  p.	
  131	
  for	
  Psalm	
  44	
  in	
  a	
  royal	
  context.	
  
314	
  ‘eximit	
  eum	
  de	
  vagina,	
  viriliterque	
  ter	
  illum	
  vibrat	
  et	
  vagine	
  continuo	
  recommendat’.	
  	
  Elze,	
  Die	
  
Ordines,	
  81.	
  
315	
  Ian	
  Stuart	
  Robinson,	
  The	
  Papacy,	
  1073-­‐1198:	
  Continuity	
  and	
  Innovation	
  (Cambridge,	
  1990),	
  
296–299.	
  



	
   112	
  

meanings,	
  similar	
  exhortations	
  are	
  associated	
  with	
  a	
  variety	
  of	
  items.	
  	
  Thus	
  just	
  

as	
  prayer	
  K28	
  dictates	
  that	
  the	
  sword	
  is	
  to	
  be	
  used	
  to	
  establish	
  equity	
  (‘per	
  

eundem	
  vim	
  aequitatis	
  exerceas’),	
  the	
  prayer	
  normally	
  associated	
  with	
  the	
  giving	
  

of	
  the	
  sceptre,	
  formula	
  K16,	
  tells	
  us	
  that	
  the	
  virga	
  is	
  a	
  sign	
  of	
  virtue	
  and	
  equity	
  

(‘virgam	
  virtutis	
  atque	
  aequitatis’).	
  	
  In	
  the	
  same	
  way	
  in	
  which	
  prayer	
  K28	
  claims	
  

that	
  the	
  sword	
  should	
  be	
  used	
  to	
  curse	
  and	
  destroy	
  the	
  enemies	
  of	
  the	
  church	
  

(‘nec	
  minus	
  sub	
  fide	
  falsos	
  quam	
  Christiani	
  nominis	
  hostes	
  execreris	
  et	
  destruas’)	
  

another	
  prayer	
  (associated	
  with	
  the	
  giving	
  of	
  the	
  ring	
  in	
  both	
  the	
  English	
  second	
  

recension	
  and	
  the	
  Ratold	
  Ordo)	
  prayer	
  formula	
  K8,	
  makes	
  similar	
  associations	
  for	
  

the	
  ring	
  so	
  that	
  it	
  is	
  made	
  to	
  sound	
  as	
  much	
  of	
  a	
  weapon	
  as	
  a	
  sword.	
  	
  By	
  accepting	
  

the	
  ring,	
  the	
  seal	
  of	
  holy	
  faith,	
  the	
  king	
  will	
  increase	
  in	
  power	
  and	
  learn	
  to	
  ‘hostes	
  

repellere,	
  hereses	
  destruere,	
  subditos	
  coadunare,	
  et	
  catholice	
  fidei	
  

perseverabilitati	
  conectere’.316	
  	
  Thus	
  the	
  individual	
  items	
  of	
  regalia	
  can	
  be	
  seen	
  to	
  

encapsulate	
  a	
  number	
  of	
  virtues.	
  	
  As	
  a	
  result	
  it	
  is	
  inadvisable	
  either	
  to	
  assign	
  

fixed	
  meanings	
  to	
  individual	
  items	
  or	
  to	
  assume	
  that	
  meanings,	
  once	
  assigned,	
  

remained	
  fixed.317	
  	
  Only	
  by	
  admitting	
  the	
  fluctuations	
  in	
  interpretation	
  of	
  

different	
  items	
  of	
  regalia	
  can	
  we	
  hope	
  to	
  understand	
  the	
  ideas	
  at	
  stake	
  here.	
  

	
  

As	
  alluded	
  to	
  above,	
  it	
  is,	
  with	
  one	
  exception,	
  impossible	
  to	
  identify	
  actual	
  

historical	
  items	
  of	
  regalia	
  in	
  the	
  ordines.	
  	
  As	
  Petersohn	
  has	
  warned,	
  it	
  would	
  be	
  

folly	
  to	
  take	
  the	
  general	
  descriptors	
  found	
  in	
  the	
  ordines,	
  such	
  as	
  ‘corona	
  regni’	
  

and	
  ‘corona	
  imperii’,	
  and	
  to	
  conclude	
  that	
  they	
  corresponded	
  to	
  a	
  specific	
  crown,	
  

as	
  has	
  occasionally	
  been	
  attempted	
  in	
  German	
  scholarship.318	
  	
  David	
  Carpenter	
  

has	
  also	
  warned	
  against	
  trying	
  to	
  trace	
  the	
  history	
  of	
  any	
  particular	
  English	
  

coronation	
  crown	
  because,	
  ‘crowns	
  could	
  be	
  altered	
  and,	
  in	
  any	
  case,	
  most	
  kings	
  

had	
  several	
  of	
  various	
  shapes	
  and	
  sizes’.319	
  	
  Indeed,	
  it	
  is	
  likely	
  that	
  several	
  crowns	
  

were	
  used	
  on	
  the	
  very	
  day	
  of	
  a	
  king	
  or	
  emperor’s	
  inauguration.	
  	
  Towards	
  the	
  

conclusion	
  of	
  the	
  inauguration	
  ceremony,	
  the	
  newly	
  consecrated	
  monarch	
  

swapped	
  his	
  cumbersome	
  coronation	
  crown	
  for	
  something	
  rather	
  more	
  suitable	
  

                                                             
316	
  This	
  wording	
  is	
  from	
  the	
  English	
  Second	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  18.	
  
317	
  Two	
  of	
  the	
  imperial	
  ordines,	
  the	
  Staufen	
  and	
  Roman	
  Curia	
  ordines,	
  include	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  
the	
  imperial	
  orb	
  (‘pomum	
  aureum’),	
  an	
  item	
  of	
  regalia	
  that	
  is	
  not	
  found	
  in	
  the	
  royal	
  ordines,	
  
despite	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  kings	
  of	
  Germany	
  and	
  England	
  were	
  depicted	
  with	
  orbs	
  on	
  their	
  seals.	
  	
  
318	
  Petersohn,	
  “Über	
  monarchische	
  Insignien,”	
  52.	
  
319	
  Carpenter,	
  “The	
  Burial	
  of	
  King	
  Henry	
  III,	
  the	
  Regalia	
  and	
  Royal	
  Ideology,”	
  444.	
  



	
   113	
  

for	
  wearing	
  in	
  procession,	
  while	
  feasting	
  or,	
  indeed,	
  riding	
  a	
  horse	
  around	
  

Rome.320	
  	
  	
  Not	
  only	
  the	
  ordines,	
  but	
  the	
  absence	
  of	
  material	
  evidence,	
  cautions	
  

against	
  attributing	
  too	
  much	
  significance	
  to	
  historical	
  items	
  of	
  regalia	
  used	
  

during	
  the	
  inaugurations	
  of	
  kings	
  and	
  emperors	
  in	
  this	
  period.	
  

	
  

The	
  notable	
  exception	
  here	
  comes	
  from	
  the	
  ordo	
  Cencius	
  II.	
  	
  Following	
  the	
  

conclusion	
  of	
  the	
  Mass,	
  the	
  count	
  of	
  the	
  palace	
  approaches	
  the	
  emperor	
  and	
  

removes	
  his	
  liturgical	
  footwear.	
  	
  He	
  then	
  proceeds	
  to	
  dress	
  the	
  emperor	
  with	
  the	
  

imperial	
  greaves	
  and	
  the	
  spurs	
  of	
  St.	
  Maurice	
  (‘calcaria	
  sancti	
  Mauricii’).321	
  	
  It	
  is	
  

surely	
  no	
  coincidence	
  that	
  spurs	
  associated	
  with	
  St.	
  Maurice	
  should	
  appear	
  in	
  

this	
  ordo,	
  which	
  in	
  its	
  very	
  incipit	
  also	
  mentions	
  the	
  saint	
  by	
  name.	
  	
  As	
  noted	
  

above,	
  this	
  ordo	
  is	
  the	
  first	
  to	
  suggest	
  that	
  the	
  emperor’s	
  anointing	
  takes	
  place	
  

before	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  rather	
  than	
  that	
  of	
  St.	
  Peter.322	
  	
  This	
  link	
  suggests	
  

that	
  his	
  subsequent	
  mention	
  in	
  relation	
  to	
  spurs	
  might	
  also	
  be	
  for	
  the	
  benefit	
  of	
  

the	
  pope	
  rather	
  than	
  the	
  emperor.	
  	
  That	
  this	
  is	
  the	
  case	
  is	
  further	
  implied	
  by	
  the	
  

actions	
  of	
  the	
  emperor	
  and	
  pope	
  following	
  the	
  bestowal	
  of	
  the	
  spurs.	
  	
  The	
  

emperor	
  and	
  pope	
  are	
  led	
  to	
  waiting	
  horses	
  and	
  the	
  emperor	
  holds	
  the	
  stirrup	
  

for	
  the	
  pope	
  as	
  he	
  mounts	
  his	
  horse.323	
  	
  The	
  pope,	
  also	
  crowned,	
  then	
  rides	
  at	
  the	
  

head	
  of	
  a	
  procession,	
  followed	
  by	
  the	
  emperor	
  and	
  behind	
  him	
  the	
  empress.	
  	
  

These	
  events	
  are	
  a	
  clear	
  symbolic	
  presentation	
  of	
  the	
  pope’s	
  position	
  above	
  the	
  

emperor.	
  	
  As	
  with	
  the	
  bestowal	
  of	
  the	
  sword	
  in	
  the	
  Ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia,	
  

dressing	
  the	
  emperor	
  with	
  the	
  spurs	
  of	
  St.	
  Maurice	
  is	
  designed	
  to	
  make	
  clear	
  that	
  

his	
  military	
  powers	
  are	
  to	
  be	
  used	
  to	
  serve	
  the	
  pope.	
  

	
  

The	
  Holy	
  Lance,	
  known	
  by	
  at	
  least	
  the	
  mid-­‐thirteenth	
  century	
  as	
  the	
  lance	
  of	
  St.	
  

Maurice,	
  was	
  one	
  of	
  the	
  most	
  important	
  items	
  of	
  regalia	
  in	
  the	
  Empire,	
  but	
  had	
  

no	
  role	
  to	
  play	
  in	
  either	
  the	
  royal	
  or	
  imperial	
  inauguration	
  ceremony.	
  	
  The	
  lance,	
  	
  

                                                             
320	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  for	
  example,	
  reports	
  that	
  Richard	
  I	
  swapped	
  his	
  coronation	
  crown	
  for	
  a	
  
lighter	
  one	
  before	
  the	
  ensuing	
  feast.	
  	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  ed.	
  William	
  Stubbs,	
  vol.	
  3,	
  RS	
  51	
  
(London,	
  1870),	
  12;	
  The	
  swapping	
  of	
  crowns	
  is	
  beautifully	
  illustrated	
  in	
  a	
  miniature	
  in	
  the	
  Ordo	
  
of	
  1250,	
  which	
  is	
  reproduced	
  as	
  plate	
  15	
  in	
  Le	
  Goff	
  et	
  al.,	
  Le	
  sacre	
  royal	
  à	
  l’époque	
  de	
  Saint	
  Louis.	
  	
  	
  
321	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  46.	
  
322	
  See	
  above	
  p.	
  96.	
  
323	
  Both	
  Lothar	
  III	
  and	
  Frederick	
  Barbarossa	
  performed	
  this	
  service,	
  with	
  Lothar	
  III	
  also	
  taking	
  
the	
  reins	
  and	
  leading	
  Innocent	
  II’s	
  horse	
  when	
  they	
  met	
  at	
  Liege	
  in	
  1131.	
  	
  Schneidmüller,	
  
“Canossa	
  -­‐	
  Das	
  Ereignis,”	
  45.	
  



	
   114	
  

Illustration	
  2	
  	
  
The	
  Reichsschwert	
  (so-­‐called	
  Sword	
  of	
  St.	
  Maurice)	
  

	
  

a)	
  View	
  of	
  Sword	
  and	
  Scabbard	
  
Scabbard:	
  Italy	
  (?),	
  second	
  half	
  of	
  the	
  eleventh	
  century	
  
Sword:	
  France	
  (?)	
  1198/1218	
  
	
  

	
  

b)	
  Detail	
  of	
  Engraving	
  on	
  the	
  Guard	
  
	
  +	
  C(H)RISTVS	
  .	
  VINCIT	
  .	
  C(H)RISTVS	
  .	
  REIGNAT	
  .	
  CHRIST.(VS)	
  INPERAT	
  [sic]	
  
	
  
Kunsthistorisches	
  Museum	
  Wien,	
  Weltliche	
  Schatzkammer	
  	
  
Inv.-­‐Nr.	
  SK_WS_XIII_17	
  
	
  

‘Sante	
  Mauricien	
  sper’,	
  is	
  included	
  in	
  the	
  1246	
  inventory	
  from	
  Trifels,	
  in	
  which	
  

mention	
  is	
  also	
  made	
  of	
  three	
  golden	
  spurs.324	
  	
  The	
  spurs	
  are	
  not,	
  however,	
  

associated	
  with	
  the	
  saint	
  and	
  neither	
  are	
  the	
  two	
  swords,	
  described	
  in	
  the	
  

inventory	
  as	
  having	
  scabbards	
  decorated	
  with	
  precious	
  stones.325	
  	
  This	
  general	
  

description	
  could	
  fit	
  many	
  swords,	
  including	
  the	
  sword	
  known	
  to	
  posterity	
  as	
  the	
  

sword	
  of	
  St.	
  Maurice	
  (Illustration	
  2a).	
  This	
  sword	
  was	
  probably	
  used	
  during	
  the	
  

inauguration	
  of	
  Otto	
  IV	
  in	
  Aachen	
  in	
  1198,	
  and	
  can	
  be	
  dated	
  to	
  between	
  1198	
  and	
  
                                                             
324	
  Bischoff,	
  Mittelalterliche	
  Schatzverzeichnisse,	
  100.	
  
325	
  ‘Zwey	
  swert	
  mit	
  zweyn	
  scheiden,	
  gezieret	
  mit	
  edelem	
  gesteyne’.	
  Ibid.	
  



	
   115	
  

1218	
  due	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  pommel	
  displays	
  the	
  Welf	
  arms	
  on	
  one	
  side	
  and	
  the	
  

royal	
  arms	
  on	
  the	
  other.326	
  	
  Setting	
  aside	
  its	
  later	
  erroneous	
  association	
  with	
  St.	
  

Maurice,	
  the	
  decoration	
  on	
  the	
  guard	
  of	
  the	
  sword	
  offers	
  a	
  tantalising	
  insight	
  into	
  

the	
  language	
  of	
  the	
  royal	
  inauguration	
  ceremony	
  in	
  Germany	
  at	
  the	
  beginning	
  of	
  

the	
  thirteenth	
  century	
  (Illustration	
  2b).	
  	
  The	
  guard	
  is	
  engraved	
  on	
  both	
  sides,	
  

with	
  the	
  side	
  displaying	
  the	
  Welf	
  arms	
  bearing	
  the	
  legend	
  	
  +	
  C(H)RISTVS	
  .	
  VINCIT	
  

.	
  C(H)RISTVS	
  .	
  REIGNAT	
  .	
  CHRIST(VS)	
  INPERAT.327	
  	
  The	
  side	
  displaying	
  the	
  royal	
  

arms	
  bears	
  a	
  shortened	
  version	
  of	
  this	
  tricolon:	
  +	
  C(H)RISTVS	
  .	
  VINCIT	
  .	
  

C(H)RISTVS	
  .	
  REINAT.	
  	
  	
  

	
  

The	
  significance	
  of	
  this	
  triumphant	
  tricolon	
  and	
  its	
  subsequent	
  removal	
  from	
  the	
  

laudes	
  included	
  in	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  has	
  been	
  emphasised	
  in	
  the	
  previous	
  

chapter.328	
  	
  There	
  are	
  no	
  known	
  manuscript	
  copies	
  of	
  the	
  laudes	
  surviving	
  from	
  

the	
  German	
  kingdom	
  after	
  c.1100,	
  a	
  fact	
  that	
  has	
  been	
  seen	
  as	
  indicative	
  of	
  the	
  

desacralisation	
  of	
  German	
  kingship.329	
  	
  However,	
  if	
  we	
  compare	
  the	
  situation	
  to	
  

England,	
  where	
  only	
  one	
  laudes	
  text	
  survives	
  from	
  the	
  twelfth	
  century,	
  integrated	
  

into	
  the	
  ordo	
  in	
  the	
  Trinity	
  College	
  Cambridge	
  manuscript,	
  and	
  only	
  two	
  from	
  the	
  

thirteenth	
  century,	
  both	
  in	
  the	
  same	
  Worcester	
  antiphonary,	
  it	
  is	
  apparent	
  that	
  

the	
  survival	
  of	
  these	
  laudes	
  texts	
  is	
  extremely	
  rare.330	
  	
  Often	
  written	
  on	
  fly-­‐leaves,	
  

and	
  probably	
  also	
  on	
  rolls,	
  the	
  texts	
  themselves	
  were	
  surely	
  frequent	
  victims	
  of	
  

damage	
  or	
  rebinding.	
  	
  The	
  rarity	
  of	
  their	
  survival	
  tells	
  us	
  little	
  of	
  how	
  frequently	
  

they	
  were	
  recited.	
  	
  In	
  England,	
  despite	
  the	
  scarcity	
  of	
  surviving	
  laudes	
  formulae,	
  

we	
  know	
  from	
  payments	
  to	
  the	
  king’s	
  chaplains	
  recorded	
  in	
  the	
  chancery	
  and	
  

exchequer	
  rolls	
  that	
  the	
  laudes	
  were	
  very	
  frequently	
  recited,	
  certainly	
  several	
  

times	
  a	
  year	
  on	
  significant	
  liturgical	
  days.	
  	
  The	
  fact	
  that	
  the	
  defining	
  laudes	
  

tricolon,	
  absent	
  from	
  the	
  laudes	
  in	
  the	
  Staufen	
  Ordo,	
  was	
  engraved	
  on	
  the	
  guard	
  

of	
  a	
  sword	
  belonging	
  to	
  a	
  German	
  king	
  dating	
  to	
  a	
  century	
  after	
  the	
  last	
  

                                                             
326	
  Mechthild	
  Schulze-­‐Dörrlamm,	
  Das	
  Reichsschwert,	
  Römisch-­‐germanisches	
  Zentralmuseum	
  
Forschungsinstitut	
  für	
  Vor-­‐	
  und	
  Frühgeschichte	
  32	
  (Sigmaringen,	
  1995);	
  Petersohn,	
  “Echte”	
  und	
  
“falsche”	
  Insignien,	
  74–82.	
  
327	
  The	
  unusual	
  spelling	
  might	
  hint	
  to	
  the	
  place	
  of	
  the	
  sword’s	
  origin.	
  Schulze-­‐Dörrlamm,	
  Das	
  
Reichsschwert,	
  27.	
  
328	
  See	
  above,	
  pp.	
  88-­‐90.	
  
329	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  97;	
  Cowdrey,	
  “The	
  Anglo-­‐Norman	
  Laudes	
  Regiae,”	
  46.	
  
330	
  The	
  Worcester	
  antiphonary	
  is	
  now	
  Worcester	
  Cathedral	
  Library	
  MS	
  F.160.	
  	
  Cowdrey,	
  “The	
  
Anglo-­‐Norman	
  Laudes	
  Regiae,”	
  66.	
  



	
   116	
  

manuscript	
  copy	
  of	
  the	
  text	
  is	
  significant.	
  	
  It	
  suggests	
  that	
  in	
  a	
  royal	
  context	
  the	
  

laudes	
  did	
  not	
  suffer	
  the	
  same	
  fate	
  that	
  they	
  had	
  in	
  the	
  context	
  of	
  imperial	
  

inauguration	
  ceremonies.	
  	
  On	
  the	
  contrary,	
  the	
  German	
  kings	
  continued	
  to	
  use	
  

the	
  laudes	
  to	
  associate	
  their	
  rule	
  with	
  the	
  victorious	
  Christ.	
  

	
  

	
  

Royal	
  Marriage	
  

	
  

Only	
  two	
  items	
  of	
  regalia,	
  the	
  crown	
  and	
  the	
  ring,	
  regularly	
  appear	
  in	
  female	
  

inauguration	
  ordines.	
  	
  One	
  of	
  the	
  twenty	
  manuscripts	
  consulted	
  by	
  Jackson	
  in	
  his	
  

edition	
  of	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  is	
  unique	
  in	
  that	
  it	
  includes	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  a	
  

sceptre	
  in	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  queen.331	
  	
  This	
  manuscript,	
  now	
  Siena	
  

Biblioteca	
  Comunale	
  degli	
  Intronati,	
  MS	
  G.V.	
  12,	
  is	
  a	
  pontifical	
  from	
  Tyre	
  dating	
  to	
  

the	
  first	
  decade	
  of	
  the	
  thirteenth	
  century.	
  	
  It	
  has	
  understandably	
  been	
  associated	
  

with	
  the	
  coronation	
  of	
  the	
  Latin	
  monarchs	
  of	
  Jerusalem.332	
  	
  The	
  addition	
  of	
  the	
  

sceptre,	
  considered	
  to	
  represent	
  broadly	
  the	
  exercise	
  of	
  justice,	
  is	
  perhaps	
  

indicative	
  of	
  the	
  frequency	
  with	
  which	
  queens	
  ruled	
  in	
  their	
  own	
  right	
  in	
  the	
  

Holy	
  Land.333	
  	
  A	
  crown	
  appears	
  in	
  all	
  of	
  the	
  six	
  royal	
  and	
  three	
  imperial	
  ordines	
  

that	
  include	
  an	
  ordo	
  for	
  a	
  queen	
  or	
  empress.	
  	
  Four	
  of	
  the	
  six	
  queenly	
  ordines	
  

include	
  a	
  ring.	
  	
  A	
  ring	
  is	
  also	
  found	
  in	
  all	
  royal	
  male	
  ordines,	
  with	
  the	
  exception	
  of	
  

the	
  English	
  Second	
  Recension,	
  but	
  only	
  in	
  Cencius	
  II	
  in	
  an	
  imperial	
  context.	
  	
  

Beyond	
  the	
  monarchical	
  context,	
  a	
  ring	
  played	
  an	
  important	
  role	
  in	
  episcopal	
  

consecration,	
  one	
  that	
  was	
  the	
  subject	
  of	
  much	
  debate	
  during	
  the	
  Investiture	
  

Controversy.	
  	
  Given	
  the	
  oft-­‐noted	
  links	
  between	
  the	
  rites	
  of	
  episcopal	
  and	
  royal	
  

consecration	
  this	
  is	
  surely	
  significant.	
  	
  Of	
  connected	
  importance	
  is	
  the	
  nuptial	
  

association	
  inherent	
  in	
  rings	
  and	
  their	
  use	
  in	
  the	
  marriage	
  mass.	
  	
  Indeed,	
  in	
  the	
  

ordo	
  for	
  the	
  consecration	
  of	
  a	
  bishop	
  in	
  the	
  PRG	
  edition,	
  the	
  prayer	
  associated	
  

with	
  investiture	
  with	
  the	
  ring	
  describes	
  it	
  as	
  ‘annulum	
  fidei,	
  scilicet	
  signaculum	
  

                                                             
331	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:196.	
  
332	
  Hans	
  Eberhard	
  Mayer,	
  “Das	
  Pontificale	
  von	
  Tyrus	
  und	
  die	
  Krönung	
  der	
  lateinischen	
  Könige	
  
von	
  Jerusalem:	
  zugleich	
  ein	
  Beitrag	
  zur	
  Forschung	
  über	
  Herrschaftzeichen	
  und	
  Staatssymbolik,”	
  
Dumbarton	
  Oaks	
  Papers	
  21	
  (1967):	
  213–230.	
  
333	
  For	
  the	
  importance	
  of	
  queens	
  in	
  the	
  Crusader	
  states	
  see	
  Bernard	
  Hamilton,	
  “Women	
  in	
  the	
  
Crusader	
  States:	
  The	
  Queens	
  of	
  Jerusalem	
  (1100-­‐1190),”	
  in	
  Medieval	
  Women,	
  ed.	
  D.	
  Baker	
  
(Oxford,	
  1978),	
  143–174.	
  	
  Queens	
  were	
  often	
  depicted	
  with	
  sceptres	
  on	
  their	
  seals.	
  	
  See	
  Appendix	
  
4.	
  



	
   117	
  

quatenus	
  sponsam	
  Dei’.334	
  	
  In	
  the	
  final	
  section	
  of	
  this	
  chapter	
  I	
  shall	
  argue	
  that	
  

crowns	
  offer	
  similarly	
  important	
  nuptial	
  resonances	
  and	
  that	
  the	
  link	
  between	
  

marriage	
  symbolism	
  and	
  royal	
  consecration	
  is	
  key	
  to	
  understanding	
  images	
  of	
  

kingship	
  in	
  this	
  transitional	
  period.	
  	
  

	
  

A	
  thread	
  that	
  runs	
  through	
  the	
  analysis	
  of	
  the	
  ordines	
  is	
  the	
  relationship	
  between	
  

male	
  and	
  female	
  inauguration.	
  	
  From	
  our	
  consideration	
  of	
  the	
  prayer	
  formulae	
  it	
  

became	
  clear	
  that	
  the	
  male	
  inauguration	
  prayer	
  references	
  to	
  Abraham,	
  Isaac	
  and	
  

Jacob	
  were	
  complemented	
  by	
  the	
  prayers	
  in	
  the	
  female	
  inauguration	
  ordines,	
  in	
  

which	
  their	
  wives,	
  Sarah,	
  Rebecca	
  and	
  Rachel,	
  were	
  also	
  invoked.	
  	
  With	
  relation	
  

to	
  the	
  musical	
  content	
  of	
  the	
  ordines	
  it	
  is	
  noticeable	
  that	
  the	
  laudes	
  in	
  the	
  

imperial	
  ordo	
  Cencius	
  II	
  and	
  the	
  English	
  Third	
  Recension	
  included	
  the	
  

acclamation	
  of	
  the	
  empress	
  or	
  queen,	
  whereas	
  the	
  later	
  imperial	
  laudes	
  lack	
  any	
  

reference	
  to	
  an	
  empress.	
  	
  In	
  the	
  rubrication	
  we	
  see	
  that,	
  in	
  some	
  ordines,	
  female	
  

inauguration	
  was	
  incorporated	
  into	
  the	
  same	
  ordo	
  as	
  male	
  inauguration.	
  	
  In	
  other	
  

ordines	
  the	
  participation	
  of	
  a	
  queen	
  or	
  empress	
  is	
  not	
  envisaged	
  and	
  a	
  separate	
  

ordo	
  is	
  provided.	
  	
  Richard	
  Jackson	
  commented	
  that	
  ‘the	
  liturgy	
  was	
  frozen	
  in	
  time	
  

because	
  its	
  prayers	
  and	
  benedictions	
  came,	
  almost	
  without	
  exception,	
  from	
  the	
  

Carolingian	
  age’.335	
  	
  However,	
  while	
  he	
  is	
  undoubtedly	
  correct	
  to	
  describe	
  the	
  

prayer	
  formulae	
  as	
  ‘frozen	
  in	
  time’	
  such	
  a	
  judgement	
  cannot	
  be	
  extended	
  to	
  the	
  

liturgy	
  in	
  its	
  entirety	
  as	
  an	
  examination	
  of	
  the	
  changing	
  dynamic	
  between	
  the	
  

male	
  and	
  female	
  inauguration	
  ordines	
  demonstrates.	
  

	
  

The	
  rites	
  for	
  king-­‐	
  and	
  queen-­‐making	
  were	
  inextricably	
  linked,	
  due	
  to	
  the	
  very	
  

fact	
  that	
  a	
  queen	
  merited	
  her	
  inauguration	
  by	
  virtue	
  of	
  her	
  relationship	
  to	
  a	
  king.	
  	
  

This	
  is	
  made	
  clear	
  in	
  a	
  manuscript	
  of	
  the	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  English	
  ordines,	
  

now	
  in	
  the	
  University	
  Library	
  at	
  Cambridge,	
  from	
  which	
  we	
  learn	
  that	
  the	
  queen	
  

is	
  anointed	
  for	
  the	
  king’s	
  honour:	
  ‘Incipit	
  consecratio	
  regine	
  que	
  propter	
  

honorificentiam	
  regis	
  ab	
  episcopo	
  sacro	
  oleo	
  super	
  verticem	
  perfundenda	
  est’.336	
  	
  

This	
  incipit	
  echoes	
  the	
  assertion	
  of	
  William	
  of	
  Poitiers	
  that	
  William	
  the	
  

Conqueror	
  did	
  not	
  wish	
  to	
  rush	
  his	
  coronation	
  as	
  king	
  of	
  England	
  as	
  he	
  hoped	
  
                                                             
334	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1:109.	
  	
  
335	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:35.	
  
336	
  Cambridge	
  University	
  Library	
  MS	
  EE.II.3,	
  f.90r.	
  



	
   118	
  

that	
  ‘si	
  Deus	
  ipsi	
  hunc	
  concedit	
  honorem,	
  secum	
  velle	
  coniugem	
  suam	
  coronari’.337	
  

Although	
  events	
  dictated	
  that	
  William	
  was	
  crowned	
  king	
  on	
  25	
  December	
  1066,	
  

without	
  Matilda	
  being	
  present,	
  the	
  conceptual	
  link	
  between	
  the	
  inauguration	
  of	
  a	
  

king	
  and	
  his	
  queen	
  is	
  plain	
  to	
  see.	
  	
  Matilda	
  owed	
  her	
  inauguration	
  at	
  Pentecost	
  

1068	
  to	
  her	
  position	
  as	
  William’s	
  wife,	
  and	
  it	
  is	
  this	
  marital	
  relationship	
  that	
  lies	
  

at	
  the	
  heart	
  of	
  the	
  relationship	
  between	
  male	
  and	
  female	
  ordines.	
  	
  	
  

	
  

Smith	
  has	
  highlighted	
  the	
  nuptial	
  language	
  in	
  the	
  Carolingian	
  ordines	
  for	
  the	
  

inaugurations	
  of	
  Judith	
  and	
  Ermentrude,	
  but	
  she	
  suggests	
  that	
  these	
  elements	
  

were	
  no	
  longer	
  present	
  in	
  the	
  so-­‐called	
  Erdmann	
  Ordo,	
  which	
  formed	
  the	
  basis	
  of	
  

the	
  Anglo-­‐Saxon	
  and	
  West	
  Frankish	
  queen-­‐makings	
  of	
  the	
  tenth	
  and	
  eleventh	
  

centuries.338	
  	
  In	
  fact,	
  these	
  later	
  ordines	
  adopted	
  many	
  of	
  the	
  biblical	
  allusions	
  of	
  

the	
  ordines	
  for	
  Judith	
  and	
  Ermentrude,	
  and	
  such	
  allusions	
  make	
  it	
  clear	
  that	
  the	
  

female	
  inauguration	
  rites	
  remained	
  in	
  direct	
  dialogue	
  with	
  those	
  for	
  a	
  king.	
  	
  A	
  

closer	
  look	
  at	
  the	
  vocabulary	
  of	
  the	
  prayer	
  formulae	
  makes	
  clear	
  one	
  important	
  

facet	
  of	
  this	
  dialogue.	
  	
  Prayer	
  K23,	
  from	
  the	
  male	
  ordines,	
  talks	
  of	
  a	
  king	
  being	
  

brought	
  forth	
  from	
  the	
  belly	
  (‘ex	
  utero’)	
  of	
  Abraham.	
  	
  In	
  the	
  complementary	
  

female	
  prayer	
  (Q7),	
  it	
  is	
  hoped	
  that	
  the	
  queen	
  might	
  merit,	
  like	
  Sarah,	
  Rebecca	
  

and	
  Rachel,	
  to	
  rejoice	
  in	
  the	
  fruits	
  of	
  her	
  womb	
  (‘fructus	
  uteri’).	
  	
  The	
  implication	
  

of	
  the	
  use	
  of	
  the	
  word	
  uterus	
  is	
  self-­‐evidently	
  linked	
  to	
  the	
  production	
  of	
  an	
  heir,	
  

which	
  was,	
  in	
  the	
  succinct	
  words	
  of	
  John	
  Carmi	
  Parsons,	
  the	
  ‘guarantee	
  of	
  the	
  

integrity	
  and	
  continuity	
  of	
  the	
  realm’.339	
  

	
  

This	
  focus	
  on	
  an	
  heir	
  highlights	
  the	
  dynastic	
  ambitions	
  behind	
  the	
  increasing	
  

interweaving	
  of	
  male	
  and	
  female	
  inauguration	
  rites.	
  	
  Raising	
  the	
  status	
  of	
  queenly	
  

inauguration	
  by	
  associating	
  it	
  more	
  closely	
  with	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  king	
  was	
  

a	
  way	
  of	
  emphasising	
  the	
  hereditary	
  aspect	
  of	
  kingship.	
  	
  The	
  dynastic	
  aspect	
  was	
  

undoubtedly	
  significant.	
  	
  But	
  it	
  was	
  accompanied	
  by	
  a	
  conceptual	
  shift,	
  the	
  

importance	
  of	
  which	
  should	
  not	
  be	
  undervalued.	
  	
  In	
  identifying	
  this	
  change	
  our	
  

                                                             
337	
  R.	
  H.	
  C.	
  Davis	
  and	
  Marjorie	
  Chibnall,	
  eds.,	
  The	
  Gesta	
  Gvillelmi	
  of	
  William	
  of	
  Poitiers,	
  OMT	
  
(Oxford,	
  1998),	
  148.	
  
338	
  Smith,	
  “The	
  Earliest	
  Queen-­‐Making	
  Rites,”	
  34	
  n.78;	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  
1:142–153.	
  
339	
  John	
  Carmi	
  Parsons,	
  “Introduction:	
  Family,	
  Sex,	
  and	
  Power:	
  The	
  Rhythms	
  of	
  Medieval	
  
Queenship,”	
  in	
  Medieval	
  Queenship,	
  ed.	
  John	
  Carmi	
  Parsons	
  (Stroud,	
  1994),	
  4.	
  



	
   119	
  

investigation	
  is	
  once	
  again	
  hampered	
  by	
  the	
  very	
  nature	
  of	
  the	
  texts	
  and	
  the	
  

manuscripts	
  in	
  which	
  the	
  ordines	
  survive.	
  	
  Pontificals	
  were	
  comprehensive	
  

liturgical	
  books,	
  in	
  which	
  a	
  multiplicity	
  of	
  rites	
  was	
  assimilated	
  and	
  whose	
  

contents	
  are	
  grouped	
  by	
  type.340	
  	
  The	
  first	
  surviving	
  text	
  that	
  contains	
  both	
  a	
  male	
  

and	
  female	
  inauguration	
  ceremony	
  is	
  the	
  so-­‐called	
  Erdmann	
  Ordo,	
  composed	
  

c.900.	
  	
  The	
  appearance	
  of	
  these	
  texts	
  together	
  led	
  scholars	
  to	
  suggest	
  that	
  the	
  

ordo	
  must	
  have	
  been	
  composed	
  for	
  a	
  specific	
  joint	
  coronation.	
  	
  However,	
  Jackson	
  

has	
  refuted	
  this,	
  pointing	
  out	
  that	
  no	
  meaning	
  can	
  be	
  read	
  into	
  the	
  inauguration	
  

rites	
  for	
  kings	
  and	
  queens	
  appearing	
  side	
  by	
  side	
  in	
  a	
  pontifical,	
  and	
  that	
  scholars	
  

‘have	
  been	
  led	
  astray	
  by	
  a	
  simple	
  succession	
  of	
  texts	
  in	
  liturgical	
  manuscripts’.341	
  	
  

Jackson	
  is	
  absolutely	
  right	
  to	
  counter	
  attempts	
  to	
  tie	
  the	
  Erdmann	
  Ordo	
  to	
  a	
  

particular	
  historical	
  event,	
  but	
  setting	
  out	
  his	
  argument	
  so	
  forcefully	
  perhaps	
  

leads	
  him	
  to	
  dismiss	
  too	
  hastily	
  the	
  evidence	
  in	
  later	
  ordines,	
  which	
  demonstrate	
  

a	
  growing	
  conceptual	
  link	
  between	
  male	
  and	
  female	
  rites.	
  

	
  

For	
  example,	
  Jackson	
  has	
  described	
  the	
  inclusion	
  of	
  elements	
  from	
  the	
  marriage	
  

ceremony	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200	
  as	
  a	
  ‘peculiarity’,	
  arguing	
  that	
  while	
  there	
  remains	
  

a	
  possibility	
  the	
  text	
  could	
  have	
  been	
  deliberately	
  designed	
  this	
  way,	
  it	
  is	
  more	
  

likely	
  to	
  be	
  the	
  result	
  of	
  scribal	
  error.342	
  	
  In	
  the	
  ordo,	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  king	
  

is	
  followed	
  by	
  Mass	
  and	
  then	
  by	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  queen.	
  	
  Once	
  the	
  queen	
  

has	
  been	
  blessed,	
  anointed	
  and	
  crowned	
  a	
  reading	
  from	
  Ephesians	
  and	
  a	
  Gospel	
  

reading	
  from	
  Matthew	
  normally	
  found	
  in	
  the	
  marriage	
  ceremony	
  follow.	
  	
  That	
  

the	
  missa	
  ad	
  nuptiis	
  is	
  the	
  next	
  ceremony	
  found	
  in	
  the	
  manuscript	
  has	
  led	
  Jackson	
  

to	
  conclude	
  that	
  these	
  readings	
  probably	
  belong	
  to	
  the	
  wedding	
  mass	
  rather	
  than	
  

the	
  inauguration	
  rite.	
  	
  However,	
  following	
  the	
  marital	
  offertory,	
  a	
  communion	
  

prayer	
  (Q16)	
  appears,	
  which	
  clearly	
  links	
  back	
  to	
  the	
  inauguration	
  rite:	
  

‘Deus	
   tuorum	
   corona	
   fidelium,	
   qui	
   quos	
   ad	
   regnum	
   vocas,	
   in	
  

misericordia	
   et	
   miseratione	
   coronas,	
   hunc	
   corone	
   plenitudinem	
  

tue	
   benedictionis	
   digneris	
   infundere,	
   ut	
   per	
   istam	
   unctionem	
   et	
  

nostram	
  benedictionem	
  sanctificetur	
  et	
  in	
  insigne	
  regni	
  habeatur,	
  

                                                             
340	
  i.e.	
  similar	
  status	
  changing	
  rites,	
  such	
  as	
  the	
  consecration	
  of	
  a	
  bishop	
  and	
  the	
  consecration	
  of	
  
an	
  abbot,	
  tend	
  to	
  appear	
  in	
  succession	
  in	
  pontificals.	
  
341	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:143.	
  
342	
  Ibid.,	
  1:249.	
  



	
   120	
  

quatinus	
   eius	
   impositione	
   famulus	
   tuus	
   rex	
   noster	
   insignitus,	
  

cetere	
  plebi	
  tue	
  emineat,	
  et	
  memor	
  desponsationis	
  et	
  honoris	
  a	
  te	
  

sibi	
   collati,	
   ita	
   tibi	
   devotus	
   existat,	
   ut	
   in	
   diebus	
   suis	
   iusticia	
   et	
  

habundantia	
  pacis	
  oriatur,	
  et	
  ad	
  ianuam	
  paradisi	
  de	
  manu	
  tua	
  qui	
  

es	
  [rex]	
  regum	
  coronam	
  regni	
  celestis	
  percipere	
  meratur’.343	
  

Here	
  the	
  part	
  of	
  the	
  marriage	
  ceremony	
  integrated	
  into	
  the	
  inauguration	
  rite	
  is	
  

separated	
  from	
  the	
  succeeding	
  marriage	
  mass	
  in	
  the	
  manuscript	
  by	
  a	
  prayer	
  that	
  

clearly	
  refers	
  to	
  the	
  coronation	
  and	
  unction	
  of	
  a	
  king	
  and	
  makes	
  reference	
  to	
  a	
  

betrothal.	
  	
  This	
  prayer	
  does	
  belong	
  to	
  the	
  marriage	
  mass	
  itself.	
  	
  On	
  the	
  contrary	
  

its	
  presence	
  suggests	
  that	
  the	
  inclusion	
  of	
  elements	
  of	
  the	
  marriage	
  ceremony	
  

cannot	
  be	
  ascribed	
  to	
  scribal	
  error.344	
  

	
  

The	
  Ordo	
  of	
  1200	
  is,	
  admittedly,	
  exceptional	
  in	
  the	
  extent	
  of	
  the	
  assimilation	
  of	
  

marriage	
  liturgy,	
  but	
  it	
  suggests	
  we	
  should	
  examine	
  more	
  closely	
  the	
  relationship	
  

between	
  male	
  and	
  female	
  ordines	
  in	
  the	
  manuscripts.	
  	
  Of	
  the	
  royal	
  liturgies,	
  all	
  

but	
  the	
  Saint-­‐Bertin	
  Ordo	
  have	
  associated	
  female	
  ordines.	
  	
  Jackson’s	
  argument	
  

about	
  the	
  simple	
  succession	
  of	
  texts	
  in	
  a	
  liturgical	
  manuscript	
  seems	
  to	
  hold	
  in	
  

these	
  cases.	
  	
  The	
  female	
  inauguration	
  text	
  normally	
  follows	
  that	
  of	
  the	
  male.	
  	
  In	
  

the	
  Trinity	
  College	
  Cambridge	
  manuscript	
  (of	
  the	
  third	
  English	
  recension),	
  the	
  

laudes,	
  mentioning	
  both	
  a	
  king	
  and	
  queen,	
  are	
  sandwiched	
  between	
  the	
  two	
  

inauguration	
  texts.	
  	
  In	
  the	
  Cologne	
  manuscript	
  the	
  sequence	
  is	
  male	
  royal,	
  male	
  

imperial,	
  female	
  royal.	
  	
  However,	
  by	
  the	
  time	
  of	
  the	
  composition	
  of	
  the	
  three	
  later	
  

imperial	
  rites,	
  female	
  inauguration	
  appears	
  to	
  have	
  been	
  integrated	
  into	
  the	
  male	
  

rite.	
  	
  The	
  ordo	
  Cencius	
  II	
  assumes	
  participation	
  of	
  a	
  queen	
  throughout,	
  and	
  while	
  

both	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  and	
  the	
  Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia	
  do	
  not	
  assume	
  a	
  queen	
  

will	
  be	
  present,	
  if	
  a	
  queen	
  is	
  to	
  be	
  inaugurated	
  as	
  well,	
  her	
  inauguration	
  is	
  

allowed	
  for	
  within	
  the	
  single	
  rite.345	
  	
  In	
  the	
  light	
  of	
  these	
  integrated	
  imperial	
  

ordines,	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200	
  might	
  be	
  seen	
  as	
  less	
  of	
  an	
  exception.	
  	
  	
  

                                                             
343	
  Ibid.,	
  1:267.	
  
344	
  It	
  would	
  be	
  desirable	
  to	
  examine	
  this	
  manuscript	
  in	
  person.	
  	
  Unfortunately	
  time	
  constraints	
  
have	
  not	
  enabled	
  me	
  to	
  do	
  so	
  before	
  submitting	
  this	
  thesis	
  for	
  examination.	
  
345	
  Given	
  that	
  the	
  ordo	
  Cencius	
  II	
  is	
  associated	
  with	
  Honorius	
  III	
  it	
  is	
  interesting	
  to	
  note	
  an	
  entry	
  
in	
  the	
  papal	
  registers	
  dated	
  28	
  August	
  1220	
  in	
  which	
  Honorius	
  granted	
  Frederick	
  II’s	
  request	
  that	
  
his	
  wife	
  Constance	
  be	
  crowned	
  empress	
  alongside	
  him:	
  ‘gratanter	
  accepimus	
  quod	
  karissimam	
  in	
  
Christo	
  filiam	
  nostram	
  Constantiam	
  illustrem	
  reginam	
  coniugem	
  tuam	
  precum	
  nostrarum	
  intuitu	
  



	
   121	
  

	
  

In	
  any	
  case,	
  the	
  Ordo	
  of	
  1200	
  is	
  not	
  the	
  only	
  evidence	
  for	
  bridal	
  and	
  nuptial	
  

language	
  being	
  utilised	
  in	
  the	
  ordines.	
  	
  Prayer	
  formula	
  Q14,	
  which	
  appears	
  in	
  five	
  

of	
  the	
  female	
  inauguration	
  rites	
  and	
  two	
  of	
  the	
  imperial	
  rites,	
  references	
  the	
  

eternal	
  bridegroom	
  in	
  a	
  prayer	
  following	
  the	
  coronation	
  of	
  the	
  queen:	
  

‘Accipe	
   coronam	
   regalis	
   excellentie	
   que	
   licet	
   ab	
   indignis	
  

episcoporum	
   tamen	
   manibus	
   capiti	
   tuo	
   imponitur	
   unde	
   sicut	
  

exterius	
   auro	
   et	
   gemmis	
   redimita	
   enites.	
   	
   Ita	
   et	
   interius	
   auro	
  

sapientie	
  virtutumque	
  gemmis	
  decorari	
  contendas.	
  	
  Quatinus	
  post	
  

occasum	
  huius	
  seculi	
  cum	
  prudentibus	
  virginibus	
  sponso	
  perenni	
  

domino	
  nostro	
  Ihesu	
  Christo	
  valeas	
  adherere’.346	
  

This	
  link	
  between	
  a	
  crown	
  and	
  the	
  eternal	
  bridegroom	
  lies	
  at	
  the	
  heart	
  of	
  the	
  

symbolic	
  vocabulary	
  of	
  inauguration,	
  a	
  fact	
  that	
  has	
  been	
  obscured	
  by	
  the	
  very	
  

language	
  used	
  to	
  describe	
  monarchical	
  inauguration.	
  	
  The	
  custom	
  of	
  describing	
  

the	
  inauguration	
  of	
  a	
  monarch	
  as	
  a	
  ‘coronation’	
  has	
  not	
  only	
  implied	
  the	
  

precedence	
  of	
  that	
  ritual	
  act	
  over	
  the	
  act	
  of	
  unction	
  in	
  the	
  making	
  of	
  a	
  king,	
  but	
  it	
  

has	
  also	
  smothered	
  the	
  term	
  with	
  royal	
  associations,	
  thus	
  suffocating	
  alternative	
  

senses.	
  	
  Madeline	
  Harrison	
  Caviness	
  has	
  stressed	
  that	
  medieval	
  symbols	
  cannot	
  

be	
  decoded	
  without	
  recognising	
  the	
  multiple	
  layers	
  of	
  meaning	
  assigned	
  to	
  

sacred	
  symbols.347	
  	
  She	
  points	
  to	
  the	
  widespread	
  twelfth-­‐century	
  tradition	
  of	
  

exegesis,	
  that	
  constructed	
  several	
  levels	
  of	
  meaning	
  including	
  the	
  physical,	
  the	
  

allegorical	
  and	
  the	
  moral	
  or	
  tropological.348	
  	
  It	
  is	
  thus	
  apparent	
  that	
  we	
  cannot	
  

take	
  the	
  crown	
  as	
  an	
  object	
  to	
  be	
  a	
  purely	
  royal	
  symbol,	
  nor	
  assume	
  that	
  the	
  

word	
  ‘crown’	
  was	
  used	
  exclusively	
  to	
  designate	
  either	
  an	
  object	
  or	
  a	
  realm.	
  	
  In	
  

fact,	
  Cassiodorus’	
  commentary	
  on	
  Psalm	
  20	
  makes	
  explicit	
  that	
  ‘crown’	
  could	
  also	
  

be	
  used	
  to	
  denote	
  the	
  body	
  of	
  the	
  church:	
  ‘In	
  hac	
  enim	
  corona	
  et	
  totius	
  mundi	
  

circulum	
  merito	
  poterimus	
  advertere;	
  in	
  quo	
  generalis	
  significatur	
  Ecclesia’.349	
  

                                                                                                                                                                               
tecum	
  ducis	
  ut	
  et	
  ipsa	
  tecum	
  suscipiat	
  imperialis	
  glorie	
  diadema’.	
  	
  Vatican	
  City,	
  Archivio	
  Segreto	
  
Vaticano,	
  Registra	
  Vaticana	
  11,	
  fol.	
  14v.	
  	
  I	
  am	
  grateful	
  to	
  Thomas	
  W.	
  Smith	
  for	
  this	
  reference.	
  
346	
  This	
  wording	
  is	
  taken	
  from	
  the	
  English	
  Third	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  38–
39.	
  
347	
  Madeline	
  Harrison	
  Caviness,	
  “Reception	
  of	
  Images	
  by	
  Medieval	
  Viewers,”	
  in	
  A	
  Companion	
  to	
  
Medieval	
  Art:	
  Romanesque	
  and	
  Gothic	
  in	
  Northern	
  Europe,	
  ed.	
  Conrad	
  Rudolph	
  (Oxford,	
  2006),	
  71.	
  
348	
  Ibid.	
  
349	
  A.	
  Adriaen,	
  ed.,	
  Cassiodori,	
  Expositio	
  Psalmorum	
  I-­‐LXX,	
  Corpus	
  Christianorum	
  Series	
  Latina	
  97	
  
(Turnhout,	
  1958),	
  183–184.	
  



	
   122	
  

	
  

In	
  the	
  same	
  way	
  that	
  we	
  should	
  not	
  narrow	
  our	
  understanding	
  of	
  the	
  material	
  

evidence	
  by	
  assuming	
  the	
  use	
  of	
  only	
  one	
  coronation	
  crown	
  in	
  this	
  period,	
  we	
  

should	
  also	
  not	
  confine	
  ourselves	
  to	
  understanding	
  the	
  crown	
  as	
  an	
  abstraction	
  

with	
  purely	
  royal	
  associations.	
  	
  The	
  assortment	
  of	
  both	
  material	
  and	
  abstract	
  

crowns	
  was	
  made	
  explicit	
  by	
  Schramm	
  in	
  his	
  1955	
  essay	
  on	
  crowns	
  in	
  the	
  early	
  

Middle	
  Ages.	
  	
  As	
  he	
  astutely	
  commented,	
  one	
  of	
  the	
  reasons	
  the	
  history	
  of	
  crowns	
  

is	
  so	
  complicated	
  is	
  that	
  in	
  the	
  Bible	
  they	
  do	
  not	
  just	
  feature	
  as	
  items	
  of	
  headwear	
  

worn	
  by	
  Old	
  Testament	
  kings	
  and	
  high	
  priests,	
  for	
  the	
  word	
  corona	
  is	
  also	
  often	
  

used	
  metaphorically.350	
  	
  Schramm	
  highlights	
  the	
  well-­‐known	
  concept	
  of	
  the	
  

crown	
  of	
  eternal	
  life,	
  often	
  depicted	
  being	
  worn	
  by	
  saints	
  in	
  medieval	
  images.	
  	
  He	
  

then	
  moves	
  on	
  to	
  discuss	
  votive	
  crowns,	
  which	
  he	
  sees	
  as	
  being	
  similar	
  to	
  royal	
  

crowns	
  not	
  only	
  in	
  name	
  but	
  also	
  in	
  form.351	
  	
  Votive	
  crowns	
  were	
  mainly	
  found	
  

hanging	
  above	
  the	
  altar,	
  which	
  further	
  links	
  them	
  to	
  coronation	
  crowns,	
  placed	
  

on	
  the	
  altar	
  during	
  the	
  inauguration	
  ceremony	
  before	
  the	
  act	
  of	
  crowning	
  itself	
  

took	
  place.352	
  	
  Schramm	
  stresses	
  the	
  importance	
  of	
  the	
  biblical-­‐metaphorical	
  

understanding	
  of	
  the	
  word	
  crown,	
  suggesting	
  that	
  the	
  multiplicity	
  of	
  associations	
  

and	
  links	
  between	
  them	
  was	
  precisely	
  what	
  gave	
  the	
  crown	
  its	
  allegorical	
  depth	
  

of	
  meaning.353	
  

	
  

The	
  crowns	
  depicted	
  in	
  a	
  famous	
  image	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
  and	
  his	
  wife	
  Matilda,	
  

daughter	
  of	
  Henry	
  II	
  of	
  England,	
  have	
  long	
  confused	
  scholars	
  (Illustration	
  3).	
  	
  

This	
  image	
  is	
  contained	
  within	
  a	
  sumptuous	
  Gospel	
  book	
  produced	
  between	
  

1173	
  and	
  1189	
  in	
  the	
  scriptorium	
  of	
  the	
  abbey	
  of	
  Helmarhausen.	
  	
  Johannes	
  Fried	
  

has	
  vigorously	
  argued	
  that	
  the	
  two	
  crowns	
  being	
  placed	
  on	
  the	
  heads	
  of	
  the	
  

kneeling	
  pair	
  are	
  indicative	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion’s	
  pretentions	
  to	
  the	
  kingship	
  of	
  

Germany.354	
  	
  The	
  couple	
  are	
  flanked	
  on	
  both	
  sides	
  by	
  illustrious	
  relatives.	
  	
  To	
  the	
  

right	
  of	
  Matilda	
  are	
  depicted	
  her	
  father,	
  Henry	
  II,	
  her	
  grandmother,	
  the	
  Empress	
  

                                                             
350	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  “Die	
  Kronen	
  des	
  frühen	
  Mittelalters,”	
  in	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  
Staatssymbolik,	
  2:377.	
  
351	
  Ibid.,	
  378.	
  
352	
  In	
  Illustration	
  1,	
  a	
  miniature	
  from	
  the	
  Ordo	
  of	
  1250,	
  the	
  crown,	
  sword	
  and	
  ring	
  can	
  all	
  be	
  seen	
  
prominently	
  placed	
  on	
  the	
  altar	
  during	
  the	
  king’s	
  anointing.	
  
353	
  Schramm,	
  “Die	
  Kronen	
  des	
  frühen	
  Mittelalters,”	
  378.	
  
354	
  Johannes	
  Fried,	
  “Königsgedanken	
  Heinrichs	
  des	
  Löwen,”	
  Archiv	
  für	
  Kulturgeschichte	
  55	
  
(1973):	
  312–351.	
  



	
   123	
  

Illustration	
  3	
  	
  
Coronation	
  Image	
  from	
  the	
  Evangeliary	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
  
	
  

	
  
	
  
Wolfenbüttel,	
  Herzog-­‐August-­‐Bibliothek	
  MS	
  Guelf.	
  105	
  Noviss,	
  f.171v	
  
	
  

	
  

	
  



	
   124	
  

Matilda,	
  and	
  an	
  additional	
  unidentified	
  female.	
  	
  To	
  the	
  left	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
  we	
  

find	
  his	
  parents,	
  Henry	
  the	
  Proud	
  and	
  Gertrude	
  of	
  Süpplingenberg,	
  adjacent	
  to	
  

Henry	
  the	
  Lion’s	
  maternal	
  grandparents,	
  Emperor	
  Lothar	
  III	
  and	
  Richenza	
  of	
  

Northeim.	
  	
  Lothar,	
  Richenza,	
  Henry	
  II	
  and	
  the	
  Empress	
  Matilda	
  all	
  wear	
  crowns,	
  

whereas	
  Henry	
  the	
  Lion’s	
  parents	
  and	
  the	
  unnamed	
  female	
  are	
  without	
  crowns.	
  	
  

That	
  Henry	
  the	
  Proud	
  and	
  Gertrude	
  are	
  uncrowned	
  has	
  been	
  seen	
  as	
  evidence	
  for	
  

the	
  regal	
  interpretation	
  of	
  the	
  crowns’	
  meaning	
  in	
  this	
  image.	
  	
  They	
  were	
  not	
  

royalty	
  and	
  therefore	
  were	
  not	
  depicted	
  as	
  such.	
  

	
  

This	
  interpretation	
  is,	
  however,	
  unsatisfactory.	
  	
  In	
  the	
  dedicatory	
  image	
  on	
  folio	
  

19r	
  of	
  the	
  evangeliary,	
  Henry	
  the	
  Lion	
  is	
  depicted	
  uncrowned,	
  handing	
  the	
  

golden	
  gospel	
  book	
  to	
  St.	
  Blasius	
  (Illustration	
  4).	
  	
  His	
  wife,	
  in	
  contrast,	
  appears	
  

next	
  to	
  St.	
  Aegidius	
  wearing	
  a	
  crown,	
  a	
  fact	
  that	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  attributes	
  

to	
  her	
  being	
  the	
  daughter	
  of	
  a	
  king.355	
  	
  Why,	
  if	
  Matilda	
  could	
  be	
  depicted	
  crowned	
  

as	
  the	
  daughter	
  of	
  a	
  king,	
  could	
  not	
  Gertrude,	
  the	
  daughter	
  of	
  an	
  Emperor,	
  be	
  also	
  

so	
  depicted?	
  	
  This	
  dedicatory	
  miniature	
  is	
  divided	
  into	
  two,	
  with	
  the	
  upper	
  

rectangle	
  enclosing	
  an	
  image	
  of	
  a	
  crowned	
  Mary	
  with	
  Child	
  in	
  a	
  Mandorla,	
  

flanked	
  by	
  John	
  the	
  Baptist	
  and	
  St.	
  Bartholomew.	
  	
  That	
  the	
  two	
  females	
  are	
  the	
  

only	
  crowned	
  people	
  depicted	
  leads	
  to	
  the	
  visual	
  association	
  of	
  Matilda	
  with	
  

Mary,	
  the	
  mother	
  of	
  Christ.	
  	
  This	
  association	
  can	
  be	
  linked	
  to	
  a	
  dedicatory	
  poem,	
  

written	
  in	
  glittering	
  gold	
  lettering.	
  	
  Now	
  folio	
  4v,	
  this	
  poem	
  was	
  presumably	
  once	
  

positioned	
  directly	
  adjacent	
  to	
  the	
  dedicatory	
  image,	
  before	
  later	
  rebinding	
  

disrupted	
  the	
  original	
  structure	
  of	
  the	
  manuscript.356	
  	
  The	
  poem,	
  which	
  makes	
  

reference	
  to	
  the	
  illustrious	
  bloodlines	
  of	
  the	
  duke	
  and	
  his	
  wife,	
  then	
  continues	
  in	
  

a	
  dynastic	
  vein	
  to	
  claim	
  that	
  ‘sobolem	
  que	
  gigneret	
  illam,	
  per	
  quam	
  pax	
  Christi	
  

patrieque	
  salus	
  datur	
  isti’.357	
  	
  In	
  the	
  same	
  way	
  in	
  which	
  Christ,	
  son	
  of	
  Mary	
  gave	
  

peace	
  to	
  the	
  world,	
  so	
  shall	
  the	
  progeny	
  of	
  Henry	
  and	
  Matilda	
  bestow	
  peace	
  on	
  

                                                             
355	
  Bernd	
  Schneidmüller,	
  “Kronen	
  im	
  goldglänzenden	
  Buch.	
  Mittelalterliche	
  Welfenbilder	
  und	
  das	
  
Helmarshausener	
  Evangeliar	
  Heinrichs	
  des	
  Löwen	
  und	
  Mathildes,”	
  in	
  Helmarshausen.	
  Buchkultur	
  
und	
  Goldschmiedekunst	
  im	
  Hochmittelalter,	
  ed.	
  Ingrid	
  Baumgärtner	
  (Kassel,	
  2003),	
  128.	
  
356	
  Ibid.,	
  127.	
  
357	
  Wolfenbüttel,	
  Herzog-­‐August-­‐Bibliothek	
  MS	
  Guelf.	
  105	
  Noviss,	
  f.4v.	
  



	
   125	
  

their	
  fatherland.358	
  	
  The	
  association	
  of	
  the	
  English	
  princess	
  and	
  Queen	
  of	
  Heaven	
  

is	
  deliberate	
  and	
  striking.	
  	
  	
  
	
  

If	
  Matilda’s	
  crown	
  in	
  the	
  dedicatory	
  image	
  should	
  not	
  be	
  seen	
  solely	
  as	
  indicative	
  

of	
  her	
  royal	
  status,	
  what	
  other	
  interpretations	
  are	
  possible?	
  	
  The	
  dedicatory	
  

poem	
  makes	
  clear	
  that	
  in	
  return	
  for	
  giving	
  this	
  glittering	
  golden	
  book	
  (‘fulgens	
  

auro	
  liber’)	
  to	
  Christ	
  the	
  ducal	
  couple	
  hope	
  to	
  receive	
  eternal	
  life	
  (‘perpetuae	
  

vitae’).	
  	
  This	
  is	
  surely	
  one	
  layer	
  of	
  meaning	
  in	
  the	
  crowns	
  in	
  both	
  images	
  under	
  

discussion	
  here,	
  as	
  has	
  long	
  been	
  recognised.359	
  	
  The	
  coronation	
  image	
  is	
  also	
  

composed	
  of	
  two	
  rectangular	
  sections,	
  with	
  an	
  image	
  of	
  Christ	
  surrounded	
  by	
  

eight	
  saints	
  and	
  two	
  angels,	
  symmetrically	
  arranged	
  on	
  three	
  levels,	
  above	
  the	
  

image	
  of	
  the	
  ducal	
  couple	
  and	
  their	
  relatives.	
  	
  Christ	
  holds	
  a	
  banner	
  echoing	
  the	
  

words	
  of	
  Matthew	
  16:24:	
  ‘Si	
  quis	
  vult	
  post	
  me	
  venire,	
  abneget	
  semetipsum,	
  et	
  

tollat	
  crucem	
  suam’.	
  	
  The	
  figures	
  in	
  the	
  lower	
  rectangle	
  beneath	
  Christ	
  hold	
  

crosses	
  as	
  an	
  outward	
  demonstration	
  of	
  their	
  readiness	
  to	
  follow	
  Him.	
  	
  This	
  

imagery	
  was	
  strikingly	
  innovative	
  at	
  the	
  time	
  of	
  the	
  manuscript’s	
  production,	
  

with	
  the	
  holding	
  of	
  crosses	
  in	
  hands	
  being	
  previously	
  almost	
  unknown	
  in	
  

Western	
  art.	
  	
  According	
  to	
  Olaf	
  Rader,	
  we	
  need	
  to	
  turn	
  eastwards	
  for	
  the	
  origins	
  

of	
  this	
  imagery,	
  of	
  which	
  there	
  are	
  plentiful	
  Byzantine	
  examples.360	
  	
  	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

                                                             
358	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  points	
  to	
  an	
  ambiguity	
  in	
  the	
  Latin	
  grammar	
  here.	
  	
  It	
  is	
  not	
  entirely	
  clear	
  
whether	
  this	
  is	
  a	
  wish	
  for	
  the	
  future	
  or	
  in	
  the	
  subjunctive	
  due	
  to	
  the	
  sentence	
  structure.	
  	
  This	
  
might	
  seem	
  like	
  a	
  pedantic	
  point	
  but	
  it	
  is	
  important	
  for	
  the	
  exact	
  dating	
  of	
  the	
  manuscript.	
  	
  
Schneidmüller,	
  “Kronen	
  im	
  goldglänzenden	
  Buch,”	
  150.	
  	
  In	
  this	
  context	
  a	
  comparison	
  with	
  the	
  
description	
  of	
  the	
  marriage	
  of	
  Henry	
  V	
  and	
  Matilda	
  in	
  the	
  anonymous	
  Imperial	
  Chronicle	
  is	
  
perhaps	
  fruitful.	
  	
  Following	
  a	
  discussion	
  of	
  her	
  illustrious	
  bloodlines	
  the	
  anonymous	
  author	
  
writes	
  ‘ut	
  omnibus	
  optaretur	
  romani	
  imperii	
  heredis	
  mater	
  fore’.	
  	
  This	
  is	
  explicitly	
  a	
  wish	
  for	
  the	
  
future	
  birth	
  of	
  an	
  heir.	
  	
  Cambridge,	
  Corpus	
  Christi	
  College	
  MS	
  373,	
  f.95v.	
  
359	
  Oexle,	
  for	
  example,	
  has	
  seen	
  the	
  Evangeliary	
  in	
  the	
  context	
  of	
  pious	
  memoria.	
  	
  Otto	
  Gerhard	
  
Oexle,	
  “Die	
  Memoria	
  Heinrich	
  des	
  Löwen,”	
  in	
  Memoria	
  in	
  der	
  Gesellschaft	
  des	
  Mittelalters,	
  ed.	
  
Dieter	
  Geuenich	
  and	
  Otto	
  Gerhard	
  Oexle,	
  Veröffentlichungen	
  des	
  Max-­‐Planck-­‐Instituts	
  für	
  
Geschichte	
  111	
  (Göttingen,	
  1994),	
  128–177.	
  
360	
  Olaf	
  B.	
  Rader,	
  “Kreuze	
  und	
  Kronen.	
  Zum	
  byzantinischen	
  Einfluss	
  im	
  ‘Krönungsbild’	
  des	
  
Evangeliars	
  Heinrich	
  des	
  Löwen,”	
  in	
  Heinrich	
  der	
  Löwe:	
  Herrschaft	
  und	
  Repräsentation,	
  ed.	
  
Johannes	
  Fried	
  and	
  Otto	
  Gerhard	
  Oexle,	
  VuF	
  57	
  (Ostfildern,	
  2003),	
  205–211.	
  



	
   126	
  

Illustration	
  4	
  	
  
Dedicatory	
  Image	
  from	
  the	
  Evangeliary	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
  
	
  

	
  
	
  
Wolfenbüttel,	
  Herzog-­‐August-­‐Bibliothek	
  MS	
  Guelf.	
  105	
  Noviss,	
  f.19r.	
  
	
  

	
  



	
   127	
  

Rader	
  suggests	
  that	
  the	
  coronation	
  of	
  two	
  symmetrically	
  ordered	
  people	
  in	
  a	
  

picture	
  also	
  originated	
  in	
  Byzantium	
  and	
  that	
  this	
  eastern	
  pedigree	
  could	
  be	
  the	
  

key	
  to	
  understanding	
  the	
  meaning	
  of	
  the	
  crowns	
  in	
  this	
  Saxon	
  evangeliary.	
  	
  As	
  in	
  
Latin	
  Christendom,	
  in	
  Byzantium	
  the	
  crown	
  was	
  associated	
  with	
  both	
  royalty	
  and	
  

sanctity.	
  	
  It	
  had	
  an	
  additional	
  association,	
  however,	
  that	
  explains	
  the	
  popularity	
  

of	
  the	
  symmetrical	
  image	
  depicting	
  a	
  double	
  coronation	
  or	
  the	
  emperor	
  and	
  

empress	
  side-­‐by-­‐side	
  wearing	
  crowns.	
  	
  This	
  additional	
  connection	
  was	
  to	
  

marriage,	
  in	
  whose	
  orthodox	
  version	
  a	
  ritual	
  crowning	
  played,	
  and	
  continues	
  to	
  

play,	
  an	
  important	
  role.	
  	
  Art	
  historians	
  have	
  previously	
  linked	
  the	
  iconography	
  of	
  

the	
  coronation	
  image	
  to	
  marital	
  crowning.	
  	
  However,	
  Rader	
  suggests	
  that,	
  

because	
  the	
  ritual	
  of	
  wedding	
  crowning	
  appeared	
  to	
  have	
  played	
  no	
  role	
  in	
  the	
  

Western	
  rite,	
  we	
  should	
  not	
  give	
  the	
  idea	
  undue	
  attention.	
  	
  We	
  should	
  instead,	
  

with	
  our	
  senses	
  sharpened	
  through	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  cross	
  motif,	
  focus	
  on	
  

Byzantine	
  influence.361	
  	
  	
  
	
  

Wedding	
  crowning	
  was,	
  in	
  fact,	
  not	
  unknown	
  in	
  the	
  Western	
  Church.	
  	
  In	
  a	
  letter	
  

of	
  866	
  responding	
  to	
  Bulgar	
  questions	
  about	
  the	
  Roman	
  Church,	
  Pope	
  Nicholas	
  I	
  

described	
  the	
  marriage	
  ceremony,	
  telling	
  the	
  Bulgars	
  that,	
  unlike	
  the	
  Greeks,	
  the	
  

bride	
  and	
  groom	
  in	
  the	
  Roman	
  Church	
  do	
  not	
  wear	
  a	
  band	
  of	
  gold,	
  silver	
  or	
  metal	
  

around	
  their	
  heads,	
  but	
  rather,	
  after	
  the	
  ceremony,	
  ‘de	
  ecclesia	
  egressi,	
  coronas	
  

in	
  capitibus	
  gestant’.362	
  	
  Although	
  the	
  pope	
  mentions	
  that	
  expense	
  often	
  excluded	
  

such	
  ceremonial,	
  his	
  letter	
  clearly	
  establishes	
  that	
  the	
  crown	
  as	
  a	
  symbol	
  was	
  

associated	
  with	
  marriage	
  in	
  the	
  western	
  Church,	
  albeit	
  over	
  three	
  centuries	
  

before	
  the	
  production	
  of	
  the	
  Gospels	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion.	
  	
  Attempts	
  have	
  been	
  

made	
  to	
  differentiate	
  between	
  the	
  crowns	
  depicted	
  in	
  different	
  images	
  in	
  the	
  

Evangeliary.363	
  	
  As	
  Rader	
  explains,	
  such	
  attempts	
  are	
  futile,	
  because	
  the	
  same	
  type	
  

of	
  crown	
  as	
  worn	
  by	
  the	
  ducal	
  couple	
  and	
  their	
  relatives	
  is	
  depicted,	
  in	
  other	
  

                                                             
361	
  Ibid.,	
  219.	
  
362	
  Ernst	
  Perels	
  and	
  Ernst	
  Dümmler,	
  eds.,	
  Epistolae	
  Karolini	
  Aevi	
  (IV),	
  MGH	
  Epp	
  6	
  (Berlin,	
  1925),	
  
570.	
  
363	
  cf.	
  Petersohn’s	
  comments	
  on	
  the	
  impossibility	
  of	
  identifying	
  historical	
  items	
  of	
  regalia	
  from	
  
medieval	
  images;	
  ‘Mittelalterliche	
  Bildquellen	
  sind,	
  im	
  Gegensatz	
  zu	
  einem	
  von	
  
Kunstgeschichtlern	
  und	
  Historikern	
  bis	
  heute	
  genährte	
  Glauben,	
  zu	
  ungenau	
  und	
  zu	
  subjektiv,	
  um	
  
auf	
  ihnen	
  bestimmte	
  Stücke	
  des	
  Weiner	
  Insignienschatzes	
  schon	
  im	
  Hochmittelalter	
  erkennen	
  
oder	
  mit	
  ihrer	
  Hilfe	
  das	
  Aussehen	
  nicht	
  erhaltener	
  Kronen	
  rekonstruieren	
  zu	
  können’.	
  	
  Petersohn,	
  
“Über	
  monarchische	
  Insignien,”	
  52.	
  



	
   128	
  

miniatures,	
  as	
  being	
  worn	
  by	
  the	
  Three	
  Kings,	
  by	
  David	
  and	
  Solomon,	
  by	
  Sponsus	
  

and	
  Sponsa,	
  by	
  Ecclesia	
  and	
  Synagoge,	
  and	
  by	
  Concordia	
  and	
  Fides.364	
  	
  I	
  would	
  

suggest	
  that	
  this	
  similarity	
  was	
  not	
  accidental.	
  	
  Rather	
  the	
  crowns	
  in	
  these	
  

images	
  were	
  supposed	
  to	
  be	
  understood	
  on	
  a	
  number	
  of	
  levels,	
  royal,	
  sacral	
  and	
  

nuptial.	
  	
  	
  

	
  

Crowning	
  may	
  not	
  have	
  played	
  a	
  part	
  in	
  western	
  marriage	
  tradition	
  in	
  practice,	
  

but	
  I	
  would	
  suggest	
  that	
  its	
  symbolism	
  continued	
  to	
  resonate.	
  	
  Earlier,	
  I	
  referred	
  

to	
  the	
  fact	
  that	
  not	
  only	
  kings	
  and	
  queens,	
  but	
  bishops	
  received	
  a	
  ring	
  during	
  

their	
  consecrations.	
  	
  So	
  too	
  did	
  nuns,	
  whose	
  rings	
  were	
  described	
  in	
  the	
  liturgy	
  in	
  

similar	
  terms	
  to	
  a	
  bishop’s	
  ring,	
  as	
  being	
  ‘annulum	
  fidei,	
  signaculum	
  spiritus	
  

sancti,	
  ut	
  sponsa	
  Dei	
  voceris,	
  si	
  ei	
  fideliter	
  servieris’.365	
  	
  Following	
  the	
  bestowal	
  of	
  

the	
  ring	
  by	
  the	
  bishop,	
  the	
  virgin	
  received	
  a	
  crown	
  to	
  symbolise	
  her	
  marriage	
  to	
  

Christ.	
  	
  This	
  crown	
  (here	
  described	
  as	
  a	
  torques),	
  was	
  given	
  as	
  the	
  bishop	
  

pronounced	
  the	
  words	
  ‘accipe	
  signum	
  Christi	
  in	
  capite,	
  ut	
  uxor	
  eius	
  efficiaris	
  et,	
  si	
  

in	
  eo	
  permanseris,	
  in	
  perpetuum	
  coroneris’.366	
  	
  Both	
  ring	
  and	
  crown	
  were	
  

symbols	
  of	
  the	
  virgin’s	
  marriage	
  with	
  Christ,	
  a	
  fact	
  that	
  she	
  herself	
  proclaimed	
  by	
  

reciting	
  the	
  words	
  ‘annulo	
  suo	
  subarravit	
  me	
  Dominus	
  meus	
  Jesus	
  Christus,	
  et	
  

tanquam	
  sponsam	
  decoravit	
  me	
  corona’.367	
  	
  	
  Not	
  only	
  was	
  the	
  ring	
  a	
  sign	
  of	
  her	
  

marriage	
  contract	
  with	
  Christ;	
  in	
  addition	
  she	
  has	
  been	
  adorned	
  with	
  a	
  crown	
  as	
  

his	
  spouse.368	
  	
  This	
  liturgy	
  for	
  the	
  consecration	
  of	
  virgins	
  makes	
  clear	
  that	
  the	
  

symbolism	
  of	
  nuptial	
  crowning	
  was	
  widely	
  known	
  in	
  the	
  central	
  Middle	
  Ages.	
  	
  

Moreover,	
  the	
  parallels	
  with	
  queenly	
  consecration	
  are	
  striking.	
  	
  The	
  queen,	
  like	
  

the	
  nun,	
  received	
  a	
  ring	
  and	
  a	
  crown	
  as	
  part	
  of	
  her	
  consecration.	
  	
  They	
  were	
  

symbols	
  of	
  her	
  royalty,	
  but	
  more	
  than	
  that,	
  they	
  also	
  symbolise,	
  on	
  one	
  level,	
  her	
  

union	
  with	
  her	
  husband,	
  upon	
  whom	
  her	
  inauguration	
  was	
  dependent,	
  and,	
  on	
  

another	
  level,	
  her	
  union	
  with	
  Christ.	
  	
  The	
  link	
  here	
  was	
  not	
  just	
  abstract:	
  for	
  

widowed	
  queens	
  sometimes	
  took	
  the	
  veil	
  towards	
  the	
  end	
  of	
  their	
  lives.	
  

	
  

                                                             
364	
  Rader,	
  “Kreuze	
  und	
  Kronen,”	
  219.	
  
365	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1:45.	
  	
  
366	
  Ibid.	
  
367	
  Ibid.,	
  1:46.	
  
368	
  See	
  Sarah	
  McNamer	
  for	
  a	
  wider	
  discussion	
  of	
  nuns	
  as	
  Sponsa	
  Christi.	
  	
  Sarah	
  McNamer,	
  Affective	
  
Meditation	
  and	
  the	
  Invention	
  of	
  Medieval	
  Compassion	
  (Philadelphia,	
  2011),	
  25–57.	
  



	
   129	
  

The	
  link	
  between	
  coronation	
  and	
  marriage	
  had	
  a	
  biblical	
  precedent.	
  	
  In	
  the	
  Song	
  

of	
  Songs	
  (3:11)	
  the	
  daughters	
  of	
  Zion	
  are	
  exhorted	
  to	
  ‘egredimini	
  et	
  videte,	
  filiae	
  

Sion,	
  regem	
  Salomonem	
  in	
  diademate	
  quo	
  coronavit	
  eum	
  mater	
  sua	
  in	
  die	
  

disponsionis	
  illius	
  et	
  in	
  die	
  laetitiae	
  cordis	
  eius’.	
  	
  The	
  appearance	
  of	
  a	
  marital	
  

crown	
  in	
  the	
  Song	
  of	
  Songs	
  was	
  exploited	
  in	
  the	
  developing	
  iconography	
  of	
  the	
  

Virgin	
  Mary	
  as	
  Queen	
  of	
  Heaven	
  and	
  Bride	
  of	
  Christ.	
  	
  In	
  his	
  discussion	
  of	
  the	
  early	
  

twelfth-­‐century	
  origins	
  of	
  iconography	
  depicting	
  the	
  coronation	
  of	
  the	
  Virgin,	
  

Sandy	
  Heslop	
  used	
  a	
  transcription	
  of	
  the	
  verses	
  from	
  a	
  no-­‐longer	
  extant	
  pictorial	
  

cycle	
  from	
  the	
  Worcester	
  chapter	
  house,	
  and	
  a	
  similar	
  pictorial	
  cycle	
  surviving	
  in	
  

a	
  manuscript	
  dated	
  c.1260	
  now	
  at	
  Eton	
  College	
  (Illustration	
  5),	
  to	
  explain	
  this,	
  

‘radical	
  Romanesque	
  invention’.369	
  	
  He	
  suggested	
  that	
  the	
  accompanying	
  verse,	
  

‘Dote	
  subarrata	
  fidei	
  meritisque	
  sacrata	
  /	
  sponsa	
  coronatur	
  sponsoque	
  Deo	
  

sociatur’,	
  makes	
  clear	
  that	
  a	
  coronation	
  and	
  marriage	
  are	
  depicted	
  together	
  in	
  the	
  

image,	
  thus	
  linking	
  ‘the	
  nuptial	
  and	
  regal	
  transformations	
  into	
  a	
  single	
  event’.370	
  	
  

Here	
  we	
  need	
  to	
  move	
  beyond	
  the	
  understanding	
  of	
  crowning	
  as	
  a	
  purely	
  regal	
  

action	
  and	
  consider	
  the	
  possibility	
  that	
  in	
  such	
  early	
  depictions	
  of	
  the	
  Virgin	
  the	
  

coronation	
  is	
  as	
  much	
  the	
  nuptial	
  coronation	
  found	
  in	
  the	
  liturgy	
  for	
  the	
  

consecration	
  of	
  virgins	
  as	
  a	
  royal	
  one.	
  	
  The	
  dominance	
  of	
  royal	
  associations	
  for	
  

crowns	
  in	
  the	
  late	
  Middle	
  Ages	
  has	
  eclipsed	
  any	
  proper	
  recognition	
  of	
  their	
  

nuptial	
  symbolism.	
  

	
  

I	
  want	
  to	
  stress	
  the	
  possibility	
  of	
  a	
  nuptial	
  association	
  for	
  coronation	
  because	
  this	
  

in	
  turn	
  raises	
  the	
  possibility	
  of	
  reinterpreting	
  royal	
  imagery	
  in	
  the	
  ordines	
  and,	
  

indeed,	
  more	
  broadly.	
  	
  It	
  has	
  been	
  shown	
  that	
  the	
  queenly	
  ordines	
  are	
  loaded	
  

with	
  nuptial	
  vocabulary	
  and	
  imagery.	
  	
  The	
  biblical	
  exemplars	
  provided	
  in	
  the	
  

ordines	
  for	
  queens	
  were	
  the	
  wives	
  of	
  the	
  Old	
  Testament	
  figures	
  included	
  in	
  the	
  

male	
  ordines.	
  	
  In	
  prayer	
  Q11	
  following	
  the	
  queen’s	
  coronation	
  it	
  is	
  hoped	
  that	
  she	
  

might,	
  in	
  the	
  next	
  life,	
  meet	
  the	
  eternal	
  bridegroom,	
  Our	
  Lord	
  Jesus	
  Christ	
  

(‘sponsus	
  perennus	
  dominus	
  nostrus	
  Ihesus	
  Christus’).	
  	
  During	
  the	
  coronation	
  of	
  

a	
  virgin	
  during	
  her	
  consecration	
  it	
  is	
  made	
  explicitly	
  clear	
  that	
  her	
  spouse	
  is	
  

Christ.	
  
                                                             
369	
  Thomas	
  A.	
  Heslop,	
  “The	
  English	
  Origins	
  of	
  the	
  Coronation	
  of	
  the	
  Virgin,”	
  The	
  Burlington	
  
Magazine	
  147	
  (2005):	
  790.	
  
370	
  Ibid.,	
  791.	
  



	
   130	
  

Illustration	
  5	
  	
  
Coronation	
  of	
  the	
  Virgin	
  from	
  a	
  Manuscript	
  in	
  Eton	
  College	
  Library	
  
	
  

	
  
	
  
Eton	
  College	
  Library	
  MS	
  177,	
  f.7v	
  	
  
	
  



	
   131	
  

The	
  symbolism	
  of	
  the	
  crown,	
  regal,	
  sacral	
  and	
  nuptial,	
  enabled	
  Princess	
  Matilda	
  

to	
  be	
  identified	
  with	
  the	
  Virgin	
  Mary	
  in	
  the	
  dedicatory	
  image	
  in	
  Henry	
  the	
  Lion’s	
  

Gospels.	
  	
  These	
  same	
  complimentary	
  associations	
  allowed	
  the	
  wife	
  of	
  the	
  king	
  to	
  

be	
  presented	
  in	
  the	
  ordines	
  as	
  both	
  bride	
  and	
  queen	
  and	
  as	
  such	
  explicitly	
  

identified	
  her	
  with	
  the	
  Virgin,	
  the	
  Bride	
  of	
  Christ	
  and	
  Queen	
  of	
  Heaven.	
  	
  Such	
  

Marian	
  allusions	
  were	
  not	
  confined	
  to	
  the	
  female	
  ceremony.	
  	
  Prayer	
  formula	
  K28,	
  

associated	
  with	
  the	
  giving	
  of	
  the	
  sword	
  in	
  the	
  royal	
  ordines,	
  invokes	
  the	
  Psalmist,	
  

David,	
  exhorting	
  the	
  king	
  to	
  ‘accingere	
  gladio	
  super	
  femur	
  tuum	
  potentissime’.	
  	
  

As	
  previously	
  discussed,	
  this	
  is	
  a	
  reference	
  to	
  Psalm	
  44,	
  which	
  also	
  appears	
  in	
  the	
  

liturgy	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  Assumption	
  of	
  the	
  Virgin,	
  demonstrating,	
  once	
  again,	
  

the	
  interweaving	
  of	
  royal	
  and	
  nuptial	
  associations.	
  	
  This	
  association	
  perhaps	
  

further	
  explains	
  the	
  papal	
  desire	
  to	
  neutralise	
  the	
  force	
  of	
  this	
  biblical	
  allusion	
  in	
  

the	
  Ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia.371	
  	
  	
  If	
  the	
  earthly	
  queen	
  could	
  be	
  presented	
  as	
  the	
  

heavenly	
  Bride	
  of	
  Christ,	
  it	
  was	
  merely	
  a	
  small	
  conceptual	
  shift	
  to	
  identify	
  her	
  

mortal	
  husband	
  with	
  the	
  celestial	
  Bridegroom,	
  an	
  identification	
  that	
  was	
  

unacceptable	
  to	
  the	
  post-­‐Gregorian	
  papacy.	
  

	
  
That	
  such	
  nuptial	
  overtones	
  are	
  demonstrative	
  of	
  a	
  Christological	
  interpretation	
  

of	
  the	
  liturgy	
  recognised	
  by	
  contemporaries,	
  is	
  made	
  clear	
  in	
  the	
  most	
  famous	
  

work	
  of	
  the	
  Norman	
  Anonymous:	
  ‘De	
  consecratione	
  pontificum	
  et	
  regum’.372	
  	
  The	
  

anonymous	
  author	
  opens	
  his	
  work	
  on	
  the	
  consecration	
  of	
  bishops	
  and	
  kings	
  by	
  

grounding	
  his	
  argument	
  for	
  the	
  superiority	
  of	
  kings	
  in	
  the	
  language	
  of	
  marriage.	
  	
  

It	
  is	
  worth	
  quoting	
  this	
  passage	
  in	
  full	
  to	
  demonstrate	
  the	
  extent	
  of	
  its	
  references:	
  

‘Sancta	
  ecclesia	
   sponsa	
  Christi	
   est,	
  qui	
  verus	
   rex	
  et	
   sacerdos,	
   sed	
  

non	
   secundum	
   hoc	
   quod	
   sacerdos	
   est	
   sponsa	
   eius	
   dicitur,	
   sed	
  

secundum	
   hoc	
   quod	
   rex	
   est.	
   	
   Nam	
   et	
   ideo	
   regina	
   dicitur,	
   sicut	
  

                                                             
371	
  See	
  above	
  p.	
  111.	
  
372	
  The	
  identity	
  of	
  the	
  author	
  of	
  this	
  treatise	
  (preserved	
  with	
  a	
  number	
  of	
  other	
  tracts	
  in	
  
Cambridge,	
  Corpus	
  Christi	
  College	
  MS	
  415)	
  is	
  unknown.	
  	
  The	
  nineteenth-­‐century	
  editor	
  of	
  the	
  
tracts,	
  Heinrich	
  Boehmer,	
  suggested	
  that	
  they	
  were	
  written	
  by	
  a	
  cleric	
  associated	
  with	
  York.	
  	
  
George	
  Williams	
  argued	
  for	
  a	
  Rouen	
  association	
  for	
  the	
  author	
  and	
  Norman	
  Cantor	
  for	
  the	
  
authorship	
  of	
  Gerard	
  of	
  York	
  (who	
  had	
  previously	
  been	
  a	
  canon	
  at	
  Rouen).	
  	
  Their	
  arguments	
  are	
  
summarised	
  by	
  Ruth	
  Nineham,	
  who	
  herself	
  favours	
  a	
  Rouen	
  affiliation.	
  	
  She	
  further	
  suggests	
  that	
  
there	
  is	
  good	
  reason	
  to	
  reject	
  Cantor’s	
  belief	
  that	
  the	
  tracts	
  must	
  have	
  been	
  written	
  by	
  a	
  
prominent	
  ecclesiastic,	
  stating	
  that	
  ‘his	
  views	
  are	
  too	
  violent	
  and	
  too	
  visionary	
  for	
  the	
  sober	
  
world	
  of	
  ecclesiastical	
  diplomacy’.	
  	
  Ruth	
  Nineham,	
  “The	
  So-­‐called	
  Anonymous	
  of	
  York,”	
  Journal	
  of	
  
Ecclesiastical	
  History	
  14	
  (1963):	
  31–45.	
  



	
   132	
  

scriptum	
   est:	
   Astitit	
   regina	
   a	
   dextris	
   tuis,	
   in	
   vestitu	
   deaurato,	
  

circundata	
   varietate,373	
   et	
   beatus	
   Augustinus	
   in	
   sermone,	
   cuius	
  

initium	
   est:	
   recte	
   festa	
   ecclesie	
   colunt,	
   reginam	
   eam	
   esse	
  

manifeste	
   denuntiat.	
   	
  Hinc	
   est	
   etiam	
  quod	
   cum	
  adventus	
   eius	
   ad	
  

sanctam	
   ecclesiam	
   a	
   prophetis	
   predictus,	
   non	
   sacerdos,	
   sed	
   rex	
  

venturus	
  prenuntiatus	
  est.	
   	
   Isaias	
  enim	
  et	
  Zacharias	
  prophete	
   ita	
  

dixerunt:	
   Dicite	
   filie	
   Syon.	
   	
   Ecce	
   rex	
   tuus	
   venit	
   tibi,	
   iustus	
   et	
  

salvator.374	
   	
   Et	
   Ieremias:	
   Ecce	
   dies	
   veniunt,	
   dicit	
   Dominus,	
   et	
  

suscitabo	
   David	
   germen	
   iustum	
   et	
   regnabit	
   rex	
   usque	
   habitabit	
  

confidenter.375	
   	
  Similiter	
  et	
  in	
  aliis	
  cunctis	
  locis	
  repperies,	
  quod	
  ad	
  

nuptias	
   sancte	
   ecclesie	
   non	
   sacerdos	
   sed	
   rex	
   venturus	
   esse	
  

predictus	
  est.	
   	
   Ideoque	
  nuptie	
   ille	
   regales	
   sunt	
  appellate,	
   sicut	
   in	
  

Epiphania	
  Domini	
   canitur:	
  Hodie	
   celesti	
   sponso	
   iuncta	
   est	
   usque	
  

ad	
   regales	
   nuptias.376	
   	
   Regales	
   enim	
   dicuntur	
   iste	
   nuptie,	
   non	
  

sacerdotales,	
  et	
  hec	
  sponsa	
  regina	
  dicitur,	
  non	
  sacerdotissa.	
  	
  Unde	
  

et	
  sacramentum	
  harum	
  nuptiarum	
  magis	
  convenit	
  regie	
  dignitati,	
  

quam	
   sacerdotali,	
   et	
   ideo	
   reges	
   qui	
   Christi	
   regis	
   imaginem	
  

preferunt,	
  his	
  nuptiis	
  magi	
  apti	
  sunt,	
  quarum	
  sacramentum	
  magis	
  

preferunt’.377	
  

That	
  the	
  Norman	
  Anonymous	
  makes	
  such	
  liberal	
  use	
  of	
  bridal	
  and	
  nuptial	
  

imagery	
  in	
  a	
  tract	
  concerned	
  with	
  royal	
  consecration	
  is	
  indicative	
  of	
  a	
  dynamic	
  

reinterpretation	
  of	
  the	
  consecration	
  liturgy	
  at	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  twelfth	
  

century.	
  	
  Kantorowicz	
  has	
  highlighted	
  the	
  Norman	
  Anonymous’	
  ‘unambiguously	
  

Christ-­‐centred,	
  and	
  therewith	
  liturgical,	
  philosophy	
  of	
  kingship’.	
  	
  But	
  commented	
  

that,	
  ‘this	
  philosophy	
  was	
  not	
  that	
  of	
  the	
  time	
  to	
  come.	
  	
  It	
  has	
  often	
  been	
  noticed	
  

and	
  held	
  against	
  the	
  Norman	
  Anonymous	
  that	
  his	
  passionately	
  anti-­‐hierocratic	
  

pamphlets,	
  carried	
  by	
  a	
  mystical	
  belief	
  in	
  the	
  power	
  of	
  sacramental	
  anointings,	
  

had	
  no	
  practical	
  effect	
  on	
  the	
  age	
  in	
  which	
  they	
  were	
  written’.378	
  	
  But	
  to	
  present	
  

                                                             
373	
  Psalm	
  44:10.	
  
374	
  Zacharias	
  9:9.	
  
375	
  Jeremiah	
  23:5-­‐6.	
  
376	
  This	
  antiphon	
  is	
  discussed	
  below,	
  p.	
  182.	
  
377	
  Norman	
  Anonymous,	
  De	
  consecratione	
  pontificum	
  et	
  regum,	
  ed.	
  Heinrich	
  Boehmer,	
  MGH	
  Ldl	
  3	
  
(Hannover,	
  1897),	
  662–663.	
  
378	
  Kantorowicz,	
  The	
  King’s	
  Two	
  Bodies,	
  59–60.	
  



	
   133	
  

the	
  Norman	
  Anonymous	
  as	
  hopelessly	
  swimming	
  against	
  the	
  tide	
  of	
  progress	
  is	
  

an	
  overly	
  teleological	
  judgement.	
  	
  Indeed,	
  it	
  could	
  be	
  argued	
  that	
  the	
  nuptial	
  

vocabulary	
  of	
  the	
  Norman	
  Anonymous	
  finds	
  its	
  liturgical	
  counterpart	
  around	
  a	
  

century	
  later	
  in	
  the	
  integration	
  of	
  marriage	
  liturgy	
  into	
  the	
  inauguration	
  Ordo	
  of	
  

1200.	
  

	
  

Marriage	
  imagery	
  was,	
  as	
  we	
  have	
  seen	
  in	
  the	
  context	
  of	
  episcopal	
  rings,	
  an	
  

important	
  element	
  of	
  episcopal	
  consecration	
  as	
  well,	
  hence	
  the	
  dual	
  

appropriateness	
  of	
  the	
  Norman	
  Anonymous’	
  nuptial	
  imagery.	
  	
  In	
  an	
  episcopal	
  

setting	
  this	
  allegorical	
  understanding	
  of	
  consecration	
  is	
  first	
  found	
  in	
  the	
  Pseudo-­‐

Isidorian	
  Decretals	
  of	
  the	
  ninth	
  century,	
  which	
  denounced	
  the	
  transfer	
  of	
  a	
  

bishop	
  from	
  one	
  diocese	
  to	
  another	
  as	
  being	
  tantamount	
  to	
  marital	
  infidelity.379	
  	
  

Writing	
  in	
  1966,	
  Walter	
  Ullmann	
  asserted	
  that	
  in	
  the	
  context	
  of	
  royal	
  

inauguration	
  the	
  ring	
  had	
  no	
  marital	
  associations.	
  	
  He	
  also	
  stressed	
  that	
  royal	
  

unction	
  was	
  of	
  a	
  lower	
  status	
  than	
  episcopal,	
  commenting	
  ‘perhaps	
  nowhere	
  else	
  

are	
  we	
  so	
  much	
  reminded	
  of	
  the	
  truism	
  that	
  appearance	
  and	
  reality	
  should	
  not	
  be	
  

confused	
  as	
  in	
  the	
  matter	
  of	
  royal	
  unctions’.380	
  	
  Here	
  Ullmann	
  has	
  gone	
  too	
  far,	
  for	
  

appearance	
  not	
  only	
  helps	
  to	
  shape	
  reality,	
  but	
  in	
  any	
  case	
  there	
  was	
  more	
  than	
  

one	
  reality	
  in	
  play	
  here,	
  not	
  just	
  papal	
  but	
  royal.	
  	
  While	
  Innocent	
  III	
  and	
  his	
  

learned	
  colleagues	
  sought,	
  for	
  example,	
  to	
  devalue	
  royal	
  unction,	
  high	
  medieval	
  

kings	
  did	
  not	
  meekly	
  accept	
  the	
  depreciation	
  of	
  the	
  rite.	
  	
  On	
  the	
  contrary,	
  they	
  

continued	
  to	
  be	
  anointed	
  with	
  chrism	
  on	
  the	
  head.	
  	
  Declaring	
  no	
  marital	
  

association	
  for	
  the	
  ring	
  in	
  the	
  royal	
  context	
  is	
  also	
  unwise,	
  for,	
  as	
  we	
  have	
  seen,	
  

such	
  items	
  of	
  regalia	
  did	
  not	
  have	
  one	
  fixed	
  meaning,	
  but	
  several	
  competing	
  

layers	
  of	
  association	
  that	
  could	
  be	
  brought	
  into	
  play.	
  	
  In	
  the	
  following	
  chapters	
  

we	
  shall	
  examine	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  episcopal	
  and	
  royal	
  consecration	
  were	
  

conceived	
  of	
  as	
  a	
  parallel	
  acts.	
  	
  Certainly	
  this	
  conception	
  was	
  not	
  one	
  that	
  found	
  

favour	
  in	
  the	
  Lateran,	
  but	
  images	
  of	
  royalty	
  were	
  by	
  no	
  means	
  entirely	
  controlled	
  

by	
  the	
  bishop	
  of	
  Rome.	
  

                                                             
379	
  Walter	
  Ullmann,	
  Principles	
  of	
  Government	
  and	
  Politics	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages	
  (London,	
  1966),	
  142.	
  	
  
380	
  Ibid.,	
  141.	
  



	
   134	
  

Chapter	
  4	
  

Who	
  and	
  Where?	
  	
  Actors,	
  Places	
  and	
  Legitimacy	
  
	
  

Roger	
  of	
  Howden	
  provides	
  a	
  detailed	
  description	
  of	
  a	
  procession,	
  which	
  arrived	
  

at	
  the	
  doors	
  of	
  Westminster	
  Abbey	
  on	
  3	
  September	
  1189.381	
  	
  In	
  the	
  vanguard	
  

were	
  clerics	
  carrying	
  holy	
  water,	
  crosses,	
  candles	
  and	
  thurribles,	
  closely	
  followed	
  

by	
  priors,	
  then	
  abbots,	
  then	
  four	
  barons	
  carrying	
  four	
  golden	
  candlesticks	
  

processing	
  amongst	
  the	
  bishops.	
  Godfrey	
  de	
  Lucy	
  and	
  John	
  Marshal	
  followed	
  

side-­‐by-­‐side,	
  Godfrey	
  carrying	
  a	
  felt	
  cap	
  and	
  John	
  a	
  large	
  pair	
  of	
  heavy	
  spurs	
  

made	
  of	
  gold.	
  	
  Then	
  came	
  William	
  Marshal,	
  here	
  described	
  as	
  earl	
  of	
  Striguil,	
  with	
  

a	
  golden	
  sceptre	
  topped	
  by	
  a	
  cross,	
  accompanied	
  by	
  William	
  FitzPatrick,	
  earl	
  of	
  

Salisbury,	
  carrying	
  a	
  golden	
  rod	
  decorated	
  with	
  a	
  golden	
  dove.	
  	
  Then	
  came	
  the	
  

triumvirate	
  of	
  David,	
  earl	
  of	
  Huntingdon,	
  John,	
  count	
  of	
  Mortain,	
  and	
  Robert,	
  earl	
  

of	
  Leicester,	
  each	
  bearing	
  a	
  sword	
  from	
  the	
  royal	
  treasury.	
  	
  Behind	
  them	
  came	
  six	
  

earls	
  and	
  nobles	
  carrying	
  the	
  royal	
  insignia	
  and	
  clothing,	
  then	
  William	
  de	
  

Mandeville,	
  count	
  of	
  Aumale,	
  bearing	
  a	
  large	
  and	
  weighty	
  golden	
  crown,	
  

decorated	
  with	
  precious	
  stones.	
  	
  Finally	
  came	
  Richard,	
  duke	
  of	
  Normandy,	
  

flanked	
  by	
  Hugh,	
  bishop	
  of	
  Durham	
  to	
  his	
  right	
  and	
  Reginald,	
  bishop	
  of	
  Bath	
  to	
  

his	
  left.	
  	
  The	
  duke	
  under	
  a	
  silken	
  canopy,	
  held	
  aloft	
  by	
  four	
  barons,	
  entered	
  the	
  

abbey	
  in	
  which	
  he	
  was	
  to	
  be	
  transformed	
  from	
  a	
  duke	
  into	
  a	
  king.	
  	
  His	
  

transformation	
  is	
  echoed	
  in	
  the	
  language	
  used	
  by	
  Roger	
  of	
  Howden.	
  	
  Richard	
  

arrived	
  at	
  the	
  cathedral	
  as	
  dux	
  Normanniae.	
  	
  Following	
  his	
  anointing,	
  crowning	
  

and	
  investiture	
  with	
  the	
  objects	
  carried	
  in	
  procession	
  by	
  his	
  barons,	
  he	
  departed	
  

Westminster	
  as	
  dominus	
  rex.	
  	
  Roger	
  continues	
  his	
  account	
  to	
  tell	
  us	
  that	
  the	
  king	
  

swapped	
  his	
  coronation	
  crown	
  for	
  a	
  lighter	
  version	
  and	
  that,	
  ‘thus	
  crowned	
  he	
  

came	
  to	
  eat,	
  and	
  the	
  archbishops	
  and	
  bishops	
  sat	
  with	
  him	
  on	
  one	
  table,	
  each	
  

seated	
  according	
  to	
  his	
  order	
  and	
  dignity.	
  	
  The	
  earls	
  and	
  barons	
  served	
  in	
  the	
  

royal	
  household	
  just	
  as	
  their	
  dignities	
  demanded.	
  	
  The	
  citizens	
  of	
  London	
  served	
  

in	
  the	
  buttery	
  and	
  the	
  citizens	
  of	
  Winchester	
  in	
  the	
  kitchen’.382	
  

                                                             
381	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  3:9–12.	
  
382	
  ‘sic	
  coronatus	
  venit	
  prandere;	
  et	
  archiepiscopi	
  et	
  episcopi	
  sederunt	
  cum	
  eo	
  in	
  mensa,	
  
unusquisque	
  secundum	
  ordinem	
  et	
  dignitate	
  suam.	
  	
  Comites	
  autem	
  et	
  barones	
  serviebant	
  in	
  
domo	
  regis	
  prout	
  dignitates	
  eorum	
  exigebant.	
  	
  Cives	
  vero	
  Lundonienses	
  servierunt	
  de	
  
pincernaria,	
  et	
  cives	
  Wintonienses	
  de	
  coquina’.	
  	
  Ibid.,	
  3:11–12.	
  



	
   135	
  

	
  

Roger’s	
  account	
  is	
  suffused	
  with	
  the	
  language	
  of	
  rank.	
  	
  Richard’s	
  rank	
  had	
  been	
  

enhanced.	
  	
  The	
  churchmen	
  took	
  their	
  places	
  at	
  the	
  king’s	
  table	
  according	
  to	
  their	
  

order	
  and	
  dignity.	
  	
  The	
  nobles	
  served	
  in	
  the	
  king’s	
  household	
  according	
  to	
  their	
  

dignity.	
  	
  The	
  procession	
  to	
  the	
  cathedral	
  was	
  unmistakably	
  a	
  highly	
  

choreographed	
  affair	
  with	
  churchmen	
  and	
  nobles	
  assigned	
  roles	
  and	
  positions	
  

according	
  to	
  rank,	
  with	
  physical	
  proximity	
  to	
  the	
  king	
  an	
  indication	
  of	
  

Königsnahe,	
  or	
  power	
  and	
  favour.383	
  	
  Even	
  within	
  the	
  groups	
  outlined	
  by	
  Roger	
  

there	
  existed	
  internal	
  hierarchies.	
  	
  The	
  three	
  sword	
  bearers,	
  David,	
  earl	
  of	
  

Huntingdon,	
  John,	
  count	
  of	
  Mortain,	
  and	
  Robert,	
  earl	
  of	
  Leicester	
  were	
  not	
  of	
  

equal	
  rank,	
  for	
  John	
  was	
  the	
  king-­‐elect’s	
  brother	
  and	
  his	
  relative	
  importance	
  was	
  

shown	
  by	
  the	
  fact	
  that	
  he	
  processed	
  in	
  the	
  middle	
  between	
  the	
  other	
  two	
  sword	
  

bearers	
  who	
  were	
  inferior	
  in	
  status	
  to	
  him.384	
  	
  Roger	
  outlines	
  the	
  myriad	
  distinct	
  

rituals	
  that	
  together	
  constituted	
  Richard’s	
  inauguration	
  ceremony.	
  	
  His	
  constant	
  

repetition	
  of	
  the	
  word	
  ‘deinde’	
  in	
  introducing	
  each	
  succeeding	
  ritual	
  element	
  has	
  

an	
  almost	
  rhythmical	
  quality,	
  so	
  that	
  we	
  are	
  not	
  just	
  made	
  aware	
  of	
  the	
  order	
  of	
  

the	
  ecclesiastical	
  hierarchy	
  within	
  the	
  ceremony,	
  with	
  the	
  aforementioned	
  

bishops	
  of	
  Durham	
  and	
  Bath	
  playing	
  subsidiary	
  roles	
  to	
  Baldwin,	
  archbishop	
  of	
  

Canterbury,	
  but	
  also	
  of	
  order	
  in	
  its	
  liturgical	
  sense,	
  in	
  the	
  correct	
  and	
  proper	
  

ordering	
  of	
  the	
  liturgy.	
  	
  Alas,	
  how	
  frustrating	
  for	
  the	
  historian	
  that	
  Roger’s	
  

liturgical	
  order	
  does	
  not	
  accord	
  with	
  the	
  surviving	
  twelfth-­‐century	
  English	
  ordo,	
  

the	
  so-­‐called	
  Third	
  Recension,	
  that	
  includes	
  investiture	
  with	
  the	
  ring,	
  missing	
  in	
  

Roger’s	
  account,	
  and	
  makes	
  no	
  mention	
  of	
  spurs,	
  which	
  Roger	
  tells	
  us	
  were	
  

carried	
  in	
  procession	
  by	
  John	
  Marshal.385	
  

	
  

This	
  disagreement	
  between	
  the	
  surviving	
  liturgical	
  and	
  narrative	
  sources	
  is	
  

entirely	
  typical,	
  and	
  is	
  mirrored	
  in	
  the	
  futility	
  of	
  trying	
  to	
  match,	
  with	
  a	
  few	
  

prominent	
  exceptions,	
  items	
  of	
  regalia	
  to	
  descriptions	
  in	
  narrative	
  sources.	
  	
  We	
  

                                                             
383	
  i.e.	
  William	
  de	
  Mandeville,	
  charged	
  with	
  carrying	
  the	
  crown	
  walked	
  alone	
  and	
  closest	
  to	
  the	
  
duke	
  and	
  was	
  Richard’s	
  justiciar	
  until	
  his	
  death	
  in	
  November	
  1189.	
  
384	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  3:9.	
  
385	
  Ibid.,	
  3:10;	
  Despite	
  not	
  agreeing	
  with	
  surviving	
  texts	
  of	
  the	
  English	
  Third	
  Recension	
  we	
  should	
  
bear	
  in	
  mind	
  that	
  so	
  detailed	
  a	
  description	
  of	
  a	
  liturgical	
  ceremony	
  might	
  well	
  have	
  been	
  
composed	
  with	
  the	
  aid	
  of	
  a	
  pontifical.	
  	
  This	
  is	
  certainly	
  the	
  opinion	
  expressed	
  in	
  H.G.	
  Richardson,	
  
“The	
  Coronation	
  in	
  Medieval	
  England:	
  The	
  Evolution	
  of	
  the	
  Office	
  and	
  the	
  Oath,”	
  Traditio	
  16	
  
(1960):	
  183.	
  	
  	
  



	
   136	
  

might	
  hope	
  that	
  the	
  variety	
  of	
  sources	
  would	
  complement,	
  rather	
  than	
  contradict	
  

one	
  another,	
  thus	
  enabling	
  the	
  construction	
  of	
  a	
  comprehensive	
  picture	
  of	
  an	
  

individual	
  inauguration	
  ceremony.	
  	
  The	
  sources,	
  however,	
  do	
  not	
  permit	
  this.	
  	
  

Moreover,	
  it	
  is	
  important	
  to	
  recognise	
  that	
  the	
  level	
  of	
  detail	
  in	
  Roger	
  of	
  

Howden’s	
  chronicle	
  concerning	
  the	
  inauguration	
  of	
  Richard	
  I	
  is	
  highly	
  

exceptional.	
  	
  For	
  although	
  Richard	
  Jackson	
  has	
  rightly	
  commented	
  that	
  ‘the	
  

monarch's	
  inauguration	
  was	
  the	
  greatest	
  and	
  most	
  important	
  ceremony	
  of	
  his	
  

reign’,	
  the	
  truth	
  is	
  that	
  this	
  importance	
  is	
  rarely	
  reflected	
  in	
  the	
  source	
  

materials.386	
  	
  Confining	
  ourselves	
  to	
  English	
  examples	
  for	
  the	
  time	
  being,	
  we	
  have	
  

seen	
  that	
  there	
  are	
  only	
  seven	
  surviving	
  manuscript	
  witnesses	
  to	
  the	
  third	
  

recension	
  of	
  the	
  inauguration	
  ordines;	
  not	
  a	
  large	
  number	
  for	
  a	
  ceremony	
  

believed	
  to	
  have	
  been	
  in	
  use	
  for	
  around	
  two	
  centuries.	
  	
  Non-­‐liturgical	
  evidence	
  is	
  

hardly	
  more	
  common.	
  	
  Indeed,	
  as	
  Annette	
  Kehnel	
  has	
  recently	
  emphasised,	
  ‘the	
  

narrative	
  sources	
  are	
  surprisingly	
  uninterested	
  in	
  the	
  issue.	
  	
  Reports	
  of	
  

coronations	
  only	
  become	
  fashionable	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century	
  onwards’.387	
  	
  	
  

	
  

The	
  cursory	
  account	
  of	
  Richard’s	
  inauguration	
  given	
  by	
  Gervase	
  of	
  Canterbury	
  is,	
  

in	
  fact,	
  far	
  more	
  typical	
  of	
  contemporary	
  narrative	
  than	
  Roger’s	
  full	
  description.	
  	
  

Gervase	
  tells	
  us	
  that	
  Richard	
  ‘pervenitque	
  Londoniam	
  iiijo	
  nonas	
  Septembris	
  et	
  in	
  

crastino	
  in	
  ingenti	
  gloria	
  coronatus	
  est	
  a	
  Baldwino	
  Cantuariensi	
  archiepiscopo,	
  

astantibus	
  et	
  cooperantibus	
  episcopis	
  Angliae’.388	
  	
  At	
  first	
  glance	
  Gervase’s	
  

account	
  might	
  appear	
  to	
  add	
  little	
  to	
  our	
  knowledge	
  of	
  monarchical	
  inauguration.	
  	
  

Yet	
  this	
  is	
  not	
  the	
  case.	
  	
  In	
  fact,	
  Gervase’s	
  economy	
  with	
  words	
  in	
  his	
  description	
  

of	
  Richard’s	
  inauguration	
  highlights	
  the	
  information	
  that	
  contemporaries	
  

considered	
  most	
  important	
  to	
  record.	
  	
  That	
  is:	
  who	
  was	
  involved,	
  what	
  was	
  

described	
  as	
  having	
  happened,	
  and	
  where	
  and	
  when	
  an	
  inauguration	
  took	
  place.	
  	
  

Instead	
  of	
  lamenting	
  what	
  the	
  sources	
  do	
  not	
  tell	
  us,	
  we	
  should	
  concentrate	
  on	
  

what	
  can	
  be	
  gleaned	
  from	
  chronicles,	
  annals	
  and	
  histories.	
  	
  Historians	
  have	
  

harvested	
  information	
  from	
  chronicles,	
  collecting	
  descriptions	
  of	
  consecrations	
  

that	
  are	
  atypical	
  in	
  their	
  detail.	
  	
  In	
  gathering	
  the	
  grains	
  they	
  have	
  passed	
  over,	
  we	
  
                                                             
386	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:32.	
  
387	
  Annette	
  Kehnel,	
  “The	
  Power	
  of	
  Weakness:	
  Machiavelli	
  Revisited,”	
  German	
  Historical	
  Institute	
  
Bulletin	
  33	
  (2011):	
  20.	
  
388	
  Gervase	
  of	
  Canterbury,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  ed.	
  William	
  Stubbs,	
  vol.	
  1,	
  RS	
  73	
  (London,	
  1879),	
  
457.	
  



	
   137	
  

shall	
  find	
  that	
  far	
  too	
  many	
  rich	
  kernels	
  have	
  been	
  left	
  unsorted	
  on	
  the	
  threshing-­‐

room	
  floor.	
  

	
  

	
  

Who?	
  

	
  

The	
  Chronica	
  brevi	
  ecclesiae	
  S.	
  Dionysii	
  ad	
  cyclos	
  paschales	
  has	
  a	
  three-­‐word	
  entry	
  

for	
  the	
  year	
  1059:	
  ‘Philippus	
  Rex	
  ordinatur’.389	
  	
  The	
  chronicler’s	
  brevity	
  

emphasises	
  the	
  two	
  key	
  ingredients	
  of	
  all	
  narrative	
  records	
  of	
  monarchical	
  

inauguration,	
  coronation	
  or	
  crown-­‐wearings:	
  a	
  king	
  (or	
  emperor)	
  and	
  a	
  

description	
  of	
  the	
  event,	
  in	
  other	
  words,	
  the	
  ‘who’	
  and	
  the	
  ‘what’.	
  	
  In	
  this	
  example	
  

the	
  Saint-­‐Denis	
  chronicler	
  has	
  pared	
  his	
  description	
  down	
  to	
  the	
  absolute	
  

essentials,	
  mentioning	
  only	
  the	
  king	
  even	
  though	
  the	
  use	
  of	
  the	
  passive	
  verb	
  

ordinatur	
  alerts	
  us	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  there	
  must	
  have	
  been	
  other	
  participants.	
  	
  It	
  is	
  

no	
  doubt	
  self-­‐explanatory	
  that	
  a	
  monarch	
  is	
  the	
  central	
  figure	
  in	
  a	
  description,	
  

however	
  brief,	
  of	
  his	
  inauguration.	
  	
  But	
  it	
  is	
  worth	
  dwelling	
  on	
  how	
  the	
  king	
  is	
  

presented.	
  	
  Descriptions	
  of	
  royal	
  inauguration	
  make	
  the	
  transformative	
  nature	
  of	
  

the	
  event	
  explicit,	
  as	
  is	
  made	
  manifest	
  in	
  this	
  particular	
  account	
  in	
  the	
  choice	
  of	
  

verb.	
  	
  Philip	
  was	
  ‘ordained’	
  king.	
  	
  The	
  Waltham	
  Chronicle’s	
  account	
  of	
  the	
  

inauguration	
  of	
  William	
  the	
  Conqueror	
  encapsulates	
  the	
  importance	
  of	
  change	
  in	
  

office	
  in	
  recounting	
  that	
  ‘dux	
  ille	
  nobilis	
  consecratus	
  in	
  regem	
  [est]’.	
  390	
  	
  William	
  

had	
  been	
  transformed	
  from	
  a	
  duke	
  into	
  a	
  king.	
  This	
  language	
  finds	
  a	
  parallel	
  in	
  

Otto	
  of	
  Freising’s	
  account	
  of	
  the	
  elevation	
  of	
  the	
  duke	
  of	
  Bohemia	
  in	
  1158.	
  	
  

Vladislaus	
  II	
  was	
  ‘ex	
  duce	
  rex	
  creatur’.391	
  	
  Such	
  a	
  modification	
  of	
  office	
  is	
  not	
  

confined	
  to	
  the	
  peculiar	
  circumstances	
  of	
  a	
  king	
  being	
  created	
  anew,	
  or	
  the	
  

Conquest	
  in	
  which	
  the	
  duke	
  of	
  Normandy	
  assumed	
  the	
  office	
  of	
  king	
  of	
  England	
  

for	
  the	
  first	
  time.	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen,	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  writing	
  over	
  one	
  hundred	
  

years	
  after	
  the	
  Waltham	
  chronicler,	
  emphasised	
  the	
  same	
  change	
  in	
  status	
  in	
  the	
  

case	
  of	
  Richard	
  I.	
  	
  In	
  a	
  study	
  of	
  the	
  French	
  Ordo	
  of	
  1250,	
  Jacques	
  Le	
  Goff	
  pointed	
  

to	
  the	
  importance	
  of	
  the	
  words	
  to	
  be	
  spoken	
  by	
  the	
  archbishop	
  as	
  he	
  anointed	
  

                                                             
389	
  Chronica	
  Brevi	
  Ecclesiae	
  S.	
  Dionysii	
  ad	
  Cyclos	
  Paschales,	
  RHF	
  11	
  (Paris,	
  1869),	
  377.	
  
390	
  Leslie	
  Watkiss	
  and	
  Marjorie	
  Chibnall,	
  eds.,	
  The	
  Waltham	
  Chronicle:	
  An	
  Account	
  of	
  the	
  Discovery	
  
of	
  Our	
  Holy	
  Cross	
  at	
  Montacute	
  and	
  Its	
  Conveyance	
  to	
  Waltham,	
  OMT	
  (Oxford,	
  1994),	
  56.	
  
391	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  183.	
  



	
   138	
  

the	
  king:	
  ‘ungo	
  te	
  in	
  regem’.392	
  	
  As	
  Le	
  Goff	
  rightly	
  stresses,	
  ‘in	
  with	
  the	
  accusative	
  

indicates	
  an	
  action	
  toward	
  a	
  goal,	
  but	
  also	
  and	
  especially,	
  a	
  consequence,	
  the	
  end	
  

of	
  a	
  transformation’.393	
  	
  The	
  vast	
  majority	
  of	
  cursory	
  narrative	
  accounts	
  of	
  royal	
  

inauguration	
  include	
  the	
  phrase	
  ‘in	
  regem’,	
  thus	
  echoing	
  the	
  language	
  of	
  the	
  

ordines	
  and	
  stressing	
  the	
  importance	
  of	
  the	
  change	
  in	
  office.	
  

	
  

This	
  catchphrase	
  of	
  royal	
  inauguration	
  finds	
  its	
  imperial	
  counterpart	
  in	
  the	
  

phrase	
  ‘in	
  imperatorem’.	
  	
  The	
  Royal	
  Chronicle	
  of	
  Cologne,	
  for	
  example,	
  describes	
  

how	
  Frederick	
  II	
  made	
  the	
  journey	
  to	
  Rome,	
  where	
  ‘ibique	
  a	
  Romano	
  pontifice	
  

Honorio	
  et	
  omni	
  senatu	
  honorifice	
  susceptus,	
  in	
  festo	
  sancte	
  Cecilie	
  in	
  

imperatorem	
  consecratur’.394	
  	
  The	
  distinction	
  between	
  the	
  royal	
  and	
  imperial	
  

office	
  was	
  widely	
  recognised	
  outside	
  the	
  Empire.	
  	
  William	
  the	
  Breton,	
  chaplain	
  to	
  

Philip	
  Augustus	
  of	
  France,	
  explained	
  how	
  the	
  Emperor	
  must	
  first	
  be	
  crowned	
  

king	
  in	
  Aachen,	
  before	
  he	
  could	
  be	
  made	
  emperor	
  and	
  that	
  this	
  practice	
  was	
  

observed	
  as	
  if	
  a	
  sacrosanct	
  law.395	
  	
  Anglo-­‐Norman	
  sources	
  were	
  also	
  aware	
  of	
  the	
  

numerous	
  different	
  titles	
  to	
  which	
  the	
  German	
  kings	
  and	
  emperors	
  laid	
  claim.	
  	
  

Ralph	
  of	
  Diss	
  reports	
  Frederick	
  Barbarossa’s	
  inauguration	
  as	
  king	
  of	
  Burgundy	
  at	
  

Arles	
  in	
  1178,	
  and	
  goes	
  on	
  to	
  discuss	
  the	
  four	
  different	
  peoples	
  over	
  whom	
  

Barbarossa	
  ruled	
  and	
  the	
  four	
  crowns	
  that	
  corresponded	
  to	
  these	
  peoples.396	
  	
  He	
  

further	
  discourses	
  on	
  the	
  antiquity	
  of	
  the	
  kingdom	
  of	
  Burgundy.	
  	
  It	
  is	
  important	
  

that	
  Ralph	
  distinguishes	
  between	
  the	
  kingdoms	
  and	
  that	
  William	
  the	
  Breton	
  

recognises	
  the	
  difference	
  between	
  king	
  and	
  emperor,	
  because	
  one	
  thing	
  that	
  can	
  

be	
  very	
  clearly	
  gained	
  from	
  the	
  narrative	
  sources	
  is	
  the	
  sense	
  that	
  what	
  is	
  at	
  

stake	
  here	
  is	
  a	
  status	
  changing	
  ritual.	
  	
  Importantly,	
  however,	
  the	
  change	
  of	
  status	
  

is	
  something	
  that	
  is	
  done	
  to	
  the	
  monarch.	
  	
  His	
  role	
  in	
  the	
  transformation	
  is	
  

passive	
  and	
  this	
  is	
  reflected	
  either	
  in	
  the	
  use	
  of	
  the	
  passive	
  voice	
  to	
  describe	
  the	
  

                                                             
392	
  Jacques	
  Le	
  Goff,	
  “A	
  Coronation	
  Program	
  for	
  the	
  Age	
  of	
  Saint	
  Louis:	
  The	
  Ordo	
  of	
  1250,”	
  in	
  
Coronations:	
  Medieval	
  and	
  Early	
  Modern	
  Monarchic	
  Ritual,	
  ed.	
  János	
  M.	
  Bak	
  (California	
  and	
  Oxford,	
  
1990),	
  48.	
  
393	
  Ibid.	
  
394	
  Georg	
  Waitz,	
  ed.,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ	
  18	
  (Hannover,	
  1880),	
  251.	
  
395	
  William	
  the	
  Breton,	
  “Gesta	
  Philippi	
  Augusti,”	
  in	
  Oeuvres	
  de	
  Rigord	
  et	
  de	
  Guillaume	
  le	
  Breton:	
  
Historiens	
  de	
  Philippe-­‐Auguste,	
  ed.	
  H.	
  François	
  Delaborde,	
  vol.	
  1	
  (Paris,	
  1885),	
  301–302.	
  
396	
  ‘Fredericus	
  imperator	
  Romanus	
  varias	
  regnorum	
  imperio	
  subditorum	
  metas	
  pro	
  varietate	
  
linguarum	
  distingues,	
  Longobardos,	
  Baioarios,	
  Austrasios,	
  Burgundiones,	
  diligenter	
  recensuit,	
  et	
  
juxta	
  numerum	
  quatuor	
  populorum	
  edoctus	
  est	
  plenius	
  quatuor	
  sibi	
  competere	
  diademata’.	
  	
  
Ralph	
  of	
  Diss,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  ed.	
  William	
  Stubbs,	
  vol.	
  1,	
  RS	
  68	
  (London,	
  1876),	
  427.	
  



	
   139	
  

inauguration,	
  or	
  in	
  the	
  king	
  or	
  emperor	
  being	
  the	
  object	
  of	
  the	
  sentence	
  rather	
  

than	
  the	
  subject.	
  	
  Both	
  these	
  techniques	
  are	
  combined	
  in	
  the	
  description	
  of	
  the	
  

imperial	
  inauguration	
  of	
  Henry	
  V	
  found	
  in	
  William	
  of	
  Malmesbury:	
  ‘unxit	
  eum	
  

Hostiensis	
  episcopus	
  inter	
  scapulas	
  et	
  in	
  brachio	
  dextro.	
  Post	
  haec	
  a	
  domino	
  

Apostolico	
  ad	
  altare	
  eorundem	
  apostolorum	
  deductus	
  et	
  ibidem	
  imposita	
  sibi	
  

corona,	
  ab	
  ipso	
  Apostolico	
  in	
  imperatorem	
  est	
  consecratus’.397	
  

	
  

The	
  active	
  participants	
  in	
  the	
  event	
  are	
  thus	
  the	
  churchmen	
  who	
  officiate	
  in	
  the	
  

inauguration.	
  	
  William	
  of	
  Malmesbury’s	
  account	
  allows	
  for	
  the	
  participation	
  of	
  

more	
  than	
  one	
  churchman,	
  but	
  it	
  is	
  clear	
  that	
  it	
  is	
  the	
  pope’s	
  actions	
  that	
  

transformed	
  Henry	
  V	
  from	
  king	
  to	
  emperor.	
  	
  William	
  of	
  Malmesbury	
  took	
  his	
  

account	
  from	
  the	
  lost	
  work	
  of	
  David	
  Scottus,	
  bishop	
  of	
  Bangor,	
  who	
  he	
  

considered	
  to	
  have	
  described	
  the	
  event	
  ‘magis	
  in	
  regis	
  gratiam	
  quam	
  historicum	
  

deceret	
  acclinis’.398	
  	
  William	
  took	
  particular	
  issue	
  with	
  David’s	
  analogy	
  between	
  

Jacob	
  wrestling	
  with	
  an	
  angel	
  until	
  he	
  had	
  wrung	
  a	
  blessing	
  from	
  him,	
  and	
  Henry	
  

V’s	
  holding	
  the	
  pope	
  in	
  captivity	
  to	
  force	
  him	
  to	
  consecrate	
  him	
  emperor.	
  	
  Having	
  

dissociated	
  himself	
  from	
  the	
  ensuing	
  description,	
  William	
  includes	
  what	
  is	
  an	
  

unusually	
  detailed	
  account	
  of	
  an	
  inauguration,	
  in	
  his	
  Gesta	
  Regum	
  Anglorum.	
  	
  

What	
  is	
  striking	
  about	
  this	
  account	
  is	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  it	
  makes	
  conscious	
  

reference	
  to	
  the	
  ‘Romanus	
  ordo’.399	
  	
  William,	
  citing	
  David,	
  relates	
  that	
  the	
  king	
  

was	
  received	
  at	
  the	
  Silver	
  Gate,	
  a	
  detail	
  also	
  found	
  in	
  the	
  imperial	
  ordines,	
  and	
  

that	
  the	
  Bishop	
  of	
  Ostia	
  then	
  recited	
  the	
  first	
  prayer	
  contained	
  within	
  the	
  ordinal,	
  

‘quoniam	
  Albanus	
  deerat	
  a	
  quo	
  debuisset	
  dici	
  si	
  adesset’.400	
  	
  Having	
  been	
  led	
  to	
  

the	
  middle	
  of	
  the	
  Rota,	
  the	
  Bishop	
  of	
  Porto	
  recited	
  the	
  second	
  prayer	
  ‘sicut	
  

precipit	
  Romanus	
  ordo’.401	
  	
  The	
  description	
  then	
  continues	
  to	
  include	
  his	
  

anointing	
  and	
  coronation,	
  which	
  both	
  took	
  place	
  at	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter.	
  	
  David’s	
  

references	
  to	
  the	
  liturgy	
  are	
  intended	
  to	
  emphasise	
  the	
  liturgical	
  correctness	
  of	
  

the	
  inauguration	
  and	
  thereby	
  its	
  legitimacy.	
  

	
  

                                                             
397	
  William	
  of	
  Malmesbury,	
  Gesta	
  Regum	
  Anglorum,	
  768.	
  
398	
  Ibid.,	
  764.	
  
399	
  Ibid.,	
  768.	
  
400	
  Ibid.,	
  766.	
  
401	
  Ibid.,	
  768.	
  



	
   140	
  

The	
  majority	
  of	
  accounts	
  make	
  no	
  direct	
  reference	
  to	
  a	
  liturgical	
  ordo,	
  but	
  do	
  

include	
  the	
  active	
  participant	
  in	
  the	
  inauguration	
  ceremony,	
  if	
  only	
  for	
  the	
  simple	
  

reason	
  that	
  it	
  was	
  the	
  celebrant	
  who	
  conferred	
  legitimacy	
  on	
  the	
  event.	
  	
  Richard	
  

of	
  Devizes’	
  account	
  of	
  Richard	
  the	
  Lionheart’s	
  inauguration	
  is	
  typical	
  here.	
  	
  

Richard	
  tells	
  us	
  only	
  that	
  Richard	
  ‘consecratus	
  est	
  in	
  regem	
  Anglorum	
  a	
  

Baldewino	
  archiepiscopo	
  Cantuarie’.402	
  	
  By	
  contrast,	
  George	
  Garnett	
  has	
  pointed	
  

to	
  William	
  of	
  Poitiers’	
  insistence	
  that	
  Harold’s	
  anointing	
  was	
  invalid.403	
  	
  William	
  

of	
  Poitiers	
  wrote	
  that	
  Harold,	
  ‘ordinatus	
  est	
  non	
  sancta	
  consecratione	
  Stigandi’.404	
  	
  

In	
  other	
  words,	
  the	
  participation	
  of	
  Stigand	
  had	
  rendered	
  Harold’s	
  ordination	
  

illegitimate,	
  whereas	
  in	
  contrast	
  William	
  I’s	
  position	
  was	
  strengthened	
  through	
  

his	
  consecration	
  by	
  Aeldred	
  of	
  York,	
  ‘archiepiscopus	
  aeque	
  sancta	
  vita	
  carus	
  et	
  

inviolata	
  fama’.405	
  	
  There	
  were	
  two	
  issues	
  at	
  stake	
  here.	
  	
  The	
  first	
  is,	
  as	
  identified	
  

by	
  Garnett,	
  the	
  issue	
  of	
  the	
  liturgical	
  status	
  of	
  the	
  celebrant.	
  	
  William	
  of	
  Poitiers	
  

emphasises	
  both	
  Aeldred’s	
  holding	
  of	
  the	
  archiepiscopal	
  office	
  (in	
  opposition	
  to	
  

Stigand	
  who	
  appears	
  without	
  a	
  title)	
  and,	
  secondly,	
  his	
  spotless	
  reputation.	
  	
  	
  

	
  

There	
  was	
  another	
  important	
  difference	
  between	
  the	
  two	
  churchmen	
  that	
  is	
  

equally	
  pertinent.	
  	
  This	
  was	
  that	
  Aeldred	
  was	
  archbishop	
  of	
  York	
  and	
  Stigand	
  

(had	
  he	
  been	
  correctly	
  consecrated)	
  archbishop	
  of	
  Canterbury.	
  	
  In	
  William	
  of	
  

Poitiers’	
  account	
  we	
  can	
  glimpse	
  a	
  trace	
  of	
  the	
  quarrel	
  between	
  the	
  two	
  

archbishoprics	
  over	
  which	
  of	
  them	
  had	
  the	
  right	
  to	
  inaugurate	
  a	
  king.406	
  	
  This	
  

perhaps	
  explains	
  the	
  stress	
  on	
  Aeldred’s	
  ‘vita	
  carus	
  et	
  inviolata	
  fama’.	
  	
  It	
  is	
  not	
  

enough	
  that	
  he	
  was	
  a	
  legitimately	
  consecrated	
  archbishop.	
  	
  His	
  qualities	
  are	
  also	
  

underlined	
  as	
  William	
  of	
  Poitiers	
  strives	
  to	
  legitimise	
  the	
  kingship	
  of	
  the	
  

Conqueror.	
  	
  	
  

	
  

                                                             
402	
  Richard	
  of	
  Devizes,	
  Chronicle	
  of	
  the	
  Time	
  of	
  King	
  Richard	
  the	
  First,	
  ed.	
  John	
  T.	
  Appleby	
  (London,	
  
1963),	
  2.	
  
403	
  George	
  Garnett,	
  “Coronation	
  and	
  Propaganda:	
  Some	
  Implications	
  of	
  the	
  Norman	
  Claim	
  to	
  the	
  
Throne	
  of	
  England	
  in	
  1066,”	
  Transactions	
  of	
  the	
  Royal	
  Historical	
  Society	
  36,	
  Fifth	
  Series	
  (1986):	
  
98.	
  
404	
  Davis	
  and	
  Chibnall,	
  The	
  Gesta	
  Gvillelmi	
  of	
  William	
  of	
  Poitiers,	
  100.	
  
405	
  Ibid.,	
  150.	
  
406	
  In	
  England	
  the	
  right	
  to	
  consecrate	
  the	
  king	
  led	
  to	
  frequent	
  quarrels	
  between	
  the	
  archbishops	
  
of	
  Canterbury	
  and	
  York,	
  perhaps	
  at	
  their	
  most	
  violent	
  during	
  the	
  Becket	
  conflict,	
  when,	
  on	
  his	
  
return	
  from	
  exile,	
  Becket	
  excommunicated	
  all	
  bishops	
  who	
  had	
  taken	
  part	
  in	
  the	
  consecration	
  of	
  
Henry	
  the	
  Young	
  King	
  in	
  1170.	
  



	
   141	
  

By	
  the	
  end	
  of	
  the	
  period	
  under	
  consideration	
  in	
  this	
  study,	
  the	
  rights	
  of	
  the	
  

archbishops	
  of	
  Canterbury,	
  Reims	
  and	
  Cologne	
  to	
  inaugurate	
  kings	
  in	
  their	
  

respective	
  realms	
  were	
  firmly	
  established.407	
  	
  Earlier	
  in	
  the	
  period	
  the	
  situation	
  

was	
  rather	
  more	
  fluid,	
  particularly	
  in	
  the	
  Empire,	
  where	
  the	
  archbishops	
  of	
  

Cologne,	
  Mainz	
  and	
  Trier	
  all	
  claimed	
  the	
  right	
  of	
  inauguration.	
  	
  All	
  three	
  held	
  the	
  

initiative	
  at	
  different	
  points	
  in	
  time	
  and,	
  while	
  by	
  the	
  mid-­‐eleventh	
  century	
  

Cologne	
  was	
  firmly	
  in	
  the	
  ascendancy,	
  the	
  making	
  of	
  a	
  number	
  of	
  anti-­‐kings	
  

continued	
  to	
  allow	
  Mainz	
  and	
  Trier	
  opportunities	
  to	
  press	
  their	
  claims.408	
  	
  In	
  a	
  

final	
  attempt	
  to	
  secure	
  the	
  honour	
  for	
  his	
  see,	
  the	
  archbishop	
  of	
  Trier	
  sought	
  to	
  

officiate	
  at	
  the	
  inauguration	
  of	
  Conrad	
  III	
  in	
  1138,	
  when	
  the	
  archbishoprics	
  of	
  

Mainz	
  and	
  Cologne	
  were	
  both	
  vacant.	
  	
  His	
  attempt	
  did	
  not	
  meet	
  with	
  success.	
  	
  

The	
  archbishop-­‐elect	
  of	
  Cologne	
  objected	
  and	
  ensured	
  that	
  the	
  papal	
  legate,	
  

Dietwin,	
  officiated,	
  rather	
  than	
  his	
  archiepiscopal	
  rival.409	
  	
  In	
  France	
  and	
  England,	
  

earlier	
  custom,	
  by	
  which	
  the	
  archbishops	
  of	
  Reims	
  and	
  Canterbury	
  inaugurated	
  

kings,	
  was	
  not	
  translated	
  into	
  rights	
  confirmed	
  by	
  the	
  papacy	
  until	
  the	
  

pontificates	
  of	
  Urban	
  II	
  and	
  Alexander	
  III	
  respectively.410	
  

	
  

In	
  certain	
  circumstances	
  inauguration	
  was	
  possible	
  without	
  the	
  participation	
  of	
  

these	
  figures,	
  but	
  in	
  that	
  event	
  our	
  narrative	
  sources	
  often	
  expand	
  to	
  justify	
  the	
  

change.	
  	
  An	
  imperial	
  inauguration	
  was	
  unthinkable	
  without	
  the	
  participation	
  of	
  a	
  

pope,	
  hence	
  Henry	
  V’s	
  kidnapping	
  of	
  Paschal	
  II.	
  	
  But	
  as	
  we	
  have	
  seen	
  David	
  

Scottus	
  was	
  still	
  anxious	
  to	
  explain	
  why	
  the	
  Bishop	
  of	
  Ostia	
  said	
  the	
  first	
  prayer	
  

in	
  the	
  ceremony,	
  rather	
  than	
  the	
  Bishop	
  of	
  Porto.	
  	
  We	
  find	
  similar	
  explanations	
  in	
  

other	
  narrative	
  sources.	
  The	
  Royal	
  Chronicle	
  of	
  Cologne	
  explains	
  the	
  fact	
  that	
  

Archbishop	
  Siegfried	
  of	
  Mainz	
  officiated	
  at	
  the	
  inauguration	
  of	
  Frederick	
  II	
  in	
  

1215,	
  stating	
  that	
  ‘vacabat	
  enim	
  tunc	
  temporis	
  Coloniensis	
  ecclesia	
  
                                                             
407	
  These	
  established	
  rights	
  do	
  not	
  find	
  their	
  way	
  into	
  the	
  liturgy	
  in	
  this	
  period.	
  	
  They	
  appear	
  in	
  a	
  
German	
  liturgy,	
  the	
  so-­‐called	
  Ordo	
  of	
  Aachen,	
  in	
  the	
  early	
  fourteenth	
  century,	
  in	
  the	
  fourth	
  
recension	
  of	
  the	
  English	
  ordines	
  from	
  the	
  late	
  fourteenth	
  century	
  and	
  in	
  France	
  in	
  the	
  Last	
  
Capetian	
  Ordo	
  from	
  the	
  late	
  thirteenth	
  century.	
  	
  For	
  editions	
  of	
  these	
  texts	
  see	
  Georg	
  Heinrich	
  
Pertz,	
  ed.,	
  Constitutiones	
  Regum	
  Germaniae,	
  MGH	
  LL	
  2	
  (Hannover,	
  1837),	
  384–393;	
  Legg,	
  English	
  
Coronation	
  Records,	
  81–112;	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  2:367–418.	
  
408	
  Egon	
  Boshof	
  has	
  comprehensively	
  traced	
  the	
  contours	
  of	
  these	
  developments.	
  	
  Egon	
  Boshof,	
  
“Köln,	
  Mainz,	
  Trier	
  -­‐	
  Die	
  Auseinandersetzung	
  um	
  die	
  Spitzenstellung	
  im	
  deutschen	
  Episkopat	
  in	
  
ottonish-­‐salischer	
  Zeit,”	
  Jahrbuch	
  des	
  kölnischen	
  Geschichtsvereins	
  49	
  (1978):	
  19–48.	
  
409	
  Ibid.,	
  47.	
  
410	
  For	
  France	
  see	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  94;	
  For	
  England	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  
43–45.	
  



	
   142	
  

archiepiscopo,	
  cuius	
  iuris	
  erat	
  regem	
  consecrare’.411	
  	
  No	
  doubt	
  part	
  of	
  the	
  reason	
  

that	
  this	
  information	
  appears	
  in	
  the	
  Cologne	
  account	
  is	
  to	
  protect	
  the	
  archbishop	
  

of	
  Cologne’s	
  role	
  in	
  the	
  inauguration.	
  	
  But	
  it	
  was	
  also	
  necessary	
  to	
  justify	
  a	
  

deviation	
  from	
  the	
  accepted	
  norm.	
  	
  The	
  right	
  to	
  inaugurate	
  a	
  king	
  was	
  fiercely	
  

guarded	
  by	
  the	
  three	
  archbishops	
  and	
  histories	
  associated	
  with	
  them	
  always	
  

sought	
  to	
  protect	
  their	
  rights.	
  	
  However	
  it	
  was	
  also	
  in	
  a	
  king’s	
  best	
  interests	
  to	
  

ensure	
  that	
  his	
  inauguration	
  was	
  legitimate.	
  	
  This	
  is	
  where	
  the	
  passive/active	
  

vocabulary	
  distinction	
  makes	
  clear	
  the	
  importance	
  of	
  the	
  celebrant.	
  

	
  

David	
  Scottus’s	
  report	
  of	
  Henry	
  V’s	
  imperial	
  inauguration	
  echoed	
  the	
  liturgy	
  in	
  

making	
  apparent	
  that	
  archbishops	
  or	
  popes	
  seldom	
  acted	
  without	
  assistance.	
  	
  

When	
  additional	
  information	
  is	
  given,	
  as	
  to	
  which	
  churchmen	
  supported	
  the	
  

celebrant,	
  it	
  is	
  worth	
  noting.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  Henry	
  V,	
  we	
  know	
  that	
  the	
  

circumstances	
  of	
  his	
  imperial	
  inauguration	
  were	
  not	
  as	
  straightforward	
  as	
  David	
  

suggests	
  and	
  that	
  indeed	
  Henry	
  had	
  kidnapped	
  the	
  pope	
  in	
  order	
  to	
  secure	
  the	
  

imperial	
  title.	
  	
  In	
  mentioning	
  a	
  co-­‐celebrant,	
  the	
  bishop	
  of	
  Ostia,	
  and	
  in	
  his	
  

references	
  to	
  the	
  liturgy,	
  David	
  adds	
  a	
  false	
  veneer	
  of	
  legitimacy.	
  	
  A	
  similar	
  

approach	
  was	
  taken	
  in	
  describing	
  the	
  inauguration	
  of	
  Louis	
  VI	
  in	
  the	
  anonymous	
  

Historia	
  regum	
  Francorum	
  ab	
  origine	
  gentis	
  ad	
  annum	
  MCCXIV,	
  written	
  in	
  1205	
  

and	
  continued	
  until	
  1214,	
  through	
  which	
  we	
  learn	
  that	
  no	
  fewer	
  than	
  six	
  bishops	
  

assisted	
  Archbishop	
  Dalbert	
  of	
  Sens	
  in	
  anointing	
  the	
  new	
  king:	
  

‘Defuncto	
   itaque	
   rege	
   Philippo,	
   apud	
   Floriacense	
   monasterium	
  

tumulato,	
  Ludovicus	
  filius	
  ejus,	
  qui	
  nominatus	
  est	
  Grossus,	
  successit,	
  

qui	
  unctus	
  est	
  in	
  regem	
  a	
  Dalberto	
  Senonensi	
  archiepiscopo,	
  et	
  a	
  suis	
  

coepiscopis,	
  videlicet	
  Vallone	
  Parisiensi,	
  Manasse	
  Meldensi,	
   Johanne	
  

Aurelianensi,	
   Hugone	
   Nivernensi,	
   Ivone	
   Carnotensi,	
   Humbaudo	
  

Autisiodorensi’.412	
  

The	
  grammar	
  in	
  this	
  account	
  is	
  again	
  worth	
  closer	
  consideration.	
  	
  The	
  bishops	
  

were	
  not	
  merely	
  witnesses	
  to	
  the	
  event	
  or	
  part	
  of	
  the	
  audience,	
  but	
  co-­‐celebrants.	
  	
  

Louis	
  was	
  anointed	
  as	
  king	
  by	
  the	
  archbishop	
  of	
  Sens,	
  and	
  by	
  his	
  co-­‐bishops.	
  	
  

They	
  were	
  actively	
  involved	
  in	
  transforming	
  Louis	
  into	
  a	
  king.	
  	
  One	
  reason	
  for	
  the	
  

                                                             
411	
  Waitz,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  193.	
  
412	
  Historia	
  Regum	
  Francorum	
  ab	
  Origine	
  Gentis	
  ad	
  Annum	
  MCCXIV,	
  RHF	
  12	
  (Paris,	
  1877),	
  218.	
  



	
   143	
  

naming	
  of	
  the	
  individual	
  bishops	
  was,	
  as	
  with	
  David	
  Scottus,	
  to	
  justify	
  the	
  

legitimate	
  nature	
  of	
  what	
  was	
  in	
  fact	
  an	
  exceptional	
  event,	
  in	
  that	
  it	
  did	
  not	
  take	
  

place	
  at	
  Reims	
  and	
  that	
  the	
  celebrant	
  was	
  not	
  the	
  archbishop	
  of	
  Reims.	
  	
  In	
  his	
  Life	
  

of	
  Louis	
  the	
  Fat,	
  Suger	
  includes	
  the	
  same	
  roll-­‐call	
  of	
  six	
  bishops	
  and	
  further	
  

mentions	
  the	
  protests	
  of	
  the	
  community	
  at	
  Reims,	
  who	
  arrived	
  too	
  late	
  to	
  stop	
  

the	
  inauguration	
  from	
  taking	
  place.413	
  	
  Clearly	
  the	
  inclusion	
  of	
  the	
  bishops	
  was	
  

intended	
  to	
  present	
  ecclesiastical	
  consensus	
  in	
  irregular	
  circumstances.	
  

	
  

When,	
  in	
  England,	
  King	
  Stephen	
  wanted	
  to	
  have	
  his	
  son	
  confirmed	
  as	
  his	
  

successor,	
  a	
  plan	
  that	
  did	
  not	
  come	
  to	
  fruition,	
  he	
  too	
  sought	
  not	
  just	
  the	
  support	
  

of	
  the	
  archbishop	
  of	
  Canterbury,	
  but	
  of	
  other	
  bishops.	
  	
  Gervase	
  of	
  Canterbury	
  

tells	
  us	
  that	
  Stephen,	
  	
  

‘Postulans	
  autem	
  a	
  praedicto	
  Cantuariensi	
  archiepiscopo,	
  ad	
  quem	
  de	
  

antiquo	
   jure	
   Cantuariensis	
   ecclesiae	
   regum	
   Angliae	
   pertinet	
  

coronatio,	
   et	
   caeteris	
   episcopis	
   quos	
   ibidem	
   congregaverat,	
   ut	
  

Eustachium	
   filium	
   suum	
   in	
   regem	
   unguerent	
   et	
   benedictione	
   sua	
  

confirmarent,	
  repulsam	
  vehementer	
  indoluit’.414	
  

Important	
  here	
  is	
  Gervase’s	
  use	
  of	
  plural	
  verbs,	
  unguerent	
  and	
  confirmarent,	
  

through	
  which	
  he	
  makes	
  clear	
  that	
  the	
  bishops	
  were	
  also	
  active	
  celebrants	
  in	
  an	
  

inauguration.	
  	
  The	
  use	
  of	
  a	
  plural	
  verb	
  to	
  describe	
  anointing	
  is	
  particularly	
  

striking;	
  the	
  royal	
  ordines	
  make	
  clear	
  that	
  the	
  actual	
  laying	
  on	
  of	
  hands	
  was	
  the	
  

preserve	
  of	
  the	
  archbishop.	
  	
  Even	
  so	
  it	
  seems	
  clear	
  that	
  the	
  other	
  churchmen	
  

were	
  perceived	
  as	
  in	
  some	
  way	
  being	
  involved	
  in	
  the	
  consecration.	
  	
  Just	
  as	
  the	
  

laying	
  on	
  of	
  hands	
  at	
  an	
  episcopal	
  or	
  archiepiscopal	
  consecration	
  was	
  an	
  entirely	
  

communal	
  affair,	
  albeit	
  one	
  goverened	
  by	
  a	
  degree	
  of	
  precedence.	
  	
  Beyond	
  the	
  

pragmatic	
  seeking	
  for	
  political	
  legitimacy	
  lies	
  a	
  theological	
  explanation.	
  	
  The	
  Holy	
  

Spirit	
  descended	
  on	
  the	
  monarch	
  not	
  through	
  the	
  agency	
  of	
  one	
  archbishop,	
  but	
  

through	
  the	
  whole	
  community	
  of	
  the	
  Church.	
  

	
  

At	
  the	
  time	
  of	
  his	
  inauguration,	
  a	
  king	
  or	
  emperor	
  might	
  already	
  be	
  married,	
  in	
  

which	
  case	
  his	
  wife	
  would,	
  more	
  often	
  than	
  not,	
  be	
  made	
  queen	
  or	
  empress	
  in	
  a	
  

                                                             
413	
  Suger,	
  Vie	
  de	
  Louis	
  VI	
  le	
  Gros,	
  ed.	
  Henri	
  Waquet	
  (Paris,	
  1929),	
  86.	
  
414	
  Gervase	
  of	
  Canterbury,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:150.	
  



	
   144	
  

joint	
  ceremony.	
  	
  This	
  clearly	
  altered	
  the	
  dynamic	
  of	
  the	
  inauguration,	
  which	
  now	
  

had	
  a	
  dual	
  rather	
  than	
  a	
  single	
  focus.	
  	
  One	
  thing	
  that	
  is	
  striking	
  in	
  the	
  narrative	
  

accounts	
  is	
  the	
  way	
  in	
  which	
  female	
  inauguration	
  is	
  presented	
  as	
  a	
  parallel	
  

process.	
  	
  The	
  Royal	
  Chronicle	
  of	
  Cologne,	
  for	
  example,	
  describes	
  Henry	
  VI’s	
  

imperial	
  inauguration	
  thus:	
  	
  ‘Heinricus	
  rex	
  in	
  Apuliam	
  ducens	
  exercitum,	
  Romae	
  

in	
  imperatorem	
  et	
  Constantia,	
  uxor	
  eius,	
  in	
  imperatricem,	
  secunda	
  feria	
  Paschae	
  

consecrantur’.415	
  	
  The	
  plural	
  verb	
  consecrantur	
  is	
  applied	
  to	
  both	
  Henry	
  and	
  

Constance,	
  and	
  the	
  catchphrase	
  ‘in	
  imperatorem’	
  finds	
  its	
  female	
  foil	
  in	
  ‘in	
  

imperatricem’.	
  	
  The	
  phrase	
  ‘in	
  reginam’	
  appears	
  in	
  the	
  sources	
  as	
  the	
  royal	
  

equivalent.	
  	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  for	
  example,	
  records	
  that	
  John	
  had	
  Isabella	
  of	
  

Angoulême	
  crowned	
  ‘in	
  reginam	
  apud	
  Westmonasterium	
  a	
  domino	
  Huberto	
  

Cantuariensi	
  archiepiscopo’.416	
  	
  We	
  see,	
  then,	
  that	
  the	
  queen	
  or	
  empress	
  was	
  

transformed	
  through	
  her	
  inauguration	
  and	
  that	
  identical	
  language	
  was	
  used	
  to	
  

express	
  this	
  transformation	
  as	
  was	
  deployed	
  to	
  describe	
  male	
  inauguration.	
  	
  

	
  

Even	
  if	
  a	
  king	
  had	
  been	
  married	
  before	
  he	
  ascended	
  the	
  throne,	
  the	
  short	
  life	
  

expectancy	
  of	
  medieval	
  women	
  made	
  it	
  likely	
  that	
  another	
  queen	
  would	
  be	
  

inaugurated	
  during	
  any	
  king’s	
  reign.	
  	
  In	
  this	
  case,	
  the	
  dynamic	
  shifted	
  again,	
  

because	
  although	
  the	
  king	
  took	
  part	
  in	
  the	
  ceremony,	
  his	
  role	
  was	
  liturgically	
  

subordinate	
  to	
  that	
  of	
  his	
  queen.	
  	
  Following	
  his	
  divorce	
  from	
  Eleanor	
  of	
  

Aquitaine,	
  Suger	
  informs	
  us	
  that	
  Louis	
  VII,	
  	
  

‘Proinde	
  rex,	
  volens	
  secundum	
  divinam	
  legem	
  vivere,	
  quae	
  praecipit	
  

ut	
  vir	
  adhaereat	
  uxori	
  suae	
  et	
  sint	
  “duo	
  in	
  carne	
  una”,	
  propter	
  spem	
  

successivae	
   prolis,	
   quae	
   post	
   ipsum	
   regnum	
   Franciae	
   regeret,	
  

Constantiam	
   filiam	
   Imperatoris	
   Hispaniae	
   conjugio	
   sibi	
   junxit:	
   et	
  

Hugo	
  Senonensis	
  archiepiscopus	
  Aurelianis	
  eam	
   in	
   reginam	
   inunxit,	
  

et	
  cum	
  ipsa	
  regem	
  coronavit’.417	
  

The	
  distinction	
  Suger	
  makes	
  here	
  is	
  important	
  because	
  it	
  suggests	
  that	
  it	
  was	
  the	
  

anointing	
  that	
  made	
  Constance	
  queen.	
  	
  Louis	
  VII	
  could	
  be	
  crowned	
  with	
  his	
  wife,	
  

but	
  not	
  anointed.	
  	
  His	
  presence	
  in	
  the	
  ritual	
  makes	
  clear	
  however,	
  that	
  his	
  wife	
  
                                                             
415	
  Waitz,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  152.	
  
416	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  2:170.	
  
417	
  Suger,	
  Historia	
  Gloriosi	
  Regis	
  Ludovici	
  VII,	
  Filii	
  Ludovici	
  Grossi,	
  RHF	
  12	
  (Paris,	
  1877),	
  128.	
  	
  The	
  
phrase	
  ‘due	
  in	
  carne	
  una’	
  can	
  be	
  found	
  in	
  a	
  number	
  of	
  biblical	
  passages:	
  Genesis	
  2:24;	
  Matthew	
  
19:5;	
  Mark	
  10:8;	
  1	
  Corinthians	
  6:16;	
  Ephesians	
  5:31.	
  



	
   145	
  

was	
  dependent	
  on	
  him	
  for	
  her	
  office.	
  	
  Thus	
  although	
  liturgically	
  his	
  role	
  was	
  

subordinate	
  to	
  that	
  of	
  his	
  wife,	
  the	
  overall	
  effect	
  is	
  that	
  the	
  king	
  became	
  equally	
  

the	
  focal	
  point.	
  

	
  

In	
  this	
  respect	
  a	
  phenomenon	
  noted	
  by	
  Amalie	
  Fößel	
  in	
  her	
  comprehensive	
  study	
  

of	
  queens	
  in	
  the	
  medieval	
  Empire	
  demands	
  further	
  consideration.418	
  	
  Fößel	
  

brought	
  together	
  a	
  number	
  of	
  instances	
  of	
  a	
  queen	
  being	
  inaugurated	
  before	
  she	
  

had	
  even	
  married	
  the	
  king.	
  	
  A	
  prominent	
  example	
  of	
  this	
  is	
  provided	
  by	
  Matilda	
  

of	
  England,	
  later	
  wife	
  of	
  the	
  emperor	
  Henry	
  V.	
  	
  Sent	
  from	
  the	
  English	
  court	
  to	
  the	
  

Empire	
  in	
  the	
  early	
  spring	
  of	
  1110,	
  she	
  was	
  received	
  by	
  Henry	
  at	
  Liège	
  before	
  

spending	
  Easter	
  with	
  his	
  court	
  at	
  Utrecht.419	
  	
  On	
  25	
  July	
  her	
  inauguration	
  as	
  

queen	
  took	
  place	
  in	
  Mainz,	
  during	
  which	
  she	
  was	
  anointed	
  by	
  Archbishop	
  

Frederick	
  of	
  Cologne,	
  while	
  Archbishop	
  Bruno	
  of	
  Trier	
  held	
  her	
  in	
  his	
  arms.420	
  	
  

Matilda	
  and	
  Henry	
  did	
  not	
  marry	
  until	
  three	
  and	
  a	
  half	
  years	
  later,	
  in	
  January	
  

1114.	
  	
  In	
  1110	
  Matilda	
  was	
  too	
  young	
  to	
  marry,	
  but	
  this	
  does	
  not	
  explain	
  her	
  

seemingly	
  premature	
  inauguration	
  because,	
  as	
  Fößel’s	
  research	
  has	
  shown,	
  it	
  

was	
  no	
  isolated	
  event.	
  	
  Amongst	
  other	
  examples,	
  Henry	
  V’s	
  mother,	
  Bertha	
  of	
  

Savoy,	
  had	
  also	
  been	
  made	
  queen	
  before	
  she	
  married	
  king	
  Henry	
  IV.	
  	
  Her	
  

inauguration	
  took	
  place	
  on	
  29	
  June	
  1066	
  in	
  Würzburg,	
  and	
  she	
  married	
  Henry	
  

the	
  following	
  month	
  in	
  Trebur	
  (close	
  to	
  Mainz).	
  	
  Frederick	
  Barbarossa’s	
  wife	
  

Beatrix	
  is	
  another	
  example	
  of	
  a	
  queen	
  inaugurated	
  before	
  her	
  marriage.421	
  

	
  

This	
  practice	
  of	
  consecrating	
  a	
  queen	
  before	
  her	
  marriage	
  to	
  a	
  king	
  stands	
  the	
  

conventional	
  understanding	
  of	
  queenship	
  on	
  its	
  head.	
  	
  We	
  are	
  accustomed	
  to	
  

thinking	
  of	
  a	
  queen	
  as	
  a	
  queen	
  due	
  to	
  her	
  marital	
  relationship	
  to	
  a	
  king.	
  	
  Our	
  

evidence	
  from	
  the	
  Empire,	
  however,	
  suggests	
  that	
  in	
  order	
  to	
  marry	
  a	
  king,	
  it	
  was	
  

preferable	
  first	
  to	
  be	
  a	
  queen.	
  	
  Fößel	
  offered	
  no	
  justification	
  for	
  this	
  phenomenon	
  
                                                             
418	
  Amalie	
  Fößel,	
  Die	
  Königin	
  im	
  mittelalterlichen	
  Reich.	
  Herrschaftsausübung,	
  Herrschaftsrechte,	
  
Handlungsspielräume	
  (Stuttgart,	
  2000).	
  
419	
  Marjorie	
  Chibnall,	
  The	
  Empress	
  Matilda:	
  Queen	
  Consort,	
  Queen	
  Mother	
  and	
  Lady	
  of	
  the	
  English	
  
(Oxford,	
  1991),	
  24–25.	
  
420	
  'Desponsatam	
  vero	
  archiepiscopus	
  Coloniensis	
  in	
  festivitate	
  sancti	
  Iacobi	
  Maguntie	
  in	
  reginam	
  
consecravit,	
  ceteris	
  coepiscopis	
  assistentibus	
  et	
  precipue	
  archiepiscopo	
  Treverensi,	
  qui	
  eam,	
  dum	
  
consecraretur,	
  inter	
  sua	
  brachia	
  reverenter	
  tenuit'.	
  	
  Elisabeth	
  M.C.	
  van	
  Houts,	
  ed.,	
  The	
  Gesta	
  
Normannorum	
  Ducum	
  of	
  William	
  of	
  Jumièges,	
  Orderic	
  Vitalis,	
  and	
  Robert	
  of	
  Torigni,	
  vol.	
  2,	
  OMT	
  
(Oxford,	
  1995),	
  218.	
  
421	
  Fößel,	
  Die	
  Königin	
  im	
  mittelalterlichen	
  Reich,	
  24–27.	
  



	
   146	
  

and	
  I	
  too	
  lack	
  a	
  concrete	
  explanation.	
  	
  The	
  cursory	
  narrative	
  accounts	
  from	
  which	
  

Fößel	
  has	
  gleaned	
  her	
  data	
  give	
  little	
  away.	
  	
  For	
  this	
  reason	
  it	
  is	
  necessary	
  to	
  

consider	
  this	
  unusual	
  form	
  of	
  queenly	
  consecration	
  in	
  light	
  of	
  the	
  image	
  of	
  

queenship	
  we	
  found	
  in	
  the	
  liturgy,	
  for	
  the	
  premature	
  inauguration	
  of	
  a	
  queen	
  was	
  

clearly	
  of	
  symbolic	
  rather	
  than	
  practical	
  importance.	
  	
  Could	
  it	
  be	
  that	
  such	
  a	
  

consecration	
  was	
  intended	
  to	
  heighten	
  the	
  association	
  between	
  the	
  future	
  queen	
  

and	
  the	
  Virgin	
  Mary?	
  	
  Or	
  does	
  it	
  echo	
  the	
  practice	
  of	
  the	
  consecration	
  of	
  nuns,	
  in	
  

which	
  it	
  is	
  made	
  clear	
  that	
  the	
  bestowal	
  of	
  ring	
  and	
  crown	
  were	
  signs	
  of	
  an	
  

impending	
  union	
  with	
  Christ	
  should	
  the	
  postulant	
  prove	
  herself	
  worthy?	
  	
  In	
  the	
  

ordo	
  for	
  the	
  consecration	
  of	
  a	
  nun	
  the	
  bestowal	
  of	
  the	
  ring	
  was	
  accompanied	
  by	
  

the	
  condition	
  that	
  the	
  nun	
  shall	
  be	
  joined	
  to	
  Christ	
  ‘si	
  ei	
  fideliter	
  servieris’	
  and	
  the	
  

crown	
  with	
  a	
  similar	
  condition	
  ‘si	
  in	
  eo	
  permanseris’.422	
  	
  In	
  this	
  interpretation,	
  if	
  

the	
  queen	
  showed	
  herself	
  worthy,	
  and	
  remained	
  in	
  her	
  consecrated	
  state,	
  she	
  

could	
  then	
  be	
  joined	
  in	
  union	
  to	
  the	
  king.	
  	
  Here	
  we	
  would	
  again	
  have	
  a	
  play	
  on	
  the	
  

shared	
  imagery	
  of	
  royal	
  and	
  nuptial	
  transformations,	
  that	
  stressed	
  the	
  king’s	
  

similarity	
  to	
  Christ.	
  	
  These	
  explanations	
  remain	
  speculative,	
  but	
  the	
  very	
  

existence	
  of	
  the	
  phenomenon	
  makes	
  clear	
  that	
  there	
  are	
  issues	
  at	
  stake	
  

concerning	
  monarchical	
  inauguration	
  that	
  modern	
  historians	
  have	
  yet	
  to	
  

appreciate.	
  	
  

	
  

Another	
  example	
  of	
  a	
  ceremony	
  in	
  which	
  the	
  king	
  did	
  not	
  play	
  the	
  starring	
  role	
  

was	
  the	
  inauguration	
  of	
  a	
  son	
  during	
  the	
  reigning	
  king’s	
  lifetime.	
  	
  Perhaps	
  

because	
  of	
  the	
  difficulties	
  caused	
  by	
  Henry	
  the	
  Young	
  King’s	
  inauguration	
  in	
  

1170,	
  as	
  a	
  flashpoint	
  in	
  the	
  Becket	
  dispute,	
  this	
  has	
  been	
  treated	
  in	
  English	
  

historiography	
  rather	
  as	
  a	
  failed	
  experiment.423	
  	
  However,	
  it	
  is	
  clear	
  from	
  

narrative	
  sources	
  that	
  contemporaries	
  did	
  not	
  see	
  such	
  inaugurations	
  as	
  being	
  in	
  

any	
  way	
  inferior.	
  	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  for	
  example,	
  reports	
  the	
  Young	
  King’s	
  

inauguration	
  in	
  a	
  typical	
  way,	
  writing	
  that,	
  ‘xiiijo	
  kalendas	
  Julii,	
  Henricus,	
  

primogenitus	
  filius	
  Henrici	
  regis	
  Angliae,	
  consecratus	
  est	
  in	
  regem	
  apud	
  

                                                             
422	
  Vogel	
  and	
  Elze,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1:45-­‐46;	
  McNamer,	
  Affective	
  Meditation	
  and	
  
the	
  Invention	
  of	
  Medieval	
  Compassion,	
  37–38.	
  
423	
  According	
  to	
  Anne	
  Duggan,	
  ‘in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  Becket	
  controversy,	
  most	
  observers	
  saw	
  the	
  
coronation	
  as	
  a	
  calculated	
  insult	
  to	
  the	
  archbishop	
  of	
  Canterbury,	
  in	
  contempt	
  of	
  whose	
  rights	
  it	
  
was	
  performed’.	
  	
  Anne	
  Heslin	
  [Duggan],	
  “The	
  Coronation	
  of	
  the	
  Young	
  King	
  in	
  1170,”	
  SCH	
  2	
  
(1965):	
  166.	
  



	
   147	
  

Westmonasterium	
  a	
  Rogero	
  Eboracensi	
  archiepiscopo’.424	
  	
  Ralph’s	
  description	
  of	
  

the	
  inauguration	
  of	
  a	
  junior	
  king	
  thus	
  includes	
  all	
  the	
  usual	
  ingredients	
  we	
  find	
  in	
  

the	
  brief	
  narrative	
  accounts.	
  	
  It	
  makes	
  no	
  reference	
  to	
  the	
  uniqueness	
  of	
  this	
  

event	
  in	
  English	
  history.	
  	
  One	
  difference	
  from	
  queenly	
  inaugurations	
  is	
  that	
  the	
  

reigning	
  king	
  is	
  not	
  mentioned	
  as	
  also	
  being	
  crowned	
  or	
  playing	
  a	
  part	
  in	
  the	
  

liturgy.	
  	
  However,	
  the	
  sources	
  do	
  make	
  it	
  clear	
  that	
  the	
  reigning	
  king	
  was,	
  

unsurprisingly,	
  integral	
  to	
  the	
  elevation	
  of	
  his	
  son.	
  	
  What	
  is	
  perhaps	
  surprising	
  is	
  

that	
  on	
  occasion	
  the	
  king	
  seems	
  almost	
  to	
  have	
  usurped	
  the	
  position	
  of	
  the	
  

archbishop.	
  	
  Ekkehard	
  of	
  Aura,	
  for	
  example,	
  writes	
  that	
  in	
  1099,	
  ‘Henricus	
  

imperator	
  natalem	
  Domini	
  Coloniae	
  celebravit;	
  in	
  epyphania	
  vero	
  Aquisgrani	
  

filium	
  suum	
  iuniorem	
  Henricum	
  quintum	
  regem	
  fecit’.425	
  	
  This	
  perhaps	
  has	
  more	
  

than	
  an	
  echo	
  of	
  Byzantine	
  practice,	
  for	
  in	
  Constantinople	
  a	
  co-­‐emperor	
  could	
  be	
  

crowned	
  by	
  the	
  emperor	
  himself,	
  rather	
  than	
  by	
  the	
  patriarch.426	
  

	
  

	
  

Where?	
  

	
  

Most	
  of	
  the	
  brief	
  narrative	
  accounts	
  of	
  royal	
  consecration	
  and	
  coronation	
  inform	
  

us	
  of	
  the	
  place	
  where	
  the	
  event	
  occurred.	
  	
  The	
  inclusion	
  of	
  this	
  information	
  

demonstrates	
  the	
  importance	
  of	
  location	
  to	
  the	
  consecration	
  ritual.	
  	
  The	
  

supremacy	
  of	
  Aachen,	
  Westminster	
  and	
  Reims	
  for	
  royal	
  consecration,	
  as	
  of	
  Rome	
  

for	
  the	
  imperial	
  consecration,	
  has	
  long	
  been	
  recognised	
  by	
  historians	
  and	
  it	
  is	
  

clear	
  from	
  contemporary	
  accounts	
  that	
  the	
  legitimacy	
  of	
  a	
  consecration	
  could	
  be	
  

challenged	
  if	
  it	
  were	
  not	
  carried	
  out	
  by	
  the	
  correct	
  celebrant	
  and	
  in	
  the	
  correct	
  

cathedral	
  church.	
  	
  Louis	
  VI’s	
  consecration	
  at	
  Orléans,	
  for	
  example,	
  drew	
  protests	
  

from	
  the	
  canons	
  of	
  Reims,	
  who	
  having	
  arrived	
  too	
  late	
  to	
  prevent	
  the	
  ceremony,	
  

departed	
  and	
  continued	
  to	
  complain.	
  	
  Although	
  Suger	
  tells	
  us,	
  with	
  some	
  

satisfaction,	
  that	
  ‘quicquid	
  tamen	
  dixerint,	
  nichil	
  utile	
  retulerunt’.427	
  	
  As	
  discussed	
  

above,	
  the	
  irregularity	
  of	
  Louis’s	
  consecration	
  (he	
  was	
  the	
  only	
  French	
  king	
  in	
  

this	
  period	
  to	
  be	
  consecrated	
  away	
  from	
  Reims)	
  is	
  also	
  suggested	
  by	
  the	
  level	
  of	
  
                                                             
424	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:338.	
  
425	
  Ekkehard	
  of	
  Aura,	
  Chronica,	
  ed.	
  Georg	
  Waitz,	
  MGH	
  SS	
  6	
  (Hannover,	
  1844),	
  210.	
  
426	
  Nelson,	
  “Symbols	
  in	
  Context:	
  Rulers’	
  Inauguration	
  Rituals	
  in	
  Byzantium	
  and	
  the	
  West	
  in	
  the	
  
Early	
  Middle	
  Ages,”	
  98.	
  
427	
  Suger,	
  Vie	
  de	
  Louis	
  VI	
  le	
  Gros,	
  86.	
  



	
   148	
  

detail	
  given	
  about	
  which	
  bishops	
  were	
  present.	
  	
  Departing	
  from	
  the	
  traditional	
  

location	
  for	
  royal	
  inauguration	
  precipitated	
  a	
  need	
  to	
  stress	
  the	
  legitimacy	
  of	
  the	
  

event	
  in	
  other	
  ways.	
  	
  That	
  the	
  locations	
  of	
  consecration	
  were	
  known	
  outside	
  of	
  

their	
  respective	
  realms	
  is	
  made	
  clear	
  in	
  William	
  the	
  Breton’s	
  discussion	
  of	
  the	
  

consecration	
  of	
  the	
  emperor	
  Frederick	
  II	
  as	
  king	
  of	
  Germany.	
  	
  William	
  recounted	
  

that,	
  	
  

‘A	
   tempore	
   quo	
   Teutonici	
   obtinuerunt	
   dynastiam	
   imperii,	
   haec	
  

semper	
   apud	
   eos	
   consuetudo	
   quasi	
   quaedam	
   lex	
   inviolabiliter	
  

observatur,	
   quod	
   electus	
   imperator	
   numquam	
   coronatur	
   a	
   papa	
  

Romano,	
   nisi	
   prius	
   fuerit	
   rex	
   coronatus	
   Aquisgrani;	
   et	
   postquam	
  

ibidem	
   semel	
   tulerit	
   coronam,	
   nihil	
   restat	
   nisi	
   ut	
   in	
   imperatorem	
  

Romae	
  a	
  summo	
  pontifice	
  coronetur;	
  et	
  hoc	
   fit	
  propter	
  reverentiam	
  

et	
  majestatem	
  Caroli	
  Magni,	
  cujus	
  corpus	
  requiescit	
  ibidem’.428	
  

The	
  fact	
  that	
  an	
  aspiring	
  emperor	
  must	
  first	
  be	
  made	
  king	
  in	
  Aachen	
  was	
  

considered	
  in	
  France	
  to	
  be	
  observed	
  as	
  a	
  sacrosanct	
  law.	
  	
  This	
  makes	
  evident	
  the	
  

extent	
  to	
  which	
  male	
  inauguration	
  was	
  tied	
  to	
  specific	
  locations.	
  

	
  

In	
  describing	
  how	
  the	
  German	
  king	
  must	
  first	
  be	
  crowned	
  in	
  Aachen,	
  William	
  the	
  

Breton	
  highlights	
  that	
  Aachen	
  was	
  the	
  burial	
  place	
  of	
  Charlemagne.	
  	
  Indeed,	
  all	
  

three	
  royal	
  coronation	
  churches	
  had	
  historical	
  and	
  liturgical	
  associations	
  that	
  

increased	
  their	
  importance	
  in	
  legitimising	
  inauguration.	
  	
  The	
  link	
  between	
  

Charlemagne	
  and	
  Aachen	
  was	
  of	
  utmost	
  importance	
  to	
  the	
  German	
  kings	
  in	
  this	
  

period.	
  	
  Their	
  coronation	
  church,	
  dedicated	
  to	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary,	
  had	
  been	
  

founded	
  by	
  Charlemagne	
  and	
  designed	
  in	
  emulation	
  of	
  the	
  churches	
  of	
  San	
  Vitale	
  

in	
  Ravenna	
  and	
  Santa	
  Sofia	
  in	
  Benevento.429	
  	
  When	
  the	
  German	
  kings	
  were	
  

enthroned,	
  towards	
  the	
  conclusion	
  of	
  the	
  inauguration	
  ceremony,	
  the	
  throne	
  on	
  

which	
  they	
  sat	
  was	
  the	
  throne	
  of	
  Charlemagne	
  (Illustration	
  6).	
  	
  The	
  first	
  firm	
  

evidence	
  for	
  the	
  use	
  of	
  Charlemagne’s	
  throne	
  in	
  the	
  inauguration	
  of	
  a	
  king	
  at	
  

Aachen	
  comes	
  from	
  the	
  936	
  inauguration	
  of	
  Otto	
  I.430	
  This	
  throne,	
  with	
  its	
  seat	
  

originally	
  made	
  from	
  oak	
  believed	
  to	
  have	
  been	
  salvaged	
  from	
  Noah’s	
  Ark,	
  was	
  
                                                             
428	
  William	
  the	
  Breton,	
  “Gesta	
  Philippi	
  Augusti,”	
  301–302.	
  
429	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  “Aachen	
  as	
  a	
  Place	
  of	
  Power,”	
  in	
  Topographies	
  of	
  Power	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  
Ages,	
  ed.	
  Mayke	
  de	
  Jong	
  and	
  Frans	
  Theuws	
  (Leiden,	
  2001),	
  220.	
  
430	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  “Die	
  Throne	
  des	
  deutschen	
  Königs:	
  Karls	
  des	
  Großen	
  Steinthron	
  und	
  
Heinrich	
  IV.	
  Bronzethron,”	
  in	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  Staatssymbolik,	
  1:345.	
  



	
   149	
  

approached	
  by	
  six	
  steps,	
  in	
  accordance	
  with	
  the	
  description	
  of	
  Solomon’s	
  throne	
  

in	
  1	
  Kings	
  10:19.431	
  	
  In	
  the	
  twelfth	
  century,	
  in	
  close	
  relation	
  to	
  developments	
  in	
  

the	
  English	
  and	
  French	
  realms,	
  association	
  with	
  Charlemagne	
  became	
  

increasingly	
  important	
  to	
  the	
  Staufen	
  kings,	
  who	
  sought	
  to	
  reassert	
  their	
  

sacrality	
  in	
  the	
  face	
  of	
  papal	
  hostility.432	
  	
  Godfrey	
  of	
  Viterbo	
  makes	
  apparent	
  the	
  

link	
  between	
  Charlemagne	
  and	
  Frederick	
  Barbarossa,	
  who	
  secured	
  

Charlemagne’s	
  canonisation	
  in	
  1165,	
  writing	
  ‘Rex	
  ut	
  Aquisgrani	
  Karulorum	
  sede	
  

resedit	
  /	
  Ordine	
  legitimo	
  Iermania	
  prorsus	
  hobedit’.433	
  

	
  

In	
  a	
  description	
  of	
  Frederick	
  II’s	
  second	
  inauguration,	
  in	
  1215,	
  it	
  is	
  made	
  clear	
  

how	
  important	
  both	
  Aachen	
  and	
  Charlemagne	
  had	
  become.	
  	
  Following	
  the	
  

unexpected	
  death	
  of	
  the	
  Emperor	
  Henry	
  VI	
  at	
  Messina	
  in	
  1197,	
  the	
  princes	
  of	
  the	
  

Empire	
  had	
  not	
  accepted	
  his	
  infant	
  son,	
  Frederick,	
  as	
  king.	
  	
  Henry	
  had	
  earlier	
  

tried	
  to	
  get	
  the	
  position	
  of	
  his	
  son	
  formalised,	
  and	
  to	
  ensure	
  the	
  triumph	
  of	
  

hereditary,	
  over	
  elective,	
  kingship	
  in	
  the	
  Empire.	
  	
  Henry	
  was	
  preparing	
  to	
  go	
  on	
  

Crusade,	
  and	
  at	
  a	
  court	
  held	
  at	
  Würzburg,	
  in	
  Lent	
  1196,	
  had	
  made	
  clear	
  that	
  he	
  

wished	
  ‘ut	
  in	
  Romanum	
  regnum	
  sicut	
  in	
  Francie	
  vel	
  ceteris	
  regnis,	
  iure	
  

hereditario	
  reges	
  sibi	
  succederent’.434	
  	
  His	
  plans	
  did	
  not	
  come	
  to	
  fruition	
  and	
  on	
  

his	
  death	
  different	
  parties	
  of	
  princes	
  elected	
  his	
  brother,	
  Philip	
  of	
  Swabia,	
  and	
  the	
  

Welf	
  Otto	
  IV	
  as	
  rival	
  kings.	
  	
  Following	
  Philip’s	
  death	
  in	
  1208,	
  the	
  young	
  Frederick	
  

began	
  to	
  gain	
  ground	
  in	
  Germany	
  and,	
  following	
  further	
  elections	
  in	
  September	
  

1211	
  and	
  December	
  1212,	
  he	
  was	
  inaugurated	
  king	
  at	
  Mainz	
  by	
  the	
  archbishop	
  of	
  

Mainz.	
  	
  This	
  inauguration	
  was	
  not	
  deemed	
  sufficient,	
  however,	
  and	
  having	
  finally	
  

wrested	
  Aachen	
  from	
  the	
  control	
  of	
  Otto	
  IV	
  in	
  1215,	
  Frederick	
  ‘intronizatus,	
  

sollempniter	
  atque	
  gloriose	
  in	
  regem	
  est	
  consecratus’.435	
  	
  To	
  be	
  a	
  king	
  in	
  

Germany,	
  one	
  had	
  first	
  to	
  sit	
  in	
  Charlemagne’s	
  throne	
  in	
  the	
  Cathedral	
  of	
  St.	
  Mary	
  

in	
  Aachen.	
  	
  Frederick	
  also	
  chose	
  this	
  second	
  inauguration	
  (the	
  use	
  of	
  the	
  phrase	
  

                                                             
431	
  Ibid.,	
  338–339.	
  
432	
  Jürgen	
  Petersohn	
  has	
  linked	
  the	
  canonisation	
  of	
  Charlemagne	
  in	
  1165	
  to	
  similar	
  developments	
  
at	
  St.	
  Denis	
  and	
  Westminster.	
  	
  See	
  Jürgen	
  Petersohn,	
  “Saint-­‐Denis	
  -­‐	
  Westminster	
  -­‐	
  Aachen:	
  die	
  
Karls-­‐Translatio	
  von	
  1165	
  und	
  ihre	
  Vorbilder,”	
  Deutsches	
  Archiv	
  31	
  (1975):	
  420–454.	
  
433	
  Georg	
  Heinrich	
  Pertz,	
  ed.,	
  Gotifredi	
  Viterbiensis	
  Gesta	
  Friderici	
  I.	
  et	
  Heinrici	
  VI.	
  Imperatorum	
  
Metrice	
  Scripta,	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  30	
  (Hannover,	
  1870),	
  1.	
  
434	
  Herman	
  Bloch,	
  ed.,	
  Annales	
  Marbacenses,	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  9	
  (Hannover,	
  1907),	
  68.	
  
435	
  Waitz,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  193.	
  



	
   150	
  

‘in	
  regem’	
  making	
  clear	
  that	
  this	
  was	
  understood	
  as	
  a	
  constitutive	
  event),	
  as	
  the	
  

opportunity	
  to	
  take	
  the	
  Cross.	
  	
  	
  

	
  

Illustration	
  6	
  
The	
  Throne	
  of	
  Charlemagne	
  in	
  Aachen	
  Cathedral	
  

	
  
	
  

	
  

Reiner	
  of	
  Liège	
  describes	
  how	
  Frederick	
  spent	
  the	
  day	
  subsequent	
  to	
  his	
  

inauguration	
  in	
  the	
  coronation	
  church	
  listening	
  to	
  the	
  Crusade	
  being	
  preached.	
  	
  

The	
  following	
  day,	
  a	
  Sunday,	
  a	
  solemn	
  mass	
  was	
  celebrated,	
  	
  

‘Idem	
   rex	
   corpus	
   beati	
   Carlomanni,	
   quod	
   avus	
   suus	
   Fredericus	
  

imperator	
   de	
   terra	
   levaverat,	
   in	
   sarcofagum	
   nobillissimum,	
   quod	
  

Aquenses	
   fecerant,	
   auro	
   argento	
   contextum	
   reponi	
   fecit,	
   et	
   accepto	
  

martello	
   depositoque	
   pallio,	
   cum	
   artifice	
   machinam	
   ascendit,	
   et	
  

videntibus	
  cunctis,	
   cum	
  magistro	
  clavos	
   infixos	
  vasi	
   firmiter	
  clausit;	
  

reliquum	
  diei	
  predicationi	
  cessit’.436	
  

Charlemagne’s	
  splendid	
  shrine	
  is	
  still	
  to	
  be	
  found	
  in	
  the	
  Cathedral	
  of	
  St.	
  Mary	
  in	
  

Aachen.	
  	
  At	
  one	
  end	
  of	
  the	
  shrine	
  Charlemagne	
  is	
  depicted	
  flanked	
  by	
  Pope	
  Leo	
  III	
  
                                                             
436	
  Georg	
  Heinrich	
  Pertz,	
  ed.,	
  Reineri	
  Annales	
  a.	
  1215,	
  MGH	
  SS	
  16	
  (Hannover,	
  1859),	
  673.	
  



	
   151	
  

and	
  Archbishop	
  Turpin	
  of	
  Reims,	
  under	
  a	
  blessing	
  Christ.	
  	
  He	
  holds	
  a	
  model	
  of	
  the	
  

coronation	
  church	
  in	
  his	
  hands.	
  	
  At	
  the	
  opposite	
  end,	
  the	
  Virgin	
  and	
  Child	
  are	
  

depicted	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  between	
  archangels.	
  	
  The	
  niches	
  along	
  both	
  

lengths	
  of	
  the	
  shrine	
  are	
  not	
  filled	
  with	
  saints,	
  as	
  might	
  be	
  expected,	
  but	
  with	
  the	
  

royal	
  and	
  imperial	
  successors	
  to	
  Charlemagne,	
  amongst	
  whom	
  Frederick	
  II	
  is	
  

numbered	
  (Illustration	
  7).	
  	
  By	
  the	
  very	
  fact	
  that	
  Frederick	
  chose	
  to	
  have	
  a	
  second	
  

inauguration	
  and	
  his	
  actions	
  in	
  the	
  ensuing	
  days,	
  Frederick,	
  quite	
  literally,	
  

hammered	
  home	
  the	
  importance	
  of	
  Aachen	
  as	
  the	
  resting	
  place	
  of	
  Charlemagne	
  

and	
  as	
  the	
  sole	
  legitimate	
  site	
  for	
  male	
  inauguration	
  in	
  the	
  German	
  kingdom.	
  

	
  

The	
  French	
  coronation	
  church	
  at	
  Reims,	
  similarly	
  dedicated	
  to	
  the	
  Virgin	
  Mary,	
  

also	
  possessed	
  important	
  historical	
  resonances.	
  	
  As	
  the	
  cathedral	
  church	
  of	
  the	
  

episcopal	
  see	
  of	
  Reims,	
  it	
  was	
  associated	
  with	
  the	
  baptism	
  of	
  Clovis	
  by	
  St.	
  Rémi,	
  

himself	
  archbishop	
  of	
  Reims	
  at	
  the	
  time	
  of	
  Clovis’	
  baptism.	
  	
  As	
  is	
  well	
  known,	
  the	
  

chrism	
  used	
  during	
  the	
  inauguration	
  of	
  the	
  French	
  kings	
  was	
  supposedly	
  that	
  

used	
  by	
  Rémi	
  to	
  baptise	
  Clovis	
  and	
  was	
  brought	
  from	
  the	
  nearby	
  abbey	
  of	
  St.	
  

Rémi	
  for	
  the	
  ceremony.	
  	
  In	
  contrast	
  to	
  the	
  historical	
  claims	
  of	
  Reims	
  and	
  Aachen,	
  

Emma	
  Mason	
  suggests	
  that	
  the	
  choice	
  of	
  Westminster	
  as	
  the	
  coronation	
  church	
  

in	
  England	
  was,	
  for	
  the	
  most	
  part,	
  pragmatic.	
  	
  Mason	
  points	
  to	
  Edward	
  the	
  

Confessor’s	
  desire	
  to	
  have	
  a	
  royal	
  presence	
  in	
  London	
  thanks	
  to	
  the	
  city’s	
  

burgeoning	
  economy	
  and	
  considers	
  Westminster’s	
  dedication	
  to	
  St.	
  Peter	
  to	
  have	
  

been	
  its	
  major	
  attraction	
  for	
  Edward	
  ‘who	
  is	
  said	
  to	
  have	
  venerated	
  the	
  saint	
  

with	
  exceptional	
  and	
  special	
  love’.437	
  	
  Soon,	
  however,	
  it	
  was	
  Edward’s	
  not	
  St.	
  

Peter’s	
  association	
  with	
  the	
  abbey	
  that	
  was	
  to	
  prove	
  decisive.	
  	
  As	
  early	
  as	
  1139,	
  

an	
  unsuccessful	
  attempt	
  to	
  have	
  the	
  Confessor	
  canonised	
  was	
  supported	
  by	
  King	
  

Stephen,	
  himself	
  in	
  need	
  of	
  legitimacy.438	
  	
  Edward’s	
  saintly	
  status	
  was	
  secured	
  in	
  

1161,	
  and	
  on	
  13	
  October	
  1163,	
  Henry	
  II	
  was	
  present	
  as	
  the	
  Confessor’s	
  body	
  was	
  

translated	
  into	
  a	
  new	
  shrine.439	
  	
  The	
  importance	
  of	
  the	
  saintly	
  connections	
  of	
  the	
  

three	
  inauguration	
  churches	
  makes	
  manifest	
  the	
  continued	
  emphasis	
  on	
  royal	
  

sacrality	
  in	
  the	
  twelfth	
  century.	
  
                                                             
437	
  Emma	
  Mason,	
  “‘The	
  Site	
  of	
  King-­‐making	
  and	
  Consecration’:	
  Westminster	
  Abbey	
  and	
  the	
  Crown	
  
in	
  the	
  Eleventh	
  and	
  Twelfth	
  Centuries,”	
  in	
  The	
  Church	
  and	
  Sovereignty:	
  Essays	
  in	
  Honour	
  of	
  
Michael	
  Wilks,	
  ed.	
  Diana	
  Wood,	
  SCH	
  Sub	
  9	
  (Oxford,	
  1991),	
  57.	
  
438	
  Ibid.,	
  73.	
  
439	
  Ibid.,	
  75.	
  



	
   152	
  

Illustration	
  7	
  
Detail	
  of	
  Frederick	
  II	
  from	
  the	
  Shrine	
  of	
  Charlemagne	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

Just	
  as	
  four	
  years	
  previously,	
  Frederick	
  II	
  had	
  been	
  inaugurated	
  for	
  the	
  first	
  time	
  

in	
  a	
  church	
  that	
  was	
  not	
  the	
  traditional	
  site	
  of	
  royal	
  inauguration	
  in	
  the	
  Empire,	
  

so	
  too,	
  in	
  1216,	
  circumstances	
  dictated	
  that	
  Henry	
  III	
  was	
  consecrated	
  in	
  

Gloucester	
  rather	
  than	
  Westminster.	
  	
  The	
  church	
  was,	
  like	
  Westminster,	
  

dedicated	
  to	
  St.	
  Peter,	
  but	
  this	
  correspondence	
  in	
  saintly	
  patronage	
  was	
  not	
  



	
   153	
  

sufficient.	
  	
  Four	
  years	
  later,	
  having	
  regained	
  control	
  of	
  London,	
  Henry	
  III	
  was	
  

crowned	
  once	
  more,	
  this	
  time	
  in	
  Westminster.	
  	
  As	
  in	
  the	
  Empire	
  the	
  location	
  of	
  

inauguration	
  was	
  an	
  important	
  legitimising	
  factor	
  for	
  kings	
  in	
  England.	
  	
  Matthew	
  

Paris	
  only	
  includes	
  a	
  brief	
  account	
  of	
  this	
  second	
  coronation	
  in	
  his	
  Chronica	
  

Majora,	
  suggesting	
  it	
  did	
  not	
  reach	
  the	
  theatrical	
  heights	
  of	
  Frederick’s	
  

coronation	
  at	
  Aachen.440	
  	
  Evidence	
  from	
  the	
  pipe	
  rolls	
  suggests,	
  however,	
  that	
  

similar	
  ideas	
  were	
  at	
  play	
  here.	
  	
  A	
  list	
  of	
  regalia,	
  the	
  earliest	
  surviving	
  full	
  

inventory	
  of	
  English	
  royal	
  ornaments,	
  written	
  early	
  in	
  Henry	
  III’s	
  reign,	
  mentions	
  

golden	
  spurs	
  (‘calcaria	
  aurea’).	
  	
  This	
  item	
  has	
  been	
  struck	
  through	
  and	
  the	
  reader	
  

is	
  referred	
  to	
  a	
  letter	
  of	
  the	
  king,	
  stating	
  that	
  the	
  golden	
  spurs,	
  which	
  he	
  wore	
  at	
  

his	
  first	
  coronation	
  at	
  Westminster	
  (‘primam	
  coronacionem	
  nostram	
  apud	
  

Westmonasterio’),	
  should	
  be	
  delivered	
  to	
  the	
  Prior	
  of	
  Westminster	
  to	
  finance	
  

new	
  work	
  on	
  the	
  chapel	
  of	
  St.	
  Mary.441	
  	
  It	
  is	
  well	
  documented	
  that	
  the	
  rebuilding	
  

of	
  Westminster	
  was	
  integral	
  to	
  the	
  construction	
  of	
  the	
  Plantagenet	
  royal	
  image.442	
  	
  

Carpenter	
  has	
  further	
  demonstrated	
  how	
  Henry	
  was	
  anxious	
  to	
  finish	
  the	
  

rebuilding	
  of	
  the	
  abbey	
  by	
  13	
  October	
  1269,	
  so	
  that	
  Edward	
  the	
  Confessor	
  could	
  

be	
  translated	
  to	
  his	
  new	
  shrine	
  on	
  the	
  same	
  liturgical	
  day	
  he	
  had	
  been	
  interred	
  in	
  

1163.443	
  	
  By	
  giving	
  an	
  item	
  of	
  regalia	
  used	
  in	
  his	
  coronation	
  to	
  finance	
  the	
  work,	
  

Henry	
  III	
  made	
  apparent	
  the	
  link	
  between	
  saint,	
  location	
  and	
  inauguration.	
  

	
  

William	
  the	
  Breton	
  also	
  knew	
  that	
  the	
  emperor	
  was	
  crowned	
  in	
  Rome.	
  	
  Unlike	
  

Aachen,	
  Rome	
  required	
  no	
  explanation.	
  	
  As	
  the	
  seat	
  of	
  the	
  ancient	
  Roman	
  Empire,	
  

home	
  of	
  the	
  papacy	
  and	
  place	
  of	
  Charlemagne’s	
  imperial	
  coronation	
  in	
  800,	
  the	
  

necessity	
  of	
  travelling	
  to	
  Rome	
  for	
  imperial	
  inauguration	
  was	
  taken	
  for	
  granted.	
  	
  

As	
  we	
  have	
  seen,	
  the	
  site	
  of	
  imperial	
  inauguration	
  was	
  specified	
  in	
  the	
  liturgy,	
  in	
  

contrast	
  to	
  the	
  general	
  royal	
  rites	
  of	
  this	
  period.	
  	
  Of	
  the	
  German	
  kings	
  made	
  

emperor	
  between	
  1050	
  and	
  1250,	
  all	
  but	
  one	
  were	
  crowned,	
  as	
  the	
  liturgy	
  

                                                             
440	
  Matthew	
  Paris,	
  Chronica	
  Majora,	
  3:58.	
  
441	
  The	
  list	
  of	
  regalia	
  and	
  the	
  accompanying	
  letter	
  are	
  reproduced	
  in	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  
Records,	
  54–56.	
  	
  The	
  reference	
  to	
  a	
  first	
  coronation	
  at	
  Westminster	
  is	
  intriguing.	
  	
  Does	
  this	
  
suggest	
  that	
  the	
  king	
  thought	
  his	
  coronation	
  at	
  Gloucester	
  invalid,	
  or	
  that	
  he	
  has	
  subsequently	
  
been	
  re-­‐crowned	
  at	
  Westminster	
  for	
  a	
  second	
  time,	
  in	
  a	
  festal	
  rather	
  than	
  inaugural	
  context?	
  
442	
  See	
  in	
  particular	
  Binski’s	
  magisterial	
  study:	
  Paul	
  Binski,	
  Westminster	
  Abbey	
  and	
  the	
  
Plantagenets:	
  Kingship	
  and	
  the	
  Representation	
  of	
  Power,	
  1200-­‐1400	
  (New	
  Haven,	
  1995).	
  
443	
  David	
  A.	
  Carpenter,	
  “Westminster	
  Abbey	
  in	
  Politics	
  1258-­‐1269,”	
  Thirteenth	
  Century	
  England	
  8	
  
(2001):	
  54.	
  



	
   154	
  

prescribed,	
  in	
  St.	
  Peter’s.	
  	
  The	
  exception	
  was	
  Lothar	
  III,	
  who	
  was	
  crowned	
  by	
  

Innocent	
  II	
  on	
  4	
  June	
  1133,	
  in	
  the	
  Lateran	
  basilica.	
  	
  The	
  reason	
  for	
  this	
  was	
  

simple:	
  the	
  anti-­‐pope	
  Anacletus	
  held	
  the	
  Leonine	
  city,	
  and	
  St.	
  Peter’s	
  was	
  thus	
  

closed	
  to	
  Lothar	
  and	
  Innocent.444	
  	
  This	
  event	
  was	
  later	
  commemorated	
  in	
  a	
  mural	
  

(no	
  longer	
  extant)	
  in	
  the	
  St.	
  Nicholas	
  chapel	
  of	
  the	
  Lateran.	
  	
  The	
  pope’s	
  depiction	
  

of	
  the	
  emperor,	
  showing	
  the	
  emperor	
  bowing	
  to	
  receive	
  the	
  imperial	
  crown,	
  

caused	
  consternation	
  amongst	
  the	
  German	
  bishops,	
  who	
  wrote	
  to	
  Pope	
  Hadrian	
  

IV	
  in	
  1158,	
  petitioning	
  for	
  its	
  removal.445	
  	
  

	
  

To	
  be	
  made	
  a	
  king	
  in	
  England,	
  France	
  of	
  the	
  Empire,	
  it	
  was	
  necessary	
  to	
  be	
  

inaugurated	
  in	
  Westminster,	
  Reims	
  or	
  Aachen.	
  	
  To	
  become	
  an	
  emperor	
  or	
  

empress,	
  a	
  long	
  and	
  hazardous	
  journey	
  to	
  Rome	
  was	
  required.	
  	
  However,	
  if	
  we	
  

examine	
  the	
  consecration	
  location	
  of	
  kings’	
  wives,	
  we	
  see	
  that	
  the	
  sites	
  of	
  male	
  

royal	
  inauguration	
  did	
  not	
  have	
  a	
  monopoly	
  over	
  female	
  consecrations.	
  	
  If	
  we	
  

take	
  the	
  example	
  of	
  France,	
  Louis	
  VI	
  married	
  Adelaide	
  of	
  Maurienne	
  at	
  Notre-­‐

Dame	
  in	
  Paris.	
  	
  Louis	
  VII	
  married	
  Eleanor	
  of	
  Aquitaine	
  in	
  Bordeaux,	
  and	
  she	
  was	
  

consecrated,	
  at	
  Christmas	
  1137,	
  in	
  Bourges.	
  	
  Following	
  his	
  divorce	
  he	
  married	
  

Constance	
  at	
  Orléans.	
  	
  Suger	
  recounts	
  in	
  his	
  Historia	
  gloriosi	
  Regis	
  Ludovici	
  VII	
  

that,	
  ‘Hugo	
  Senonensis	
  Archiepiscopus	
  Aurelianis	
  eam	
  in	
  reginam	
  inunxit,	
  et	
  cum	
  

ipsa	
  regem	
  coronavit’.446	
  	
  Thus,	
  Louis	
  VII’s	
  wife	
  was	
  consecrated	
  in	
  the	
  same	
  

location	
  as	
  his	
  father.	
  	
  The	
  marriages	
  of	
  Philip	
  Augustus	
  were	
  likewise	
  conducted	
  

away	
  from	
  Reims.	
  	
  Philip	
  married	
  Isabella	
  of	
  Hainault	
  at	
  Saint-­‐Denis,	
  having	
  

originally	
  planned,	
  according	
  to	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  for	
  the	
  marriage	
  to	
  take	
  place	
  

at	
  Sens.447	
  	
  His	
  second,	
  ill-­‐fated	
  marriage,	
  to	
  Ingebourg	
  of	
  Denmark,	
  took	
  place	
  at	
  

Amiens.448	
  	
  Louis	
  IX	
  chose	
  Sens	
  for	
  his	
  marriage	
  to	
  Margaret,	
  and	
  William	
  of	
  

Nangis	
  specifically	
  mentions	
  that	
  Margaret	
  was	
  anointed	
  queen	
  at	
  the	
  same	
  

                                                             
444	
  Robinson,	
  The	
  Papacy,	
  1073-­‐1198,	
  447.	
  
445	
  Ibid.,	
  452.	
  
446	
  Suger,	
  Historia	
  Gloriosi	
  Regis	
  Ludovici	
  VII,	
  Filii	
  Ludovici	
  Grossi,	
  128.	
  
447	
  ‘Deinde	
  statuit	
  Philippus	
  rex	
  Franciae,	
  quod	
  ipse	
  et	
  uxor	
  ejus	
  coronarentur	
  die	
  Pentecostes	
  
apud	
  Senonem	
  civitatem:	
  sed	
  per	
  consilium	
  comitis	
  Flandriae	
  anticipavit	
  terminum	
  illum,	
  et	
  fecit	
  
se	
  et	
  uxorem	
  suam	
  coronari	
  die	
  Ascensionis	
  apud	
  Sanctum	
  Dionysium	
  ab	
  archiepiscopo	
  
Senonensi’.	
  	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  2:196–197.	
  
448	
  William	
  the	
  Breton,	
  “Gesta	
  Philippi	
  Augusti,”	
  195.	
  



	
   155	
  

time.449	
  	
  It	
  is	
  thus	
  clear	
  that	
  female	
  consecration	
  was	
  not	
  tied	
  to	
  Reims,	
  and	
  that	
  

Saint-­‐Denis,	
  despite	
  its	
  well-­‐documented	
  importance	
  as	
  a	
  royal	
  necropolis	
  for	
  the	
  

Capetians,	
  was	
  not	
  favoured	
  as	
  a	
  place	
  of	
  marriage	
  or	
  female	
  consecration.450	
  	
  

Indeed	
  Saint-­‐Denis	
  was	
  only	
  used	
  by	
  Philip	
  Augustus	
  when,	
  fearing	
  opposition	
  to	
  

his	
  marriage,	
  he	
  had	
  to	
  postpone	
  his	
  wedding	
  from	
  Ascension	
  Day	
  to	
  Pentecost	
  

and	
  moved	
  it	
  from	
  Sens.451	
  	
  In	
  France,	
  then,	
  royal	
  marriage	
  and	
  female	
  

consecration	
  were	
  not	
  limited	
  to	
  a	
  single	
  location,	
  but	
  could	
  take	
  place	
  in	
  a	
  

number	
  of	
  places.	
  

	
  

This	
  flexibility	
  gave	
  the	
  Capetians	
  the	
  opportunity	
  to	
  impress	
  their	
  subjects	
  with	
  

lavish	
  ceremonial	
  displays	
  that	
  stressed	
  the	
  sacrality	
  of	
  their	
  office,	
  away	
  from	
  

their	
  traditional	
  centres	
  of	
  power.	
  	
  The	
  marriage	
  of	
  Louis	
  VII	
  and	
  Eleanor	
  at	
  

Bordeaux	
  was	
  a	
  celebration	
  of	
  the	
  (albeit	
  short-­‐lived)	
  joining	
  of	
  the	
  Aquitanian	
  

and	
  Capetian	
  houses.	
  	
  Eleanor’s	
  consecration	
  and	
  Louis’	
  coronation,	
  at	
  Bourges,	
  

at	
  Christmas	
  1137,	
  was	
  a	
  display	
  of	
  Capetian	
  royal	
  power	
  in	
  a	
  city	
  that	
  had	
  only	
  

become	
  part	
  of	
  the	
  royal	
  domain	
  in	
  1100,	
  when	
  Philip	
  I	
  had	
  purchased	
  it	
  from	
  the	
  

vicomte,	
  Eudes	
  Arpin.452	
  	
  The	
  ceremony	
  accompanying	
  Philip	
  Augustus’s	
  marriage	
  

to	
  Ingebourg	
  of	
  Denmark	
  at	
  Amiens	
  was	
  surely	
  designed	
  to	
  enhance	
  royal	
  power	
  

in	
  the	
  area,	
  although	
  Philip’s	
  abrupt	
  repudiation	
  of	
  his	
  wife	
  probably	
  weakened	
  

the	
  desired	
  effect.	
  	
  Amiens	
  and	
  the	
  south-­‐western	
  part	
  of	
  the	
  Vermandois	
  had	
  

been	
  added	
  to	
  the	
  royal	
  domain	
  in	
  1185,	
  but	
  the	
  division	
  of	
  the	
  county	
  of	
  

Flanders	
  remained	
  disputed	
  and	
  it	
  was	
  only	
  with	
  the	
  Peace	
  of	
  Arras	
  in	
  1192	
  that	
  

competing	
  territorial	
  claims	
  were	
  settled.453	
  	
  Thus	
  the	
  wedding	
  at	
  Amiens	
  was	
  

clearly	
  seen	
  as	
  an	
  opportunity	
  to	
  confirm	
  royal	
  power	
  in	
  an	
  area	
  that,	
  as	
  John	
  

                                                             
449	
  ‘Quam	
  rex	
  paucis	
  diebus	
  revolutis	
  apud	
  Senonensem	
  urbem	
  in	
  uxorem	
  ducens	
  legitimam,	
  ut	
  
Francorum	
  dominam	
  et	
  reginam	
  a	
  Galtero,	
  civitatis	
  Senonensis	
  archispiscopo,	
  inungi	
  et	
  regali	
  
diademate	
  fecit	
  solemniter	
  coronari’.	
  	
  William	
  of	
  Nangis,	
  Vita	
  Sancti	
  Ludovici	
  Regis	
  Franciae,	
  RHF	
  
20	
  (Paris,	
  1855),	
  322.	
  
450	
  It	
  should	
  be	
  noted	
  that	
  until	
  the	
  programme	
  of	
  burials	
  and	
  reinstallations	
  at	
  Saint-­‐Denis	
  in	
  the	
  
1260s	
  queens	
  were	
  not	
  buried	
  there	
  either.	
  	
  Kathleen	
  Nolan,	
  “The	
  Tomb	
  of	
  Adelaide	
  of	
  Maurienne	
  
and	
  the	
  Visual	
  Imagery	
  of	
  Capetian	
  Queenship,”	
  in	
  Capetian	
  Women,	
  ed.	
  Kathleen	
  Nolan	
  
(Basingstoke,	
  2003),	
  48.	
  
451	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  2:196–197.	
  
452	
  Robert	
  Branner,	
  The	
  Cathedral	
  of	
  Bourges	
  and	
  Its	
  Place	
  in	
  Gothic	
  Architecture,	
  ed.	
  Shirley	
  
Prager	
  Branner	
  (Cambridge,	
  Massachusetts,	
  1989),	
  8–9.	
  
453	
  Gabrielle	
  M.	
  Spiegel,	
  Romancing	
  the	
  Past:	
  The	
  Rise	
  of	
  Vernacular	
  Prose	
  Historiography	
  in	
  
Thirteenth-­‐Century	
  France	
  (Berkeley,	
  1995),	
  36–37.	
  



	
   156	
  

Baldwin	
  has	
  shown,	
  was	
  essential	
  to	
  the	
  development	
  of	
  royal	
  revenues	
  under	
  

Philip	
  Augustus.454	
  

	
  

Illustration	
  8	
  

The	
  Wedding	
  Feast	
  of	
  Emperor	
  Henry	
  V	
  and	
  Matilda	
  	
  

	
  
Cambridge,	
  Corpus	
  Christi	
  College	
  MS	
  373,	
  f.95v.	
  

	
  

The	
  site	
  of	
  royal	
  consecration	
  in	
  the	
  German	
  kingdom,	
  Aachen,	
  saw	
  few	
  female	
  

consecrations.	
  	
  Instead	
  the	
  German	
  kings	
  also	
  used	
  weddings	
  and	
  female	
  

consecration	
  as	
  an	
  opportunity	
  for	
  display	
  in	
  other	
  locations.	
  	
  Henry	
  V	
  had	
  his	
  

                                                             
454	
  Baldwin,	
  The	
  Government	
  of	
  Philip	
  Augustus,	
  99–100.	
  



	
   157	
  

future	
  wife	
  consecrated	
  at	
  Mainz,	
  on	
  the	
  Feast	
  of	
  St.	
  James	
  in	
  1110,	
  after	
  they	
  had	
  

been	
  formally	
  betrothed	
  but	
  before	
  their	
  marriage	
  in	
  1114,	
  also	
  in	
  Mainz.	
  	
  We	
  	
  

know	
  from	
  the	
  account	
  in	
  the	
  anonymous	
  Kaiserchronik	
  that	
  their	
  wedding	
  was	
  a	
  

splendid	
  affair.	
  	
  It	
  attracted	
  so	
  great	
  a	
  multitude	
  that	
  no	
  one	
  present	
  could	
  count	
  

all	
  those	
  in	
  attendance	
  nor	
  keep	
  track	
  of	
  the	
  number	
  of	
  gifts,	
  some	
  sent	
  to	
  the	
  

couple	
  from	
  kings	
  and	
  primates	
  and	
  others	
  distributed	
  by	
  the	
  emperor	
  himself.455	
  	
  

An	
  accompanying	
  illustration	
  implies	
  that	
  Henry	
  and	
  his	
  new	
  wife	
  both	
  wore	
  

crowns	
  at	
  the	
  ensuing	
  feast	
  (Illustration	
  8).	
  	
  Würzburg	
  witnessed	
  the	
  

consecration	
  of	
  Bertha	
  of	
  Turin	
  in	
  1066,	
  and	
  the	
  marriage	
  of	
  Frederick	
  

Barbarossa	
  to	
  Beatrice	
  of	
  Burgundy	
  in	
  1156.456	
  	
  Royal	
  weddings	
  in	
  the	
  Empire	
  

were	
  most	
  often	
  held	
  in	
  areas	
  in	
  which	
  the	
  king	
  had	
  most	
  power.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  

Frederick	
  II,	
  his	
  1209	
  marriage	
  to	
  Constance	
  of	
  Aragon,	
  at	
  Messina,	
  and	
  his	
  1225	
  

marriage	
  to	
  Isabella	
  of	
  Jerusalem,	
  at	
  Brindisi,	
  provide	
  further	
  evidence	
  of	
  this,	
  or	
  

could	
  be	
  seen	
  as	
  the	
  pragmatic	
  choices	
  necessary	
  in	
  such	
  a	
  large	
  realm,	
  with	
  a	
  

journey	
  to	
  Aachen,	
  over	
  1500km	
  to	
  the	
  north,	
  impractical.	
  

	
  

Aachen	
  did,	
  however,	
  see	
  two	
  female	
  consecrations	
  in	
  this	
  period,	
  those	
  of	
  Irene	
  

Maria	
  and	
  Margaret	
  of	
  Austria.	
  	
  Irene	
  Maria	
  was	
  the	
  wife	
  of	
  Philip	
  of	
  Swabia,	
  and	
  

the	
  circumstances	
  of	
  her	
  consecration	
  once	
  again	
  stress	
  the	
  importance	
  of	
  

Aachen	
  in	
  legitimising	
  kingship	
  in	
  the	
  Empire.	
  	
  Following	
  the	
  double	
  election	
  of	
  

1198	
  Philip	
  had	
  been	
  crowned	
  on	
  8	
  September,	
  in	
  Mainz.	
  	
  By	
  1205,	
  however,	
  

Philip’s	
  support	
  had	
  grown	
  and	
  plans	
  were	
  made	
  for	
  a	
  second	
  inauguration	
  at	
  

Aachen.	
  	
  The	
  king	
  thus	
  travelled	
  to	
  Aachen	
  with	
  his	
  followers	
  and	
  ‘in	
  ecclesia	
  

Beatae	
  Mariae;	
  ab	
  omnibus	
  eligitur	
  et	
  a	
  Coloniensi	
  archiepiscopo	
  cum	
  Maria,	
  

uxore	
  sua,	
  ungitur	
  et	
  consecratur’.457	
  	
  Seen	
  in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  double	
  election	
  of	
  

1198	
  and	
  Philip’s	
  ensuing	
  struggle	
  with	
  Otto	
  IV	
  for	
  power	
  in	
  the	
  Empire,	
  it	
  

becomes	
  apparent	
  why	
  Irene	
  was	
  consecrated	
  alongside	
  Philip	
  in	
  Aachen,	
  rather	
  

than	
  elsewhere.	
  	
  The	
  double	
  consecration	
  was	
  a	
  statement	
  of	
  Philip’s	
  legitimacy	
  

and	
  having	
  his	
  wife	
  at	
  his	
  side	
  during	
  the	
  ceremony	
  emphasised	
  that	
  fact.	
  	
  

                                                             
455	
  Franz	
  Josef	
  Schmale	
  and	
  Irene	
  Schmale-­‐Ott,	
  eds.,	
  Frutolfi	
  et	
  Ekkehardi	
  Chronica	
  Necnon	
  
Anonymi	
  Chronica	
  Imperatorum	
  (Darmstadt,	
  1972),	
  262.	
  
456	
  ‘proxima	
  dehinc	
  ebdomada	
  in	
  civitate	
  orientalis	
  Franciae	
  Herbipoli	
  regio	
  apparatu,	
  multa	
  
principum	
  astipulatione,	
  iuncta	
  sibi	
  Beatrice	
  Reginaldi	
  comitis	
  filia	
  nuptiae	
  celebrat’.	
  	
  Otto	
  of	
  
Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  155.	
  
457	
  Waitz,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  219.	
  



	
   158	
  

Moreover,	
  Irene	
  Maria	
  was	
  a	
  member	
  of	
  the	
  imperial	
  dynasty	
  of	
  the	
  Angeli,	
  

eastern	
  emperors	
  and	
  key	
  players	
  in	
  the	
  recently	
  triumphant	
  Fourth	
  Crusade.	
  	
  

She	
  thus	
  became	
  the	
  first	
  Byzantine	
  princess,	
  since	
  Theophanu	
  in	
  the	
  tenth	
  

century,	
  either	
  to	
  rule	
  in	
  Germany	
  or	
  to	
  merit	
  a	
  visit	
  to	
  the	
  chief	
  imperial	
  

Eigenkirche	
  of	
  the	
  western	
  empire.	
  	
  The	
  reason	
  for	
  Margaret	
  of	
  Austria’s	
  

inauguration	
  at	
  Aachen	
  in	
  1227	
  is	
  rather	
  more	
  opaque.	
  	
  Margaret	
  was	
  the	
  wife	
  of	
  

Henry	
  (VII),	
  eldest	
  son	
  of	
  Frederick	
  II,	
  who	
  had	
  himself	
  been	
  consecrated	
  in	
  

Aachen	
  five	
  years	
  previously,	
  before	
  their	
  marriage.	
  	
  As	
  Fößel	
  has	
  stressed,	
  

Margaret	
  was	
  the	
  first	
  queen	
  since	
  the	
  early	
  Middle	
  Ages	
  to	
  be	
  crowned	
  

independently	
  in	
  Aachen.458	
  	
  In	
  having	
  his	
  son’s	
  wife	
  consecrated	
  at	
  Aachen,	
  

Frederick	
  was	
  perhaps	
  making	
  a	
  statement	
  of	
  his	
  intention	
  to	
  unite	
  the	
  Sicilian	
  

and	
  German	
  kingdoms,	
  against	
  the	
  wishes	
  of	
  the	
  papacy.	
  

	
  	
  

There	
  was	
  a	
  greater	
  correlation	
  between	
  the	
  sites	
  of	
  male	
  and	
  female	
  

consecration	
  in	
  England,	
  reflecting	
  both	
  the	
  pre-­‐eminence	
  of	
  Westminster	
  and	
  

the	
  established	
  role	
  of	
  Winchester	
  in	
  royal	
  ceremonial.	
  	
  In	
  this	
  period,	
  only	
  Henry	
  

I’s	
  second	
  wife,	
  Adeliza,	
  and	
  Richard	
  I’s	
  wife,	
  Berengaria,	
  were	
  not	
  consecrated	
  at	
  

either	
  of	
  these	
  two	
  locations,	
  and	
  in	
  Berengaria’s	
  case	
  this	
  was	
  due	
  to	
  her	
  

marriage	
  taking	
  place	
  in	
  Cyprus	
  as	
  Richard	
  travelled	
  to	
  the	
  Holy	
  Land	
  on	
  

Crusade.	
  	
  In	
  fact,	
  Richard’s	
  queen	
  never	
  set	
  foot	
  in	
  England.	
  	
  The	
  narrative	
  

sources	
  give	
  us	
  an	
  indication	
  of	
  the	
  opportunity	
  royal	
  marriage	
  provided	
  for	
  

displays	
  of	
  largesse.	
  	
  Eadmer	
  tells	
  us	
  of	
  the	
  joyful	
  crowds	
  at	
  Henry	
  and	
  Adeliza’s	
  

wedding,	
  which	
  took	
  place	
  at	
  Windsor:	
  ‘regina	
  itaque	
  in	
  regnum	
  consecrata	
  est,	
  

et	
  dies	
  festivus	
  et	
  hilaris	
  omni	
  populo	
  qui	
  confluxerat	
  habitus	
  est’.459	
  	
  Although	
  

location	
  was	
  not	
  a	
  legitimising	
  factor	
  in	
  queenly	
  inauguration	
  in	
  England,	
  it	
  is	
  

clear	
  that	
  the	
  English	
  kings	
  made	
  less	
  use	
  of	
  this	
  geographical	
  flexibility.	
  

	
  

Another	
  opportunity	
  for	
  the	
  display	
  of	
  royal	
  power	
  was	
  provided	
  by	
  crown-­‐

wearings	
  and	
  festival	
  coronations.	
  	
  The	
  nature	
  of	
  these	
  events	
  will	
  be	
  discussed	
  

in	
  the	
  following	
  chapter,	
  with	
  the	
  focus	
  here	
  being	
  on	
  the	
  location	
  of	
  such	
  

celebrations.	
  	
  The	
  famous	
  formula	
  found	
  in	
  the	
  Anglo-­‐Saxon	
  Chronicle,	
  that	
  

                                                             
458	
  Fößel,	
  Die	
  Königin	
  im	
  mittelalterlichen	
  Reich,	
  30.	
  
459	
  Eadmer,	
  Historia	
  Novorum	
  in	
  Anglia,	
  ed.	
  Martin	
  Rule,	
  RS	
  81	
  (London,	
  1965),	
  293.	
  



	
   159	
  

William	
  the	
  Conquerer	
  wore	
  his	
  royal	
  crown	
  three	
  times	
  a	
  year,	
  at	
  Easter	
  at	
  

Winchester,	
  at	
  Pentecost	
  at	
  Westminster,	
  and	
  at	
  Christmas	
  at	
  Gloucester,	
  has	
  

been	
  shown	
  by	
  Martin	
  Biddle	
  not	
  to	
  be	
  the	
  hard	
  and	
  fast	
  rule	
  it	
  was	
  once	
  

considered	
  to	
  be.460	
  	
  Henry	
  I	
  made	
  gifts	
  to	
  the	
  monks	
  and	
  chanters	
  of	
  these	
  three	
  

churches	
  explicitly	
  linking	
  these	
  gifts	
  to	
  his	
  predecessors’	
  practice	
  of	
  wearing	
  

their	
  crowns	
  at	
  these	
  locations.	
  	
  However,	
  he	
  celebrated	
  the	
  three	
  great	
  feasts	
  of	
  

the	
  year,	
  perhaps	
  wearing	
  his	
  crown,	
  in	
  a	
  number	
  of	
  different	
  locations.	
  	
  In	
  

addition	
  to	
  festivals	
  spent	
  at	
  Westminster	
  and	
  Winchester,	
  he	
  celebrated	
  at	
  

Windsor,	
  Woodstock,	
  St	
  Albans	
  and	
  Dunstable,	
  amongst	
  others.461	
  	
  Tracing	
  where	
  

these	
  festivals	
  were	
  celebrated	
  and	
  whether	
  the	
  monarch	
  wore	
  his	
  crown	
  is	
  no	
  

simple	
  task.	
  	
  	
  

	
  

In	
  a	
  German	
  context,	
  Hans-­‐Walter	
  Klewitz	
  attempted,	
  in	
  1939,	
  to	
  identify	
  

residences	
  favoured	
  by	
  the	
  Ottonians	
  and	
  Salians	
  as	
  places	
  to	
  celebrate	
  the	
  major	
  

feasts.462	
  	
  As	
  in	
  England,	
  the	
  pattern	
  varies,	
  reflecting	
  both	
  the	
  large	
  size	
  of	
  the	
  

Empire,	
  political	
  considerations	
  and	
  personal	
  whims.	
  	
  In	
  any	
  case,	
  it	
  seems	
  

unwise	
  to	
  assume	
  that	
  festal	
  coronations	
  were	
  confined	
  to	
  these	
  three	
  feasts.	
  	
  In	
  

a	
  charter	
  issued	
  at	
  Regensburg	
  in	
  1158,	
  Frederick	
  Barbarossa	
  granted	
  the	
  duke	
  

of	
  Bohemia	
  the	
  right	
  to	
  wear	
  a	
  circlet	
  on	
  the	
  days	
  that	
  Frederick	
  himself	
  

customarily	
  wore	
  his	
  crown.	
  	
  	
  In	
  addition	
  to	
  Christmas,	
  Easter	
  and	
  Pentecost	
  the	
  

duke	
  could	
  wear	
  his	
  circlet	
  ‘in	
  festivitate	
  sancti	
  Venzelai	
  et	
  sancti	
  Adelberti	
  eo,	
  

quod	
  illas	
  sollempnitates	
  propter	
  patronos	
  suos	
  maiori	
  reverentia	
  et	
  celebritate	
  

tota	
  Boemia	
  veneretur’.463	
  Otto	
  of	
  Freising	
  recounts	
  that	
  Frederick	
  had	
  been	
  

crowned	
  in	
  Regensburg	
  on	
  the	
  Feast	
  of	
  Ss.	
  Peter	
  and	
  Paul	
  in	
  1152.	
  	
  In	
  contrast	
  to	
  

inaugural	
  coronation,	
  these	
  additional	
  displays	
  were	
  not	
  tied	
  to	
  particular	
  

locations.	
  

	
  

                                                             
460	
  Martin	
  Biddle,	
  “Seasonal	
  Festivals	
  and	
  Residence:	
  Winchester,	
  Westminster	
  and	
  Gloucester	
  in	
  
the	
  10th	
  to	
  12th	
  Centuries,”	
  ANS	
  8	
  (1986):	
  51–72.	
  
461	
  Ibid.,	
  54.	
  
462	
  Hans-­‐Walter	
  Klewitz,	
  “Die	
  Festkrönung	
  der	
  deutschen	
  Könige,”	
  Zeitschrift	
  der	
  Savigny-­‐Stiftung	
  
für	
  Rechtsgeschichte.	
  Kanonistische	
  Abteilung	
  28	
  (1939):	
  48–96.	
  
463	
  Heinrich	
  Appelt,	
  Rainer	
  Maria	
  Herkenrath,	
  and	
  Walter	
  Koch,	
  eds.,	
  Friderici	
  I.	
  Diplomata,	
  vol.	
  1,	
  
MGH	
  DD	
  10	
  (Hannover,	
  1975),	
  337.	
  



	
   160	
  

In	
  conclusion	
  we	
  return	
  to	
  the	
  double	
  election	
  of	
  1198.	
  	
  As	
  was	
  discussed	
  in	
  the	
  

previous	
  chapter,	
  scholars	
  have	
  traditionally	
  supposed	
  that	
  the	
  regalia	
  was	
  of	
  

paramount	
  importance	
  in	
  legitimising	
  a	
  new	
  king	
  in	
  the	
  Empire.	
  	
  In	
  questioning	
  

this	
  assumption,	
  Jürgen	
  Petersohn	
  took	
  the	
  struggle	
  between	
  Philip	
  of	
  Swabia	
  

and	
  Otto	
  IV	
  as	
  one	
  of	
  his	
  case	
  studies.464	
  	
  Petersohn	
  noted	
  that	
  Philip	
  was	
  in	
  

possession	
  of	
  the	
  regalia,	
  which	
  he	
  had	
  brought	
  back	
  from	
  Italy	
  during	
  the	
  

lifetime	
  of	
  his	
  brother.	
  	
  By	
  contrast,	
  Otto	
  was	
  forced	
  to	
  fabricate	
  new	
  items,	
  such	
  

as	
  the	
  Reichsschwert	
  discussed	
  earlier,	
  or,	
  Petersohn	
  suggests,	
  to	
  borrow	
  

insignia	
  from	
  the	
  English	
  treasury.465	
  	
  Otto	
  had,	
  however,	
  two	
  things	
  in	
  his	
  favour.	
  	
  

Firstly,	
  he	
  had	
  been	
  consecrated	
  at	
  Aachen.	
  	
  That	
  Philip	
  had	
  tried	
  to	
  prevent	
  this	
  

is	
  demonstrated	
  by	
  the	
  fact	
  he	
  had,	
  on	
  hearing	
  of	
  Otto’s	
  election,	
  sent	
  three	
  

hundred	
  knights	
  to	
  protect	
  the	
  city	
  in	
  early	
  summer	
  1198.	
  	
  Aachen	
  fell	
  to	
  the	
  

Welfs,	
  however,	
  on	
  10	
  July,	
  following	
  a	
  siege	
  of	
  about	
  a	
  month.	
  	
  Two	
  days	
  later,	
  

Otto	
  IV	
  was	
  inaugurated	
  by	
  the	
  archbishop	
  of	
  Cologne.	
  	
  This	
  was	
  Otto’s	
  second	
  

advantage,	
  for	
  when	
  Philip	
  was	
  crowned,	
  around	
  two	
  months	
  later,	
  on	
  8	
  

September,	
  the	
  celebrant	
  was	
  the	
  archbishop	
  of	
  Tarentaise	
  (an	
  Alpine	
  

metropolitan	
  with	
  no	
  previous	
  association	
  either	
  with	
  German	
  king-­‐making	
  or	
  

German	
  coronations).466	
  	
  Following	
  their	
  elections	
  and	
  inaugurations,	
  the	
  two	
  

rival	
  kings	
  petitioned	
  the	
  pope	
  for	
  support.	
  	
  Innocent	
  III’s	
  decision,	
  publicised	
  in	
  

the	
  decretal	
  ‘Venerabilem’	
  of	
  1202,	
  was	
  resounding.	
  	
  He	
  chose	
  Otto	
  IV	
  over	
  Philip	
  

of	
  Swabia	
  because	
  	
  

‘dux	
  predictus	
  nec	
  ubi	
  debuit	
  nec	
  a	
  quo	
  debuit	
  coronam	
  et	
  unctionem	
  

accepit,	
  memoratus	
  vero	
  rex	
  et	
  ubi	
  debuit,	
  videlicet	
  Aquisgrani,	
  et	
  a	
  

quo	
   debuit,	
   scilicet	
   a	
   venerabili	
   fratre	
   nostro	
   ..	
   Coloniensi	
  

archiepiscopo,	
   recepit	
   utrumque,	
   nos	
   utique	
   non	
   Philippum,	
   sed	
  

Ottonem	
  reputamus	
  et	
  nominamus	
  regem,	
  iustitia	
  exigente’.467	
  

Innocent	
  justified	
  his	
  choice	
  of	
  Otto,	
  because	
  the	
  king	
  had	
  been	
  crowned	
  in	
  the	
  

right	
  location	
  and	
  by	
  the	
  correct	
  celebrant.	
  	
  The	
  brief	
  entries	
  in	
  chronicles	
  and	
  

                                                             
464	
  Petersohn,	
  “Echte”	
  und	
  “falsche”	
  Insignien,	
  74–82.	
  
465	
  Ibid.,	
  75–76.	
  
466	
  Andreas	
  Büttner	
  suggests	
  that	
  the	
  archbishop	
  of	
  Tarantaise	
  presided	
  rather	
  than	
  the	
  
archbishop	
  of	
  Trier	
  due	
  to	
  the	
  fact	
  the	
  archbishop	
  of	
  Mainz	
  was	
  absent	
  in	
  the	
  Holy	
  Land	
  and	
  it	
  
was	
  not	
  acceptable	
  to	
  the	
  cathedral	
  chapter	
  that	
  another	
  German	
  archbishop	
  of	
  equal	
  rank	
  should	
  
consecrate	
  a	
  king	
  in	
  Mainz.	
  	
  Büttner,	
  Der	
  Weg	
  zur	
  Krone,	
  1:67.	
  
467	
  Friedrich	
  Kempf,	
  Regestum	
  Innocentii	
  III	
  Papae	
  super	
  negotio	
  Romani	
  Imperii,	
  Miscellanea	
  
Historiae	
  Pontificiae	
  12	
  (Rome,	
  1947),	
  60.	
  



	
   161	
  

annals,	
  that	
  have	
  been	
  the	
  focus	
  of	
  this	
  chapter,	
  make	
  clear	
  that	
  it	
  was	
  not	
  only	
  in	
  

the	
  Empire,	
  but	
  also	
  in	
  France	
  and	
  England,	
  that	
  celebrant	
  and	
  location	
  were	
  the	
  

key	
  signifiers	
  of	
  legitimate	
  inauguration.	
  

	
   	
  



	
   162	
  

Chapter	
  5	
  

What	
  and	
  When?	
  Consecration,	
  Coronation	
  and	
  the	
  

Liturgical	
  Calendar	
  
	
  

The	
  previous	
  chapter	
  concentrated	
  on	
  two	
  of	
  the	
  four	
  items	
  of	
  information	
  most	
  

often	
  found	
  in	
  cursory	
  narrative	
  accounts	
  of	
  royal	
  and	
  imperial	
  inauguration.	
  	
  As	
  

has	
  been	
  demonstrated,	
  the	
  location	
  and	
  celebrant	
  were	
  the	
  legitimising	
  factors	
  

in	
  an	
  inauguration,	
  and	
  it	
  is	
  for	
  this	
  reason	
  we	
  so	
  often	
  find	
  the	
  information	
  in	
  the	
  

sources.	
  	
  In	
  this	
  period	
  the	
  narrative	
  sources	
  very	
  rarely	
  allude	
  directly	
  to	
  

liturgical	
  texts.	
  	
  The	
  case	
  of	
  David	
  Scottus’	
  account,	
  which	
  William	
  of	
  Malmesbury	
  

incorporated	
  into	
  his	
  Gesta	
  Regum	
  Anglorum,	
  is	
  a	
  rare	
  exception.	
  	
  Apart	
  from	
  

Roger	
  of	
  Howden’s	
  account	
  of	
  Richard	
  I’s	
  inauguration,	
  we	
  also	
  find	
  no	
  other	
  

description	
  encompassing	
  all	
  the	
  ritual	
  actions	
  and	
  handing	
  over	
  of	
  various	
  items	
  

of	
  insignia.	
  	
  This	
  is	
  not	
  to	
  say,	
  however,	
  that	
  the	
  narrative	
  sources	
  are	
  not	
  imbued	
  

with	
  liturgical	
  resonances.	
  	
  This	
  chapter	
  is	
  concerned	
  with	
  how	
  writers	
  described	
  

royal	
  inauguration	
  with	
  a	
  particular	
  focus	
  on	
  the	
  vocabulary	
  employed.	
  	
  It	
  will	
  be	
  

argued	
  that	
  careful	
  consideration	
  of	
  the	
  words	
  used	
  by	
  contemporaries	
  to	
  

describe	
  inauguration	
  demonstrates	
  that	
  the	
  rite	
  continued	
  to	
  be	
  understood	
  as	
  

intimately	
  related	
  to	
  episcopal	
  consecration.	
  	
  The	
  final	
  piece	
  of	
  information	
  we	
  

often	
  find	
  in	
  cursory	
  narrative	
  accounts	
  is	
  the	
  date	
  on	
  which	
  an	
  inauguration	
  

took	
  place.	
  	
  In	
  returning	
  to	
  the	
  relative	
  chronology	
  of	
  the	
  medieval	
  period,	
  a	
  host	
  

of	
  liturgical	
  references	
  will	
  be	
  uncovered.	
  	
  These	
  resonances	
  point	
  to	
  the	
  

conscious	
  manipulation	
  of	
  the	
  liturgy	
  in	
  the	
  construction	
  of	
  images	
  of	
  kingship	
  

demonstrating	
  that	
  increased	
  bureaucracy	
  did	
  not	
  sound	
  the	
  death	
  knell	
  for	
  

liturgical	
  kingship.	
  

	
  

	
  

What?	
  

	
  

Mirroring	
  medieval	
  practice,	
  I	
  have	
  used	
  a	
  number	
  of	
  words	
  in	
  this	
  thesis	
  to	
  

describe	
  the	
  constitutive	
  ceremony	
  in	
  which	
  a	
  king	
  or	
  emperor,	
  queen	
  or	
  

empress,	
  was	
  made.	
  	
  In	
  line	
  with	
  current	
  scholarly	
  consensus,	
  I	
  deliberately	
  



	
   163	
  

chose	
  to	
  use	
  the	
  word	
  ‘inauguration’	
  in	
  the	
  title	
  of	
  this	
  thesis.	
  	
  The	
  word	
  

‘inauguration’	
  is	
  favoured	
  because,	
  as	
  is	
  apparent	
  from	
  the	
  liturgical	
  texts	
  

analysed	
  in	
  earlier	
  chapters,	
  coronation	
  was	
  and	
  is	
  but	
  one	
  action	
  in	
  the	
  making	
  

of	
  a	
  king.	
  	
  Scholars	
  stress	
  that	
  the	
  word	
  ‘coronation’	
  is	
  insufficient	
  in	
  that	
  it	
  

prioritises	
  the	
  act	
  of	
  crowning	
  over	
  that	
  of	
  anointing,	
  and	
  as	
  will	
  be	
  

demonstrated,	
  a	
  coronation	
  in	
  the	
  medieval	
  sense	
  was	
  not	
  in	
  itself	
  a	
  constitutive	
  

ceremony.	
  	
  Furthermore,	
  using	
  the	
  word	
  ‘coronation’	
  to	
  describe	
  a	
  monarch’s	
  

inauguration	
  causes	
  us	
  difficulty	
  when	
  discussing	
  crownings	
  that	
  were	
  not	
  

constitutive	
  and	
  that	
  took	
  place	
  without	
  an	
  anointing.468	
  	
  The	
  word	
  ‘inauguration’	
  

also	
  has	
  its	
  drawbacks.	
  	
  	
  As	
  Jacques	
  Le	
  Goff	
  has	
  commented,	
  it	
  can	
  be	
  applied	
  to	
  

many	
  things,	
  even	
  to	
  something	
  as	
  prosaic	
  as	
  the	
  ceremonial	
  opening	
  of	
  a	
  town	
  

hall.469	
  	
  The	
  word	
  ‘inauguration’	
  fails	
  to	
  capture	
  the	
  status	
  and	
  power-­‐changing	
  

nature	
  of	
  royal	
  ceremonial.	
  	
  It	
  is	
  also	
  a	
  word	
  that	
  is	
  never	
  found	
  in	
  the	
  

contemporary	
  source	
  material.	
  	
  Nonetheless,	
  its	
  very	
  modernity	
  is	
  of	
  use	
  here.	
  	
  In	
  

closely	
  analysing	
  the	
  vocabulary	
  used	
  in	
  the	
  narrative	
  sources	
  we	
  can	
  uncover	
  

how	
  contemporaries	
  themselves	
  described	
  royal	
  and	
  imperial	
  ‘inaugurations’.	
  	
  

By	
  thus	
  taking	
  medieval	
  descriptions	
  on	
  their	
  own	
  terms,	
  we	
  may	
  find	
  ourselves	
  

paying	
  closer	
  attention	
  to	
  non-­‐inaugural	
  crownings,	
  once	
  described	
  by	
  

Kantorowicz	
  as	
  ‘one	
  of	
  the	
  queerest	
  customs	
  of	
  the	
  Middle	
  Ages’.470	
  

	
  

The	
  vocabulary	
  used	
  to	
  describe	
  monarchical	
  inauguration	
  is	
  varied.	
  	
  Words	
  

related	
  to	
  crowning	
  and	
  coronation	
  (the	
  words	
  most	
  often	
  used	
  by	
  modern	
  

historians),	
  in	
  fact,	
  represent	
  only	
  a	
  minority	
  of	
  the	
  vocabulary	
  employed.	
  	
  This	
  

can	
  be	
  divided	
  into	
  five	
  main	
  groups,	
  four	
  of	
  which	
  are	
  relatively	
  cohesive	
  and	
  

consist	
  of	
  words	
  related	
  to	
  ordination,	
  to	
  consecration,	
  to	
  unction,	
  and	
  to	
  

crowning.	
  	
  The	
  fifth	
  consists	
  of	
  a	
  diffuse	
  collection	
  of	
  verbs	
  such	
  as	
  facere,	
  

sublimare,	
  succedere,	
  creare,	
  and	
  declarare,	
  amongst	
  others.	
  	
  Words	
  related	
  to	
  

ordination	
  (ordinare,	
  ordinatio)	
  can	
  be	
  found	
  in	
  three	
  sources;	
  two	
  French	
  

ecclesiastical	
  annals,	
  the	
  Chronica	
  brevi	
  ecclesiae	
  S.	
  Dionysii	
  and	
  the	
  Chronica	
  

Remensi,	
  and	
  in	
  the	
  Gesta	
  Guillelmi	
  of	
  William	
  of	
  Poitiers.	
  	
  William	
  twice	
  uses	
  the	
  
                                                             
468	
  Liturgists	
  such	
  as	
  Janet	
  Nelson	
  have	
  long	
  recognised	
  the	
  importance	
  of	
  keeping	
  crown-­‐
wearings	
  and	
  non-­‐inaugural	
  coronations	
  distinct	
  from	
  coronation	
  as	
  part	
  of	
  the	
  inauguration	
  
ritual.	
  Nelson,	
  “Inauguration	
  Rituals,”	
  295.	
  
469	
  Le	
  Goff,	
  “A	
  Coronation	
  Program	
  for	
  the	
  Age	
  of	
  Saint	
  Louis:	
  The	
  Ordo	
  of	
  1250,”	
  52.	
  
470	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  92.	
  



	
   164	
  

word	
  as	
  a	
  noun	
  to	
  describe	
  the	
  entire	
  process	
  of	
  inauguration.471	
  	
  It	
  is	
  clear	
  from	
  

the	
  fact	
  that	
  in	
  his	
  description	
  he	
  specifies	
  that	
  the	
  archbishop	
  of	
  York	
  both	
  

consecrated	
  and	
  crowned	
  the	
  Conqueror,	
  that	
  he	
  intended	
  the	
  word	
  ‘ordination’	
  

to	
  encompass	
  both	
  acts.	
  	
  Similarly	
  in	
  both	
  the	
  French	
  annals,	
  though	
  a	
  verb	
  is	
  

used,	
  ‘ordination’	
  stands	
  for	
  the	
  whole	
  inauguration.	
  	
  Of	
  the	
  terms	
  used	
  to	
  

describe	
  inauguration,	
  ordination	
  is	
  the	
  one	
  that	
  most	
  explicitly	
  reflects	
  ideas	
  of	
  

office	
  and	
  hierarchy.	
  	
  Moreover	
  ordination	
  is	
  most	
  often	
  used	
  in	
  an	
  ecclesiastical	
  

context,	
  to	
  describe	
  a	
  man	
  being	
  ordained	
  as	
  a	
  priest.	
  	
  This	
  sacerdotal	
  parallel	
  

perhaps	
  explains	
  why	
  the	
  use	
  of	
  ordination	
  is	
  limited	
  to	
  William	
  of	
  Poitiers	
  

(writing	
  soon	
  after	
  the	
  Norman	
  Conquest)	
  and	
  to	
  entries	
  in	
  two	
  sets	
  of	
  monastic	
  

annals	
  that	
  were	
  updated	
  as	
  and	
  when	
  events	
  occurred.	
  	
  Thus	
  the	
  latest	
  use	
  I	
  

have	
  found	
  of	
  ordination	
  in	
  the	
  context	
  of	
  monarchical	
  inauguration	
  is	
  in	
  a	
  

description	
  of	
  the	
  succession	
  of	
  Louis	
  VII	
  in	
  the	
  Chronica	
  Remensi	
  in	
  which	
  the	
  

entry	
  for	
  the	
  year	
  1131	
  reads:	
  ‘Celebratum	
  est	
  Remense	
  concilium	
  a	
  domino	
  

Innocentio	
  papa.	
  In	
  eodem	
  concilio	
  ordinatus	
  est	
  Ludovicus	
  puer	
  rex,	
  mortuo	
  

fratre	
  suo	
  Philippo	
  rege’.472	
  	
  In	
  the	
  decline	
  of	
  the	
  use	
  of	
  words	
  related	
  to	
  

ordination	
  we	
  can	
  perhaps	
  see	
  the	
  effects	
  of	
  the	
  Investiture	
  Controversy	
  on	
  the	
  

vocabulary	
  of	
  monarchical	
  inauguration.	
  	
  However,	
  as	
  will	
  be	
  suggested	
  below,	
  a	
  

change	
  in	
  language	
  does	
  not	
  necessarily	
  imply	
  a	
  change	
  in	
  understanding.	
  

	
  

The	
  most	
  frequently	
  used	
  words	
  are	
  those	
  derived	
  from	
  the	
  closely	
  related	
  verbs	
  

sacrare	
  and	
  consecrare,	
  which	
  are	
  clearly	
  imbued	
  with	
  theological	
  significance.	
  	
  

Such	
  words	
  are	
  also	
  used	
  throughout	
  the	
  narrative	
  accounts	
  to	
  denote	
  

ecclesiastics	
  ascending	
  to	
  the	
  office	
  of	
  bishop.	
  	
  Thus	
  Eadmer,	
  writing	
  soon	
  after	
  

the	
  death	
  of	
  Anselm	
  in	
  1109,	
  describes	
  William	
  the	
  Conqueror’s	
  inauguration	
  as	
  a	
  

‘consecratio’	
  and	
  in	
  describing	
  the	
  ceremony	
  in	
  which	
  Anselm	
  became	
  

archbishop	
  wrote	
  ‘sacratus	
  est’.473	
  	
  This	
  parallel	
  usage	
  of	
  ‘consecratio’	
  and	
  related	
  

words	
  to	
  describe	
  monarchical	
  and	
  episcopal	
  inauguration	
  persisted	
  throughout	
  

the	
  period	
  under	
  examination.	
  	
  Perhaps	
  the	
  most	
  explicit	
  allusion	
  to	
  the	
  link	
  

between	
  monarchical	
  and	
  episcopal	
  inauguration	
  is	
  to	
  be	
  found	
  in	
  Otto	
  of	
  

                                                             
471	
  ‘Die	
  ordinationi	
  decreto’	
  and	
  ‘Post	
  celebratam	
  ordinationem’.	
  	
  Davis	
  and	
  Chibnall,	
  The	
  Gesta	
  
Gvillelmi	
  of	
  William	
  of	
  Poitiers,	
  150.	
  
472	
  Chronica	
  Remensi,	
  RHF	
  12	
  (Paris,	
  1877),	
  275.	
  
473	
  Eadmer,	
  Historia	
  Novorum	
  in	
  Anglia,	
  9.	
  



	
   165	
  

Freising’s	
  account	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa’s	
  royal	
  consecration	
  at	
  Aachen	
  in	
  

1152.	
  	
  Otto	
  tells	
  us	
  that,	
  

‘eadem	
  die	
  in	
  eadem	
  ecclesia	
  Monasteriensis	
  electus,	
  item	
  Fridericus	
  

ab	
   eisdem	
   a	
   quibus	
   et	
   rex	
   episcopis	
   in	
   episcopum	
   consecratur,	
   ut	
  

revera	
   summus	
   rex	
   et	
   sacerdos	
   presenti	
   iocundiatati	
   hoc	
   quasi	
  

prognostico	
   interesse	
   crederetur,	
   qua	
   in	
   una	
   ecclesia	
   una	
   dies	
  

duarum	
   personarum,	
   quae	
   solae	
   novi	
   ac	
   veteris	
   instrumenti	
  

institutione	
  sacramentaliter	
  unguntur	
  et	
  Christi	
  Domini	
  rite	
  dicuntur,	
  

vidit	
  unctionem.’474	
  	
  

Otto	
  thus	
  goes	
  further	
  than	
  drawing	
  a	
  parallel	
  between	
  the	
  two	
  Christi	
  Domini,	
  

king	
  and	
  bishop,	
  to	
  suggest	
  that	
  it	
  was	
  as	
  if	
  the	
  highest	
  king	
  and	
  priest,	
  that	
  is	
  

Christ	
  himself,	
  was	
  present	
  at	
  the	
  celebration.	
  	
  Kantorowicz	
  is	
  perhaps	
  unfair	
  in	
  

dismissing	
  Otto	
  for	
  ‘clinging	
  to	
  an	
  ideal	
  of	
  by-­‐gone	
  days’	
  in	
  making	
  this	
  claim.475	
  	
  It	
  

seems	
  unlikely	
  that	
  the	
  twin	
  consecration	
  was	
  a	
  coincidence.	
  	
  Instead	
  it	
  was	
  a	
  

carefully	
  choreographed	
  event	
  in	
  which	
  the	
  parallels	
  would	
  have	
  been	
  clear	
  to	
  

contemporaries,	
  even	
  if	
  it	
  takes	
  Otto’s	
  hyperbole	
  and	
  deliberately	
  contorted	
  

language	
  to	
  alert	
  the	
  modern	
  reader	
  to	
  the	
  event’s	
  significance.476	
  	
  The	
  audience	
  

was	
  meant	
  to	
  draw	
  the	
  conclusion	
  that	
  Otto	
  spells	
  out	
  for	
  us:	
  Christ	
  himself	
  

approved	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa’s	
  kingship.	
  

	
  

In	
  many	
  of	
  the	
  narratives	
  consecratio	
  and	
  connected	
  verbs	
  seem	
  to	
  encompass	
  

the	
  whole	
  ceremony.	
  	
  However,	
  while	
  this	
  is	
  often	
  the	
  case,	
  there	
  is	
  some	
  

ambiguity	
  in	
  usage.	
  	
  The	
  Royal	
  Chronicle	
  of	
  Cologne,	
  for	
  example,	
  reports	
  that	
  

Frederick	
  II	
  went	
  to	
  Rome,	
  ‘ibique	
  a	
  Romano	
  pontifice	
  Honorio	
  et	
  omni	
  senatu	
  

honorifice	
  susceptus,	
  in	
  festo	
  sancte	
  Cecilie	
  in	
  imperatorem	
  consecratur’.477	
  	
  

Likewise	
  Henry	
  of	
  Huntingdon	
  tells	
  us	
  that	
  Henry	
  I	
  went	
  to	
  London	
  and	
  ‘sacratus	
  

est	
  ibi	
  a	
  Mauricio	
  Lundoniensi	
  episcopo,	
  melioratione	
  legum	
  et	
  consuetudinum	
  

optabili	
  repromissa’.478	
  	
  In	
  these	
  examples,	
  sacrare	
  and	
  consecrare	
  imply	
  the	
  

entire	
  ritual.	
  	
  But	
  on	
  other	
  occassions	
  such	
  sacring	
  words	
  appear	
  in	
  conjunction	
  

                                                             
474	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  105.	
  
475	
  Kantorowicz,	
  The	
  King’s	
  Two	
  Bodies,	
  89.	
  fn.	
  6.	
  
476	
  This	
  is	
  of	
  course	
  echoed	
  in	
  liturgical	
  sources,	
  where	
  the	
  ordines	
  for	
  royal	
  and	
  episcopal	
  
inauguration	
  are	
  found	
  close	
  together	
  in	
  liturgical	
  manuscripts.	
  
477	
  Waitz,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  251.	
  
478	
  Henry	
  of	
  Huntingdon,	
  Historia	
  Anglorum,	
  ed.	
  Diana	
  Greenway,	
  OMT	
  (Oxford,	
  1996),	
  448.	
  



	
   166	
  

with	
  a	
  reference	
  to	
  crowning.	
  	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  for	
  example,	
  combines	
  

consecration	
  and	
  crowning	
  in	
  his	
  descriptions	
  of	
  the	
  inaugurations	
  of	
  Matilda	
  of	
  

Scotland,	
  of	
  Henry	
  II,	
  of	
  Henry	
  the	
  Young	
  King,	
  and	
  of	
  John.	
  	
  In	
  these	
  examples	
  

Roger’s	
  sentence	
  structure	
  appears	
  to	
  assign	
  constitutive	
  significance	
  to	
  

consecration	
  over	
  crowning.	
  	
  Henry	
  II,	
  ‘coronatus	
  et	
  in	
  regem	
  consecratus	
  

[est]’.479	
  	
  Similarly	
  his	
  eldest	
  son	
  was,	
  ‘coronari	
  et	
  in	
  regem	
  consecrari’.480	
  	
  In	
  such	
  

cases	
  it	
  is	
  tempting	
  to	
  see	
  ‘consecrating’	
  as	
  a	
  synonym	
  for	
  ‘anointing’,	
  which,	
  as	
  

we	
  have	
  seen,	
  appears	
  with	
  the	
  phrase	
  ‘in	
  regem’	
  in	
  the	
  liturgical	
  texts.	
  	
  However	
  

this	
  correlation	
  is	
  not	
  exhibited	
  in	
  all	
  our	
  sources.	
  	
  In	
  the	
  Historia	
  regum	
  

Francorum,	
  Philip	
  Augustus	
  is	
  described	
  as	
  being	
  both	
  anointed	
  and	
  consecrated:	
  

‘fecit	
  inungi	
  et	
  in	
  regem	
  consecrari’.481	
  	
  An	
  examination	
  of	
  the	
  ordines	
  makes	
  clear	
  

that	
  ‘consecration’	
  was	
  the	
  term	
  most	
  frequently	
  used	
  to	
  describe	
  the	
  complete	
  

ceremony.	
  	
  Indeed	
  ‘incipit	
  consecratio	
  regis’	
  is	
  the	
  commonly	
  found	
  opening	
  

rubric	
  to	
  the	
  liturgical	
  texts.	
  

	
  

Words	
  relating	
  to	
  anointing	
  appear	
  frequently	
  in	
  the	
  sources	
  in	
  conjunction	
  with	
  

the	
  phrase	
  ‘in	
  regem’,	
  or	
  its	
  female	
  and	
  imperial	
  counterparts,	
  accentuating	
  the	
  

relationship	
  between	
  anointing	
  and	
  consecration,	
  and	
  reflecting	
  the	
  language	
  of	
  

the	
  liturgy	
  itself.	
  	
  By	
  contrast,	
  crowning	
  words	
  are	
  only	
  seldom	
  associated	
  with	
  

these	
  phrases.	
  	
  If	
  an	
  author	
  mentions	
  both	
  crowning	
  and	
  unction	
  in	
  his	
  account	
  

then	
  the	
  ‘in	
  regem’	
  is	
  most	
  often	
  associated	
  with	
  unction,	
  only	
  occasionally	
  with	
  

both	
  acts.482	
  	
  The	
  transformative	
  nature	
  of	
  unction	
  is	
  sometimes	
  stressed	
  by	
  the	
  

use	
  of	
  the	
  prefix	
  ‘in’	
  to	
  strengthen	
  the	
  word.483	
  	
  Thus	
  we	
  read	
  in	
  Rigord	
  that	
  Philip	
  

Augustus	
  ‘in	
  regem	
  est	
  inunctus’,484	
  or	
  in	
  Otto	
  of	
  Freising	
  that	
  Frederick	
  

Barbarossa’s	
  son	
  Henry	
  Berengar	
  was	
  ‘regem	
  inungi	
  ac	
  coronari’.485	
  	
  That	
  unction	
  

was	
  recognised	
  as	
  the	
  constitutive	
  element	
  in	
  the	
  ritual	
  emerges	
  even	
  more	
  

                                                             
479	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1:213.	
  
480	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  2:4–5.	
  
481	
  Historia	
  Regum	
  Francorum	
  ab	
  Origine	
  Gentis	
  ad	
  Annum	
  MCCXIV,	
  221.	
  
482	
  I	
  have	
  found	
  only	
  two	
  examples	
  of	
  crowning	
  appearing	
  on	
  its	
  own	
  with	
  the	
  phrase	
  in	
  regem.	
  	
  
These	
  are	
  the	
  description	
  of	
  John’s	
  inauguration	
  in	
  William	
  the	
  Breton	
  and	
  Otto	
  IV’s	
  inauguration	
  
in	
  Rigord.	
  	
  William	
  the	
  Breton,	
  “Gesta	
  Philippi	
  Augusti,”	
  205;	
  Rigord,	
  Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  
ed.	
  Elisabeth	
  Carpentier,	
  Georges	
  Pon,	
  and	
  Yves	
  Chauvin,	
  SHM	
  33	
  (Paris,	
  2006),	
  346.	
  
483	
  The	
  verb	
  inungere	
  (to	
  anoint)	
  should	
  not	
  be	
  mistaken	
  for	
  the	
  more	
  common	
  verb	
  iniungere	
  (to	
  
enjoin/unite).	
  	
  
484	
  Rigord,	
  Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  128.	
  
485	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  63.	
  



	
   167	
  

clearly	
  from	
  an	
  examination	
  of	
  descriptions	
  of	
  female	
  inauguration.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  

a	
  reigning	
  king	
  marrying	
  (a	
  relatively	
  common	
  occurence),	
  then	
  the	
  king’s	
  new	
  

wife	
  was	
  usually	
  raised	
  to	
  the	
  office	
  of	
  queen,	
  either	
  at	
  the	
  time	
  of	
  the	
  marriage	
  

or	
  in	
  a	
  separate	
  ceremony.	
  	
  Such	
  occasions	
  also	
  provided	
  an	
  opportunity	
  for	
  the	
  

king	
  to	
  be	
  crowned.	
  	
  But	
  such	
  coronations	
  were	
  not	
  inaugural.	
  	
  Henry	
  II	
  had	
  his	
  

son	
  and	
  namesake	
  made	
  king	
  in	
  1170.	
  Much	
  to	
  the	
  annoyance	
  of	
  the	
  king	
  of	
  

France,	
  the	
  Young	
  King’s	
  wife	
  Margaret,	
  Louis	
  VII’s	
  daughter,	
  was	
  not	
  

inaugurated	
  queen	
  at	
  the	
  same	
  time.	
  	
  To	
  appease	
  the	
  French	
  king,	
  another	
  

ceremony	
  was	
  arranged	
  two	
  years	
  later.	
  	
  Ralph	
  of	
  Diss	
  is	
  one	
  of	
  several	
  

chroniclers	
  to	
  record	
  both	
  events,	
  and	
  the	
  distinction	
  he	
  draws	
  in	
  his	
  description	
  

of	
  the	
  1172	
  ceremony	
  is	
  instructive.	
  	
  He	
  writes	
  that	
  ‘archiepiscopus	
  itaque	
  

memoratus,	
  xii.	
  kalendas	
  Septembris	
  apud	
  Wintoniam,	
  Margaritam	
  reginam	
  

Angliae	
  consecravit,	
  et	
  diadema	
  regni	
  capiti	
  filii	
  regis	
  imposuit’.486	
  	
  Margaret	
  was	
  

consecrated	
  queen.	
  	
  Henry	
  was	
  merely	
  crowned.	
  	
  Rigord	
  likewise	
  makes	
  the	
  

same	
  distinction	
  in	
  his	
  description	
  of	
  Isabella	
  of	
  Hainault	
  being	
  made	
  queen	
  

following	
  her	
  marriage	
  to	
  Philip	
  Augustus.	
  	
  According	
  to	
  Rigord,	
  King	
  Philip	
  was	
  

crowned	
  for	
  a	
  second	
  time,	
  but	
  Isabella	
  was	
  anointed	
  (‘inuncta’).487	
  	
  	
  

	
  

Crowning	
  was	
  an	
  integral	
  part	
  of	
  monarchical	
  inauguration,	
  so	
  it	
  comes	
  as	
  no	
  

surprise	
  that	
  words	
  related	
  to	
  crowning	
  and	
  coronation	
  were	
  occasionally	
  used	
  

by	
  medieval	
  authors	
  to	
  designate	
  the	
  ceremony	
  in	
  which	
  a	
  king	
  or	
  emperor	
  was	
  

made.	
  	
  Their	
  use	
  as	
  the	
  sole	
  identifier	
  is	
  far	
  from	
  universal,	
  although	
  perhaps	
  

more	
  evident	
  from	
  the	
  late	
  twelfth	
  century	
  and	
  into	
  the	
  thirteenth	
  century.	
  	
  The	
  

increasing	
  prevalence	
  of	
  crowning	
  words	
  in	
  preference	
  to	
  a	
  stress	
  on	
  

consecration	
  or	
  unction	
  might	
  perhaps	
  be	
  attributed	
  to	
  clerical	
  writers	
  seeking	
  to	
  

undermine	
  the	
  sacrality	
  of	
  the	
  ceremony.	
  	
  Certainly	
  this	
  is	
  the	
  conclusion	
  

Andreas	
  Büttner	
  draws.	
  	
  He	
  suggests	
  that	
  the	
  tendency	
  for	
  a	
  shift	
  in	
  these	
  pars-­‐

pro-­‐toto	
  descriptions	
  from	
  unction	
  to	
  coronation	
  is	
  indicative	
  of	
  a	
  change	
  in	
  

perception	
  of	
  the	
  entire	
  ritual,	
  and	
  can	
  be	
  seen	
  as	
  evidence	
  for	
  desacralisation.488	
  	
  

Büttner’s	
  knowledge	
  of	
  the	
  sources	
  for	
  the	
  late	
  medieval	
  Empire	
  is	
  

                                                             
486	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:352–353.	
  
487	
  ‘Idem	
  rex	
  Philippus	
  secundo	
  imposuit	
  sibi	
  diadema	
  et	
  tunc	
  inuncta	
  fuit	
  Elisabeth’.	
  	
  Rigord,	
  
Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  138–40.	
  
488	
  Büttner,	
  Der	
  Weg	
  zur	
  Krone,	
  1:6.	
  



	
   168	
  

unquestionable,	
  but	
  I	
  would	
  suggest	
  that	
  what	
  might	
  well	
  be	
  true	
  of	
  the	
  period	
  

after	
  1250,	
  the	
  main	
  focus	
  of	
  his	
  research,	
  cannot	
  be	
  accepted	
  for	
  the	
  high	
  Middle	
  

Ages.	
  	
  As	
  has	
  been	
  demonstrated	
  in	
  relation	
  to	
  the	
  liturgy,	
  the	
  act	
  of	
  coronation	
  

and	
  the	
  crown	
  as	
  a	
  symbol	
  were	
  understood	
  on	
  a	
  number	
  of	
  levels.	
  	
  The	
  

historical	
  works	
  of	
  Gervase	
  of	
  Canterbury	
  neatly	
  illustrate	
  this	
  point.	
  	
  Writing	
  in	
  

the	
  late	
  1190s,	
  Gervase	
  almost	
  exclusively	
  uses	
  the	
  verb	
  coronare	
  in	
  his	
  

descriptions	
  of	
  inaugurations.	
  	
  He	
  records	
  in	
  the	
  year	
  1154,	
  for	
  example,	
  that	
  

‘sextodecimo	
  kalendas	
  Januarii	
  coronatus	
  est	
  rex	
  Henricus	
  filius	
  Matildis	
  

imperatricis’.489	
  	
  Importantly	
  Gervase	
  uses	
  the	
  same	
  vocabulary	
  to	
  describe	
  

another,	
  rather	
  different,	
  event:	
  the	
  martyrdom	
  of	
  Thomas	
  Becket.	
  	
  According	
  to	
  

Gervase,	
  in	
  the	
  year	
  1170,	
  ‘Sanctus	
  Thomas…martirio	
  coronatus	
  est’.490	
  	
  This	
  

usage	
  serves	
  to	
  remind	
  us,	
  once	
  again,	
  that	
  coronation	
  imagery	
  was	
  not	
  confined	
  

to	
  monarchical	
  ceremonial	
  and	
  that	
  the	
  more	
  frequent	
  use	
  of	
  crowning	
  words	
  

should	
  not	
  be	
  assumed	
  to	
  indicate	
  a	
  devaluing	
  of	
  the	
  rite	
  in	
  the	
  eyes	
  of	
  

contemporaries.	
  

	
  

Unction	
  and	
  coronation	
  were	
  the	
  two	
  most	
  important	
  rituals	
  in	
  inauguration	
  

ceremonies,	
  and	
  thus	
  using	
  one	
  or	
  other	
  to	
  designate	
  the	
  entire	
  ceremony	
  is	
  no	
  

more	
  than	
  synecdochic.	
  	
  As	
  has	
  been	
  seen,	
  however,	
  monarchs	
  only	
  received	
  

unction	
  in	
  an	
  inaugural	
  context,	
  whereas	
  crowning	
  could	
  also	
  be	
  non-­‐inaugural.	
  	
  

In	
  modern	
  usage	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  ‘coronation,’	
  ‘couronnement,’	
  

and	
  ‘Krönung’	
  are	
  routinely	
  used	
  to	
  describe	
  monarchical	
  inauguration.	
  	
  But	
  this	
  

usage	
  is	
  problematic,	
  in	
  that	
  it	
  prejudices	
  the	
  use	
  of	
  the	
  word	
  in	
  other	
  contexts.	
  	
  

Because	
  ‘coronation’	
  is	
  commonly	
  equated	
  with	
  ‘inauguration’	
  we	
  have	
  to	
  use	
  the	
  

invented	
  term	
  Festkrönung	
  or	
  ‘festival	
  coronation’	
  to	
  describe	
  events	
  that	
  

contemporaries	
  just	
  termed	
  ‘coronations’.491	
  	
  This	
  is	
  no	
  mere	
  pedantic	
  point	
  

about	
  correct	
  terminology,	
  but	
  an	
  issue	
  of	
  semantic	
  significance.	
  	
  We	
  ignore	
  at	
  

our	
  peril	
  the	
  importance	
  of	
  language	
  in	
  the	
  shaping	
  of	
  meaning.	
  	
  It	
  is	
  clear	
  from	
  

                                                             
489	
  Gervase	
  of	
  Canterbury,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:159–60.	
  
490	
  Ibid.,	
  1:232.	
  
491	
  Carlrichard	
  Brühl	
  provides	
  a	
  useful	
  summary	
  of	
  terms	
  used	
  to	
  describe	
  different	
  types	
  of	
  
coronations.	
  	
  However,	
  while	
  these	
  terms	
  can	
  certainly	
  be	
  useful	
  in	
  academic	
  discussion	
  we	
  
should	
  be	
  cautious	
  before	
  categorising	
  events	
  that	
  contemporaries	
  did	
  not.	
  	
  At	
  what	
  point	
  or	
  
under	
  what	
  circumstances,	
  for	
  example,	
  does	
  a	
  ‘festival	
  coronation’	
  or	
  Festkrönung	
  morph	
  into	
  a	
  
‘confirmatory	
  coronation’	
  or	
  Befestigungskrönung?	
  Carlrichard	
  Brühl,	
  “Kronen-­‐	
  und	
  
Krönungsbrauch	
  im	
  frühen	
  und	
  hohen	
  Mittelalter,”	
  Historische	
  Zeitschrift	
  234	
  (1982):	
  2–3.	
  



	
   169	
  

the	
  manner	
  in	
  which	
  Festkrönungen	
  have	
  been	
  studied	
  as	
  some	
  kind	
  of	
  

independent	
  phenomenon,	
  and	
  treated,	
  to	
  paraphrase	
  Kantorowicz,	
  as	
  ‘queer’	
  

customs,	
  that	
  they	
  suffer	
  by	
  the	
  comparison,	
  almost	
  as	
  if	
  the	
  only	
  proper	
  

coronation	
  was	
  an	
  inaugural	
  one,	
  and	
  a	
  non-­‐inaugural	
  crowning	
  or	
  crown-­‐

wearing	
  somehow	
  an	
  embarrassing	
  throwback.	
  	
  This	
  is	
  not	
  an	
  attitude	
  reflected	
  

in	
  the	
  contemporary	
  narrative	
  sources,	
  which	
  are	
  not	
  troubled	
  by	
  the	
  same	
  issue	
  

of	
  vocabulary.	
  	
  Otto	
  of	
  Freising’s	
  unexceptional	
  account	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa’s	
  

coronation	
  at	
  Regensburg	
  in	
  1152	
  is	
  a	
  case	
  in	
  point.	
  	
  He	
  tells	
  us	
  that	
  the	
  king,	
  

‘Baioriam	
  ingreditur	
  ac	
  Ratisponae,	
  Norici	
  ducatus	
  metropoli,	
  in	
  festivitate	
  

apostolorum	
  in	
  monasterio	
  sancti	
  Emmerammi	
  –	
  nam	
  maior	
  aecclesia	
  cum	
  

quibusdam	
  civitatis	
  vicis	
  conflagraverat	
  –	
  coronatur’.492	
  

	
  

Historians	
  seeking	
  a	
  medieval	
  ally	
  in	
  their	
  dismissive	
  attitude	
  to	
  non-­‐inaugural	
  

coronations	
  might	
  feel	
  they	
  have	
  found	
  one	
  in	
  Henry	
  II	
  of	
  England.	
  	
  Roger	
  of	
  

Howden	
  reports	
  two	
  non-­‐inaugural	
  coronations	
  in	
  Henry’s	
  reign,	
  one	
  just	
  outside	
  

Lincoln	
  at	
  Christmas	
  1157,	
  and	
  another	
  at	
  Worcester,	
  at	
  Easter	
  1158.	
  	
  

Significantly	
  following	
  his	
  and	
  Eleanor’s	
  crowning	
  at	
  Worcester,	
  Henry	
  and	
  his	
  

wife	
  took	
  off	
  their	
  crowns	
  and	
  placed	
  them	
  on	
  the	
  altar,	
  announcing	
  that	
  they	
  did	
  

not	
  want	
  to	
  be	
  crowned	
  again:	
  ‘ubi	
  cum	
  ad	
  oblationem	
  venirent,	
  desposuerunt	
  

coronas	
  suas,	
  et	
  eas	
  super	
  altare	
  obtulerunt;	
  voventes	
  Deo,	
  quod	
  nunquam	
  in	
  vita	
  

sua	
  de	
  caetero	
  coronarentur’.493	
  	
  These	
  actions	
  might,	
  as	
  Nicholas	
  Vincent	
  has	
  

suggested,	
  ‘been	
  motivated	
  by	
  a	
  desire	
  to	
  replace	
  the	
  expensive	
  and	
  dispute-­‐

ridden	
  ceremony	
  of	
  coronation	
  at	
  the	
  hands	
  of	
  the	
  archbishop	
  of	
  Canterbury	
  with	
  

a	
  no	
  less	
  lavish	
  display	
  of	
  alms-­‐giving	
  to	
  the	
  poor’.494	
  	
  But	
  Howden	
  specifies	
  that	
  

Lincoln	
  was	
  the	
  second	
  time	
  that	
  Henry	
  had	
  been	
  crowned	
  and	
  Worcester	
  the	
  

third	
  time,	
  so	
  it	
  would	
  perhaps	
  be	
  better	
  not	
  to	
  speak	
  of	
  ‘the	
  abandonment	
  of	
  

formal	
  crown-­‐wearings,’	
  as	
  if	
  they	
  were	
  a	
  routine	
  occurrence,	
  firstly	
  because	
  

Lincoln	
  and	
  Worcester	
  saw	
  coronations	
  rather	
  than	
  crown-­‐wearings	
  and	
  

secondly	
  because,	
  according	
  to	
  Howden,	
  such	
  events	
  happened	
  only	
  twice	
  in	
  the	
  

                                                             
492	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  107.	
  
493	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1:216.	
  
494	
  Nicholas	
  Vincent,	
  “The	
  Court	
  of	
  Henry	
  II,”	
  in	
  Henry	
  II:	
  New	
  Interpretations,	
  ed.	
  Christopher	
  
Harper-­‐Bill	
  and	
  Nicholas	
  Vincent	
  (Woodbridge,	
  2007),	
  326.	
  



	
   170	
  

first	
  three	
  and	
  a	
  half	
  years	
  of	
  Henry’s	
  reign.495	
  	
  In	
  any	
  case	
  a	
  decline	
  in	
  the	
  

frequency	
  of	
  crown-­‐wearings	
  seems	
  to	
  have	
  already	
  begun	
  under	
  Henry’s	
  

grandfather	
  Henry	
  I.496	
  	
  	
  

	
  

Henry	
  II’s	
  coronation	
  at	
  Lincoln	
  on	
  Christmas	
  Day	
  1157	
  was	
  perhaps	
  a	
  response	
  

to	
  Stephen’s	
  crowning	
  in	
  Lincoln	
  at	
  Christmas	
  1146,	
  although	
  unlike	
  Stephen,	
  as	
  

Roger	
  of	
  Howden	
  reports,	
  Henry	
  was	
  crowned	
  ‘extra	
  muros	
  civitatis	
  in	
  

Wikeford’.497	
  	
  Vincent’s	
  suggestion	
  that	
  events	
  at	
  Worcester	
  were	
  a	
  spontaneous	
  

attempt	
  to	
  avoid	
  the	
  quarrels	
  that	
  had	
  beset	
  the	
  Lincoln	
  crowning	
  is	
  plausible,	
  

but	
  I	
  would	
  suggest	
  there	
  was	
  something	
  else	
  at	
  play	
  here.	
  	
  Henry	
  and	
  Eleanor’s	
  

actions	
  at	
  Worcester	
  would	
  have	
  been	
  highly	
  choreographed	
  rather	
  than	
  

spontaneous.	
  	
  Unfortunately	
  neither	
  Howden,	
  nor	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  our	
  other	
  

witness	
  to	
  the	
  occasion,	
  elaborate	
  on	
  the	
  reason	
  for	
  Henry’s	
  behaviour.	
  	
  Perhaps	
  

the	
  key	
  lies	
  in	
  the	
  phrase	
  ‘nunquam	
  in	
  vita	
  sua	
  de	
  caetero	
  coronarentur’.498	
  	
  The	
  

phrase	
  ‘they	
  were	
  never	
  again	
  to	
  be	
  crowned	
  in	
  their	
  lifetimes’	
  leaves	
  open	
  the	
  

possibility	
  of	
  coronation	
  in	
  death,	
  a	
  concept,	
  as	
  we	
  have	
  seen,	
  that	
  was	
  applied	
  to	
  

saints,	
  such	
  as	
  Thomas	
  Becket.	
  	
  This	
  saintly	
  usage	
  was,	
  moreover,	
  referenced	
  in	
  

the	
  laudes	
  where	
  the	
  king	
  was	
  described	
  as	
  ‘a	
  Deo	
  coronatus’.	
  	
  It	
  is	
  thus	
  plausible	
  

that	
  Henry’s	
  action	
  was	
  one	
  driven	
  by	
  piety	
  rather	
  than	
  ecclesiastical	
  politics.	
  	
  

Whatever	
  the	
  reason,	
  it	
  seems	
  unwise	
  to	
  jump	
  to	
  the	
  conclusion	
  that	
  Henry	
  

considered	
  non-­‐inaugural	
  coronation	
  simply	
  too	
  troublesome.	
  	
  That	
  all	
  three	
  of	
  

his	
  sons	
  were	
  crowned	
  more	
  than	
  once	
  also	
  suggests	
  that	
  his	
  exploits	
  at	
  

Worcester	
  did	
  not	
  put	
  an	
  end	
  to	
  non-­‐inaugural	
  crownings	
  in	
  England.	
  

	
  

Henry	
  and	
  Eleanor’s	
  actions	
  at	
  Worcester	
  are	
  not	
  recorded	
  in	
  the	
  work	
  of	
  Henry	
  

of	
  Huntingdon,	
  who	
  died	
  sometime	
  between	
  1156	
  and	
  1164.	
  	
  Although	
  his	
  

Historia	
  Anglorum	
  ends	
  with	
  the	
  assertion	
  that	
  ‘now	
  a	
  new	
  book	
  must	
  be	
  devoted	
  

to	
  a	
  new	
  king’,	
  no	
  such	
  book	
  describing	
  the	
  early	
  years	
  of	
  Henry	
  II’s	
  reign	
  

                                                             
495	
  Ibid.	
  
496	
  Biddle,	
  “Seasonal	
  Festivals	
  and	
  Residence,”	
  51.	
  
497	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1:213;	
  The	
  description	
  of	
  Stephen	
  wearing	
  his	
  crown	
  at	
  Lincoln	
  
comes	
  from	
  Henry	
  of	
  Huntingdon,	
  who	
  comments	
  'Duodecimus	
  rex	
  Stephanus	
  anno	
  ad	
  Natale	
  
Domini	
  in	
  urbe	
  Lincoliensi	
  diademate	
  regaliter	
  insignitus	
  est,	
  quo	
  regem	
  nullus	
  introire	
  
prohibentibus	
  quibusdam	
  supersticiosis	
  ausus	
  fuerat'.	
  	
  Henry	
  of	
  Huntingdon,	
  Historia	
  Anglorum,	
  
748.	
  
498	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1:216.	
  



	
   171	
  

survives.499	
  	
  The	
  third	
  version	
  of	
  his	
  work,	
  written	
  c.1140	
  does,	
  however,	
  include	
  

a	
  story	
  that	
  demonstrates	
  that	
  the	
  laying	
  aside	
  of	
  a	
  crown	
  could	
  be	
  interpreted	
  as	
  

a	
  pious	
  act	
  in	
  mid-­‐twelfth-­‐century	
  England.	
  	
  In	
  this	
  version	
  of	
  his	
  history,	
  Henry	
  

of	
  Huntingdon	
  includes	
  the	
  first	
  description	
  of	
  the	
  now	
  famous	
  story	
  of	
  Cnut	
  

commanding	
  the	
  sea	
  not	
  to	
  rise.	
  	
  As	
  is	
  well	
  known,	
  Cnut’s	
  words	
  made	
  no	
  

difference	
  to	
  the	
  incoming	
  tide,	
  and	
  the	
  king	
  ended	
  up	
  with	
  wet	
  feet.	
  	
  At	
  this	
  point	
  

the	
  king	
  cried	
  out	
  ‘Sciat	
  omnes	
  habitantes	
  orbem,	
  vanam	
  et	
  frivolam	
  regum	
  esse	
  

potentiam,	
  nec	
  regis	
  quempiam	
  nomine	
  dignum,	
  preter	
  eum	
  cuius	
  nutui	
  celum,	
  

terra,	
  mare,	
  legibus	
  obediunt	
  eternis’.500	
  	
  Henry	
  then	
  recounts	
  that	
  the	
  king	
  never	
  

again	
  wore	
  his	
  crown	
  ‘sed	
  super	
  imaginem	
  Domini	
  que	
  cruci	
  affixa	
  erat,	
  posuit	
  

eam	
  in	
  eternum,	
  in	
  laudem	
  Dei	
  regis	
  magni’.501	
  	
  Henry	
  of	
  Huntingdon	
  recorded	
  

this	
  story,	
  in	
  which	
  Cnut’s	
  setting	
  aside	
  of	
  his	
  crown	
  is	
  presented	
  as	
  an	
  act	
  of	
  

great	
  piety,	
  around	
  twenty	
  years	
  before	
  Henry	
  II	
  and	
  his	
  wife	
  set	
  their	
  crowns	
  on	
  

the	
  altar	
  at	
  Worcester.	
  	
  That	
  such	
  an	
  idea	
  had	
  contemporary	
  currency	
  

nonetheless	
  suggests	
  that	
  we	
  should	
  regard	
  Henry	
  II’s	
  act	
  as	
  symbolic	
  not	
  just	
  

pragmatic.	
  	
  	
  

	
  

Henry	
  II	
  was	
  not	
  the	
  only	
  monarch	
  for	
  whom	
  contemporary	
  evidence	
  points	
  to	
  

an	
  eschewal	
  of	
  non-­‐inaugural	
  coronations	
  or	
  crown-­‐wearings.	
  	
  Following	
  a	
  

description	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa	
  being	
  crowned	
  at	
  Pavia	
  at	
  Easter	
  1162,	
  the	
  

historian	
  Acerbus	
  Morena	
  adds	
  that	
  this	
  was	
  the	
  first	
  such	
  coronation	
  in	
  three	
  

years.	
  	
  He	
  writes	
  that	
  Frederick	
  had	
  earlier	
  declared	
  that	
  he	
  would	
  not	
  wear	
  his	
  

crown	
  again,	
  until	
  he	
  had	
  conquered	
  Milan.502	
  	
  Acerbus’s	
  description	
  of	
  this	
  joyful	
  

coronation	
  follows	
  directly	
  on	
  from	
  his	
  narrative	
  of	
  the	
  destruction	
  of	
  Milan,	
  and	
  

it	
  is	
  worth	
  noting	
  that	
  it	
  is	
  at	
  this	
  point	
  that	
  Acerbus	
  mentions	
  that	
  Frederick	
  has	
  

not	
  worn	
  his	
  crown	
  for	
  three	
  years.	
  	
  This	
  fact	
  is	
  not	
  presented	
  in	
  its	
  correct	
  

chronological	
  position	
  in	
  the	
  narrative,	
  but	
  appears	
  only	
  after	
  Frederick	
  had	
  

destroyed	
  Milan	
  and	
  could	
  thus	
  wear	
  his	
  crown	
  again	
  without	
  breaking	
  his	
  vow.	
  	
  

                                                             
499	
  ‘Et	
  iam	
  regi	
  novo	
  novus	
  liber	
  donandus	
  est.	
  	
  Explicit	
  liber	
  decimus.	
  	
  Hic	
  incipit	
  liber	
  undecimus	
  
de	
  Henrico	
  iuniori’.	
  	
  Henry	
  of	
  Huntingdon,	
  Historia	
  Anglorum,	
  776.	
  	
  
500	
  Ibid.,	
  368.	
  
501	
  Ibid.	
  
502	
  ‘Proposuerat	
  enim,	
  quod	
  ipse	
  nunquam	
  coronam	
  sumeret	
  in	
  capite,	
  donec	
  Mediolanum	
  
superasset’,	
  in	
  Ferdinand	
  Güterbock,	
  ed.,	
  Ottonis	
  Morenae	
  et	
  Continuatorum	
  Historia	
  Frederici	
  I,	
  
MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  N.S.	
  7	
  (Berlin,	
  1930),	
  158–159.	
  



	
   172	
  

This	
  authorial	
  choice	
  certainly	
  dramatises	
  the	
  vow	
  and	
  augments	
  the	
  significance	
  

of	
  the	
  Pavian	
  coronation.	
  	
  It	
  also	
  suggests	
  that	
  there	
  could	
  perhaps	
  have	
  been	
  

other	
  episodes,	
  in	
  which	
  monarchs	
  chose	
  not	
  to	
  wear	
  their	
  crowns	
  for	
  a	
  variety	
  

of	
  reasons,	
  that	
  went	
  unrecorded.	
  	
  Carlrichard	
  Brühl	
  is	
  absolutely	
  right	
  to	
  stress	
  

that	
  there	
  must	
  have	
  been	
  many	
  more	
  coronations	
  and	
  crown-­‐wearings	
  than	
  the	
  

sources	
  record.	
  	
  But	
  the	
  reverse	
  is	
  perhaps	
  also	
  true,	
  namely	
  that	
  sometimes	
  

kings	
  chose	
  not	
  to	
  wear	
  their	
  crowns	
  or	
  submit	
  to	
  coronation,	
  and	
  that	
  the	
  

sources	
  do	
  not	
  always	
  inform	
  us.503	
  

	
  

Although	
  a	
  number	
  of	
  different	
  words	
  are	
  used	
  to	
  describe	
  the	
  inauguration	
  of	
  a	
  

monarch,	
  significantly	
  a	
  verb	
  is	
  almost	
  always	
  used	
  in	
  preference	
  to	
  a	
  noun,	
  i.e.	
  

‘coronatus	
  est’,	
  or	
  ‘coronavit’	
  rather	
  than	
  ‘coronatio’.	
  	
  The	
  use	
  of	
  verbal	
  forms	
  is	
  

significant	
  because	
  it	
  makes	
  clear	
  that	
  inauguration	
  is	
  a	
  process,	
  a	
  

transformation,	
  rather	
  than	
  something	
  static.	
  	
  If	
  a	
  noun	
  is	
  used,	
  either	
  it	
  is	
  paired	
  

with	
  a	
  verb,	
  as	
  in	
  the	
  reference	
  to	
  Philip	
  Augustus’s	
  inauguration	
  in	
  the	
  Chronica	
  

Remensi,	
  which	
  states	
  that,	
  ‘MCLXXIX.	
  	
  Celebrata	
  est	
  coronatio	
  regis	
  Philippi	
  per	
  

manum	
  Guillelmi	
  Remensis	
  archiepiscopi’,504	
  or	
  it	
  refers	
  to	
  the	
  ceremony	
  either	
  

before	
  or	
  after	
  it	
  has	
  happened.	
  	
  For	
  example,	
  Richard	
  of	
  Devizes	
  reports	
  that	
  

Richard	
  I	
  ‘consecratus	
  est	
  in	
  regem’.505	
  	
  However,	
  in	
  the	
  context	
  of	
  recounting	
  a	
  

portent	
  that	
  occurred	
  on	
  that	
  day,	
  that	
  the	
  appropriate	
  bells	
  had	
  not	
  been	
  rung	
  

during	
  masses,	
  Richard	
  used	
  the	
  formula,	
  ‘ipsa	
  die	
  coronationis’.506	
  	
  This	
  

distinction	
  is	
  important,	
  because	
  recognising	
  it	
  helps	
  us	
  to	
  distinguish	
  between	
  

inaugural	
  ceremonies	
  and	
  non-­‐inaugural	
  coronations	
  or	
  crown-­‐wearings.	
  	
  	
  

	
  

Let	
  us	
  consider	
  a	
  short	
  passage	
  from	
  Roger	
  of	
  Howden	
  concerning	
  King	
  Stephen	
  

and	
  mentioning	
  a	
  coronation:	
  ‘Anno	
  igitur	
  gratiae	
  MoCoXXXoVIo.,	
  die	
  Sancti	
  

Stephani,	
  diadematus	
  rex	
  Stephanus,	
  curiam	
  suam	
  tenuit	
  apud	
  Lundoniam,	
  in	
  

cuius	
  coronatione,	
  ut	
  dicitur,	
  pax	
  Domini	
  ad	
  missam	
  nec	
  dicta	
  fuit	
  nec	
  data	
  

populo’.507	
  	
  This	
  is	
  the	
  only	
  mention	
  Roger	
  makes	
  of	
  Stephen’s	
  inauguration,	
  and	
  

has	
  led	
  some	
  historians	
  to	
  suggest	
  that	
  Stephen’s	
  inauguration	
  took	
  place	
  on	
  26	
  
                                                             
503	
  Brühl,	
  “Kronen-­‐	
  und	
  Krönungsbrauch	
  im	
  frühen	
  und	
  hohen	
  Mittelalter,”	
  10.	
  
504	
  Chronica	
  Remensi,	
  275.	
  
505	
  Richard	
  of	
  Devizes,	
  Chronicle	
  of	
  the	
  Time	
  of	
  King	
  Richard	
  the	
  First,	
  3.	
  
506	
  Ibid.,	
  4.	
  
507	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1:189.	
  



	
   173	
  

December	
  1135,	
  or	
  that	
  Roger	
  has	
  supplied	
  an	
  incorrect	
  date	
  for	
  the	
  

inauguration.	
  	
  However	
  a	
  closer	
  evaluation	
  of	
  the	
  passage	
  makes	
  clear	
  that	
  

neither	
  of	
  these	
  eventualities	
  is	
  implied	
  by	
  Roger’s	
  report.	
  	
  What	
  it	
  tells	
  us	
  is	
  

simply	
  that	
  King	
  Stephen	
  appeared	
  crowned	
  at	
  the	
  court	
  he	
  held	
  at	
  London	
  on	
  St.	
  

Stephen’s	
  Day.508	
  	
  It	
  then	
  continues	
  to	
  inform	
  us	
  that	
  it	
  was	
  said	
  that	
  the	
  peace	
  

had	
  not	
  been	
  handed	
  around	
  at	
  the	
  coronation	
  mass,	
  a	
  rumour	
  repeated	
  by	
  

Gervase	
  of	
  Canterbury,	
  amongst	
  others.	
  	
  The	
  noun	
  coronatio	
  does	
  not	
  refer	
  back	
  

to	
  the	
  first	
  part	
  of	
  the	
  sentence,	
  but	
  to	
  Stephen’s	
  inauguration,	
  which	
  we	
  also	
  

know	
  from	
  other	
  sources	
  took	
  place	
  on	
  22	
  December.	
  	
  Moreover	
  diadematus	
  is	
  an	
  

adjective	
  qualifying	
  rex	
  Stephanus,	
  rather	
  than	
  a	
  passive	
  participle	
  requiring	
  us	
  to	
  

supply	
  the	
  verb	
  ‘to	
  be’.	
  	
  This	
  is	
  made	
  even	
  clearer	
  by	
  the	
  fact	
  that	
  rex	
  appears	
  in	
  

the	
  nominative,	
  rather	
  than	
  in	
  the	
  accusative	
  as	
  in	
  the	
  phrase	
  ‘in	
  regem’,	
  which	
  

Howden	
  uses	
  in	
  every	
  other	
  description	
  of	
  an	
  inauguration.	
  	
  Roger	
  has	
  thus	
  not	
  

made	
  a	
  mistake	
  in	
  his	
  dating	
  of	
  Stephen’s	
  inauguration.	
  	
  In	
  recognising	
  this,	
  it	
  

becomes	
  apparent	
  that	
  his	
  account	
  raises	
  a	
  number	
  of	
  interesting	
  points.	
  	
  Firstly	
  

Roger	
  does	
  not	
  actually	
  record	
  Stephen’s	
  inauguration;	
  he	
  merely	
  mentions	
  it	
  

after	
  the	
  event.	
  	
  This	
  is	
  highly	
  unusual	
  and	
  is	
  perhaps	
  indicative	
  of	
  a	
  certain	
  

antipathy	
  to	
  Stephen	
  and	
  a	
  suggestion	
  that	
  his	
  inauguration	
  was	
  unlawful.	
  	
  

Secondly	
  it	
  tells	
  us	
  that	
  Stephen	
  appeared	
  crowned	
  at	
  his	
  first	
  royal	
  court,	
  a	
  mere	
  

four	
  days	
  after	
  his	
  inauguration.	
  	
  That	
  Stephen	
  felt	
  the	
  need	
  to	
  wear	
  his	
  crown	
  

again	
  so	
  soon	
  is	
  suggestive	
  of	
  a	
  desire	
  to	
  emphasise	
  his	
  newly	
  acquired	
  royal	
  

status.	
  	
  Finally,	
  Roger	
  states	
  that	
  Stephen	
  wore	
  his	
  crown	
  on	
  St.	
  Stephen’s	
  Day,	
  

rather	
  than	
  Christmas	
  Day	
  as	
  was	
  customary,	
  and	
  in	
  doing	
  so	
  no	
  doubt	
  sought	
  to	
  

draw	
  a	
  parallel	
  between	
  the	
  new	
  king	
  and	
  his	
  saintly	
  namesake.509	
  

	
  

A	
  close	
  reading	
  of	
  these	
  narrative	
  sources	
  has	
  demonstrated	
  the	
  subtlety	
  of	
  

vocabulary	
  used	
  to	
  describe	
  elevation	
  to	
  the	
  royal	
  or	
  imperial	
  throne	
  and	
  the	
  

difficulties	
  caused	
  by	
  the	
  modern	
  convention	
  of	
  labelling	
  inaugural	
  anointings	
  

and	
  crownings	
  as	
  ‘coronations’,	
  a	
  word	
  contemporaries	
  used	
  frequently	
  to	
  

describe	
  non-­‐inaugural	
  ceremonies.	
  	
  Examining	
  the	
  use	
  of	
  constructions	
  using	
  

                                                             
508	
  Henry	
  of	
  Huntingdon	
  also	
  suggests	
  Stephen	
  appeared	
  crowned	
  at	
  his	
  first	
  court,	
  although	
  he	
  
disagrees	
  with	
  Roger	
  about	
  the	
  date:	
  ‘diadematus	
  igitur	
  curiam	
  suam	
  tenuit	
  ad	
  Natale	
  apud	
  
Lundoniam’.	
  	
  Henry	
  of	
  Huntingdon,	
  Historia	
  Anglorum,	
  702.	
  
509	
  The	
  resonances	
  inherent	
  in	
  saints’	
  days	
  are	
  discussed	
  later	
  in	
  the	
  chapter.	
  



	
   174	
  

verbs	
  or	
  nouns	
  and	
  active	
  and	
  passive	
  forms	
  is	
  a	
  necessity	
  in	
  decoding	
  whether	
  a	
  

chronicler	
  is	
  refering	
  to	
  an	
  inauguration,	
  coronation	
  or	
  crown-­‐wearing.	
  	
  This	
  

strikes	
  me	
  as	
  particularly	
  important	
  when	
  we	
  consider	
  ceremonies	
  that	
  are	
  often	
  

treated	
  as	
  poor	
  relations	
  to	
  the	
  consecration	
  of	
  a	
  new	
  king	
  following	
  the	
  death	
  of	
  

his	
  predecessor.	
  	
  There	
  are	
  two	
  ceremonies	
  of	
  particular	
  significance:	
  the	
  

consecration	
  of	
  a	
  new	
  king	
  during	
  the	
  lifetime	
  of	
  his	
  predecessor,	
  and	
  so-­‐called	
  

‘festival	
  coronations’.	
  	
  Andrew	
  Lewis	
  has	
  commented	
  upon	
  the	
  complete	
  silence	
  

in	
  the	
  source	
  material	
  on	
  the	
  subject	
  of	
  Philip	
  Augustus	
  not	
  having	
  his	
  son	
  

consecrated	
  during	
  his	
  own	
  lifetime,	
  something	
  that	
  has	
  been	
  held	
  up	
  as	
  

exemplifying	
  the	
  increased	
  strength	
  of	
  the	
  Capetians,	
  who	
  no	
  longer	
  had	
  to	
  

consecrate	
  an	
  heir	
  to	
  ensure	
  the	
  succession.510	
  	
  Lewis	
  points	
  out	
  that	
  if	
  Philip’s	
  

inaction	
  was	
  as	
  important	
  as	
  historians	
  have	
  suggested,	
  it	
  would	
  surely	
  have	
  

been	
  the	
  subject	
  of	
  discourse	
  by	
  contemporaries.511	
  	
  I	
  would	
  suggest	
  that	
  the	
  lack	
  

of	
  comment	
  in	
  the	
  sources	
  demonstrates	
  that	
  the	
  consecration	
  of	
  associate	
  kings	
  

was	
  considered	
  unexceptional	
  –	
  the	
  sources	
  describe	
  it	
  using	
  exactly	
  the	
  same	
  

vocabulary	
  as	
  they	
  describe	
  successional	
  consecration,	
  and	
  make	
  no	
  comment	
  if	
  

a	
  king	
  did	
  not	
  have	
  his	
  heir	
  consecrated.	
  

	
  

The	
  same	
  is	
  true	
  of	
  non-­‐inaugural	
  coronations,	
  which	
  are	
  certainly	
  not	
  presented	
  

as	
  a	
  strange	
  custom.	
  	
  Indeed	
  the	
  sources	
  make	
  clear	
  that	
  it	
  is	
  the	
  anointing	
  that	
  

transformed	
  a	
  king-­‐elect	
  into	
  a	
  reigning	
  king	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  the	
  Empire.	
  	
  

For	
  this	
  reason	
  it	
  would	
  be	
  far	
  better	
  to	
  avoid	
  using	
  ‘coronation’	
  to	
  designate	
  the	
  

inauguration	
  ceremony,	
  best	
  described	
  as	
  a	
  ‘consecration’.	
  	
  The	
  word	
  

‘consecration’	
  was	
  most	
  frequently	
  used	
  by	
  contemporaries	
  and	
  reflects	
  much	
  

more	
  the	
  transformative	
  nature	
  of	
  the	
  combined	
  rituals	
  of	
  anointing	
  and	
  

coronation.	
  	
  It	
  also	
  mirrors	
  the	
  language	
  used	
  to	
  describe	
  the	
  sacrament	
  of	
  

episcopal	
  inauguration,	
  a	
  point	
  that	
  it	
  is	
  important	
  to	
  stress.	
  	
  Despite	
  successive	
  

popes	
  denying	
  the	
  equivalence	
  of	
  episcopal	
  and	
  royal	
  consecration,	
  the	
  

churchmen	
  who	
  wrote	
  chronicles	
  clearly	
  considered	
  them	
  to	
  be	
  of	
  equivalent	
  

worth.	
  	
  The	
  concept	
  of	
  the	
  priest-­‐king	
  had	
  not	
  been	
  entirely	
  eroded	
  by	
  the	
  

Investiture	
  Controversy.	
  
                                                             
510	
  Andrew	
  W.	
  Lewis,	
  “Anticipatory	
  Association	
  of	
  the	
  Heir	
  in	
  Early	
  Capetian	
  France,”	
  The	
  
American	
  Historical	
  Review	
  83	
  (1978):	
  906.	
  	
  
511	
  Ibid.,	
  924.	
  



	
   175	
  

When?	
  

	
  

In	
  his	
  Gesta	
  Philippi	
  Augusti	
  Rigord	
  includes	
  a	
  story	
  concerning	
  the	
  

postponement	
  of	
  the	
  young	
  prince's	
  consecration	
  from	
  15	
  August	
  to	
  1	
  November	
  

1179.	
  	
  The	
  mysterious	
  tale	
  of	
  the	
  illness	
  Philip	
  developed	
  after	
  becoming	
  lost	
  in	
  

the	
  forest	
  of	
  Compiègne,	
  and	
  his	
  father's	
  visit	
  to	
  the	
  shrine	
  of	
  Thomas	
  Becket	
  at	
  

Canterbury	
  to	
  pray	
  for	
  his	
  safe	
  recovery	
  has	
  understandably	
  intrigued	
  scholars.	
  	
  

Less	
  attention,	
  however,	
  has	
  been	
  paid	
  to	
  the	
  importance	
  of	
  the	
  dates,	
  which	
  are	
  

stressed	
  by	
  Rigord	
  himself.	
  	
  Rigord	
  twice	
  mentions	
  that	
  the	
  young	
  king	
  should	
  

have	
  been	
  consecrated	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  Assumption	
  of	
  the	
  Virgin,	
  before	
  

invoking	
  Mary	
  as	
  a	
  protector	
  of	
  Philip	
  as	
  he	
  wandered	
  through	
  the	
  forest.	
  	
  He	
  

also	
  twice	
  mentions	
  that	
  Philip	
  had	
  been	
  born	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  Saints	
  Symphorian	
  

and	
  Timotheus	
  and	
  remarks	
  no	
  less	
  than	
  three	
  times	
  that	
  he	
  was	
  eventually	
  

consecrated	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  All	
  Saints.512	
  	
  That	
  Rigord	
  emphasises	
  the	
  liturgical	
  

importance	
  of	
  these	
  dates	
  through	
  repetition	
  indicates	
  that,	
  while	
  the	
  story	
  of	
  

Philip's	
  adventure	
  and	
  illness	
  might	
  well	
  bear	
  the	
  imprint	
  of	
  chivalric	
  romance,	
  

this	
  was	
  not	
  at	
  the	
  expense	
  of	
  a	
  sacral	
  conception	
  of	
  kingship.	
  

	
  

In	
  a	
  seminal	
  article	
  of	
  the	
  1970s,	
  Hans	
  Martin	
  Schaller	
  declared	
  that	
  consecration	
  

dates	
  in	
  the	
  German	
  kingdom	
  were	
  not	
  chosen	
  by	
  chance.513	
  	
  He	
  took	
  as	
  his	
  

starting	
  point	
  Otto	
  II's	
  German	
  consecration	
  at	
  Aachen	
  on	
  26	
  May	
  961,	
  the	
  date	
  

on	
  which	
  Pentecost	
  fell	
  that	
  year,	
  and	
  pointed	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  contemporary	
  

Annales	
  Lobiensis	
  emphasised	
  the	
  appropriateness	
  of	
  Otto	
  being	
  imbued	
  with	
  the	
  

Holy	
  Spirit	
  on	
  the	
  same	
  day	
  as	
  the	
  Holy	
  Spirit	
  had	
  descended	
  upon	
  the	
  disciples	
  

of	
  Christ.514	
  Schaller	
  concentrated	
  on	
  events	
  within	
  the	
  Empire,	
  but	
  that	
  Philip	
  I	
  of	
  

France,	
  in	
  1059,	
  and	
  Henry	
  III	
  of	
  England,	
  in	
  1220,	
  also	
  chose	
  to	
  be	
  consecrated	
  

                                                             
512	
  Rigord,	
  Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  120–128.	
  
513	
  Hans	
  Martin	
  Schaller,	
  “Der	
  heilige	
  Tag	
  als	
  Termin	
  mittelalterliche	
  Staatsakte,”	
  Deutsches	
  Archiv	
  
30	
  (1974):	
  1–24;	
  Schaller's	
  initial	
  observations	
  have	
  been	
  followed	
  up	
  by	
  a	
  number	
  of	
  German	
  
scholars	
  including	
  Wolfgang	
  Huschner,	
  “Kirchenfest	
  und	
  Herrschaftspraxis.	
  Die	
  Regierungszeiten	
  
der	
  ersten	
  beiden	
  Kaiser	
  aus	
  liudolfingischem	
  Hause	
  (936-­‐983),”	
  Zeitschrift	
  für	
  
Geschichtswissenschaft	
  41	
  (1993):	
  24–55,	
  117–34;	
  Michael	
  Sierck,	
  Festtag	
  und	
  Politik:	
  Studien	
  zur	
  
Tagewahl	
  karolingischer	
  Herrscher,	
  Beihefte	
  zum	
  Archiv	
  für	
  Kulturgeschichte	
  38	
  (Cologne,	
  1995).	
  
514	
  ‘Dominus	
  noster	
  Otto,	
  aequivocus	
  patris,	
  consors	
  paterni	
  regni	
  asciscitur	
  et	
  septiformi	
  gratia	
  
Spiritus	
  sancti	
  donatur	
  in	
  palatio	
  Aquensi,	
  septem	
  ebdomadibus	
  a	
  pascha	
  transactis,	
  die	
  
pentecosten	
  et	
  hora	
  qua	
  Spiritus	
  sanctus	
  super	
  discipulos	
  venit,	
  7.	
  Kalend.	
  Iun.,	
  luna	
  7,	
  anno	
  
aetatis	
  suae	
  7’,	
  in	
  Georg	
  Waitz,	
  ed.,	
  Annales	
  Lobiensis,	
  MGH	
  SS	
  13	
  (Hannover,	
  1881),	
  234.	
  



	
   176	
  

and	
  crowned	
  at	
  Pentecost	
  indicates	
  that	
  the	
  symbolism	
  of	
  feast	
  days	
  was	
  

appreciated	
  across	
  borders	
  and	
  over	
  a	
  wide	
  timespan.	
  	
  Moreover,	
  in	
  the	
  Anglo-­‐

Norman	
  realm	
  there	
  was	
  a	
  further	
  consecration	
  at	
  Pentecost,	
  that	
  of	
  William	
  the	
  

Conqueror's	
  wife	
  Matilda	
  in	
  1068.	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen,	
  ruling	
  monarchs	
  often	
  took	
  

the	
  opportunity	
  to	
  be	
  crowned	
  at	
  the	
  ceremony	
  in	
  which	
  their	
  queen	
  was	
  

consecrated.	
  	
  As	
  queens	
  were	
  fundamental	
  to	
  the	
  production	
  of	
  an	
  heir	
  and,	
  it	
  has	
  

been	
  argued,	
  royal	
  image,	
  it	
  is	
  unsurprising	
  to	
  find	
  that	
  these	
  dates	
  were	
  also	
  

carefully	
  chosen.	
  	
  Pentecost	
  was	
  not	
  the	
  only	
  feast	
  that	
  saw	
  consecrations	
  and	
  

coronations	
  in	
  more	
  than	
  one	
  kingdom.	
  	
  Other	
  feasts	
  that	
  found	
  favour	
  without	
  

geographical	
  constraint	
  included	
  Christmas	
  Day,	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  Assumption	
  of	
  

the	
  Virgin,	
  and	
  Easter	
  Sunday.	
  	
  This	
  shared	
  utilisation	
  of	
  feast	
  days	
  once	
  again	
  

points	
  to	
  the	
  transnational	
  scope	
  of	
  liturgical	
  kingship,	
  and	
  serves	
  to	
  challenge	
  

the	
  assumption	
  that	
  sacral	
  self-­‐representation	
  differed	
  significantly	
  amongst	
  

European	
  monarchs.	
  

	
  

In	
  her	
  inaugural	
  lecture	
  at	
  the	
  Institute	
  of	
  Historical	
  Research,	
  Diana	
  Greenway	
  

commented	
  that,	
  ‘it	
  has	
  been	
  largely	
  through	
  the	
  activity	
  of	
  historians	
  that	
  the	
  

passage	
  of	
  time	
  has	
  come	
  to	
  be	
  measured	
  in	
  dates’.515	
  	
  Indeed,	
  historians	
  are	
  

accustomed	
  to	
  reading	
  medieval	
  chronicles	
  in	
  editions	
  in	
  which	
  the	
  chronological	
  

information	
  provided	
  in	
  the	
  text	
  is	
  annotated	
  in	
  the	
  margin	
  by	
  the	
  date	
  written	
  in	
  

common	
  modern	
  form.	
  	
  Such	
  information	
  is	
  obviously	
  essential	
  for	
  placing	
  events	
  

in	
  correct	
  chronological	
  order,	
  but	
  it	
  also	
  divorces	
  modern	
  readers	
  from	
  the	
  

relative	
  chronology	
  practised	
  in	
  this	
  period.	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen	
  in	
  the	
  descriptions	
  

of	
  consecrations	
  already	
  considered,	
  dates	
  were	
  recorded	
  with	
  reference	
  to	
  

saints’	
  days,	
  feasts	
  of	
  the	
  church,	
  regnal	
  years,	
  and	
  years	
  since	
  the	
  birth	
  of	
  Christ,	
  

amongst	
  other	
  things.	
  	
  Bede	
  claims	
  to	
  have	
  written	
  his	
  work,	
  The	
  Reckoning	
  of	
  

Time,	
  precisely	
  because	
  his	
  readers	
  were	
  not	
  satisfied	
  by	
  his	
  shorter	
  treatise,	
  

thereby	
  revealing	
  that	
  there	
  was	
  a	
  strong	
  interest	
  in	
  dating	
  and	
  chronology	
  in	
  the	
  

medieval	
  period.516	
  	
  This	
  interest	
  was	
  inextricably	
  linked	
  with	
  an	
  understanding	
  

of	
  the	
  present	
  time	
  as	
  part	
  of	
  the	
  same	
  continuum	
  as	
  biblical	
  history	
  and	
  the	
  

                                                             
515	
  Diana	
  Greenway,	
  “Dates	
  in	
  History:	
  Chronology	
  and	
  Memory,”	
  Historical	
  Research	
  72	
  (1999):	
  
127.	
  Greenway’s	
  italics.	
  
516	
  Bede,	
  The	
  Reckoning	
  of	
  Time,	
  trans.	
  Faith	
  Wallis,	
  Translated	
  Texts	
  for	
  Historians	
  29	
  (Liverpool,	
  
1999),	
  3.	
  



	
   177	
  

history	
  of	
  salvation.	
  	
  Another	
  fundamental	
  aspect	
  of	
  the	
  medieval	
  understanding	
  

of	
  time	
  was	
  a	
  belief	
  in	
  its	
  cyclicality.	
  	
  Indeed,	
  the	
  most	
  prominent	
  motivation	
  for	
  

the	
  medieval	
  computus	
  lay	
  in	
  determining	
  the	
  date	
  of	
  Easter,	
  ‘a	
  problem	
  at	
  once	
  

scientific,	
  theological,	
  and	
  disciplinary’.517	
  	
  The	
  liturgical	
  calendar	
  was	
  divided	
  

according	
  to	
  two	
  systems:	
  the	
  sanctoral	
  cycle	
  of	
  saints’	
  days,	
  and	
  the	
  temporal	
  

cycle	
  of	
  moveable	
  feasts	
  and	
  Sunday	
  observations.	
  	
  This	
  dual	
  cyclicality	
  itself	
  

opens	
  the	
  possibility	
  that	
  dates,	
  that	
  to	
  modern	
  eyes	
  do	
  not	
  appear	
  significant,	
  

were	
  imbued	
  with	
  highly	
  potent	
  meaning.518	
  	
  It	
  is	
  worth	
  returning	
  to	
  medieval	
  

methods	
  of	
  reckoning	
  dates,	
  in	
  essence	
  to	
  take	
  the	
  dates	
  as	
  they	
  are	
  presented	
  in	
  

the	
  narrative	
  sources.	
  	
  Through	
  considering	
  the	
  liturgical	
  importance	
  that	
  was	
  

attributed	
  to	
  particular	
  days	
  and	
  cycles	
  of	
  time,	
  we	
  shall	
  uncover	
  an	
  element	
  of	
  

monarchical	
  consecration	
  that	
  has	
  previously	
  been	
  camouflaged	
  by	
  the	
  modern	
  

convention	
  of	
  recording	
  dates.	
  

	
  

The	
  choice	
  of	
  consecration	
  date	
  was	
  rarely	
  entirely	
  free,	
  because	
  it	
  was	
  

influenced	
  by	
  the	
  death	
  of	
  the	
  previous	
  king,	
  and	
  in	
  the	
  case	
  of	
  the	
  German	
  

kingdom	
  also	
  by	
  election.519	
  	
  But	
  a	
  degree	
  of	
  flexibility	
  was	
  possible	
  and	
  of	
  course	
  

in	
  the	
  case	
  of	
  the	
  consecration	
  of	
  an	
  heir	
  in	
  the	
  lifetime	
  of	
  a	
  reigning	
  king,	
  the	
  

choice	
  was	
  freer	
  still.	
  	
  Sunday	
  was	
  the	
  favoured	
  day	
  of	
  the	
  week	
  for	
  consecration,	
  

a	
  fact	
  mentioned	
  in	
  some	
  of	
  the	
  ordines	
  and	
  concomitant	
  with	
  episcopal	
  

consecration,	
  which	
  was	
  also	
  supposed	
  to	
  take	
  place	
  on	
  a	
  Sunday.	
  	
  As	
  will	
  be	
  

shown,	
  some	
  Sundays	
  were	
  imbued	
  with	
  either	
  liturgical	
  or	
  historical	
  

significance	
  and	
  clearly	
  quite	
  deliberate	
  choices.	
  	
  But	
  when	
  a	
  monarch	
  deviated	
  

from	
  the	
  norm	
  by	
  being	
  crowned	
  on	
  a	
  weekday	
  there	
  were	
  manifestly	
  specific	
  

motives	
  for	
  choosing	
  those	
  days.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  William	
  the	
  Conqueror,	
  who	
  was	
  

crowned	
  on	
  a	
  Monday,	
  the	
  Monday	
  was	
  Christmas	
  Day,	
  and	
  in	
  the	
  case	
  of	
  King	
  

John,	
  who	
  was	
  crowned	
  on	
  a	
  Thursday,	
  the	
  Thursday	
  was	
  Ascension	
  Day.	
  	
  

Important	
  apostolic	
  feasts	
  were	
  also	
  reasons	
  to	
  deviate	
  from	
  a	
  Sunday.	
  	
  Matilda	
  

                                                             
517	
  Faith	
  Wallis,	
  “Chronology	
  and	
  Systems	
  of	
  Dating,”	
  in	
  Medieval	
  Latin:	
  An	
  Introduction	
  and	
  
Bibliographical	
  Guide,	
  ed.	
  Frank	
  Mantello	
  and	
  A.G.	
  Rigg	
  (Washington,	
  1996),	
  383.	
  
518	
  Daniel	
  Sheerins,	
  “The	
  Liturgy,”	
  in	
  Medieval	
  Latin:	
  An	
  Introduction	
  and	
  Bibliographical	
  Guide,	
  ed.	
  
Frank	
  Mantello	
  and	
  A.G.	
  Rigg	
  (Washington,	
  1996),	
  160.	
  
519	
  Schaller,	
  “Der	
  heilige	
  Tag,”	
  5.	
  	
  Elections	
  were	
  often	
  similarly	
  planned	
  for	
  important	
  liturgical	
  
days,	
  particularly	
  Pentecost.	
  	
  This	
  period	
  between	
  the	
  death	
  of	
  the	
  old	
  king	
  and	
  the	
  coronation	
  of	
  
the	
  new	
  can	
  be	
  understood	
  as	
  a	
  period	
  of	
  interregnum.	
  	
  See	
  Stephen	
  Church,	
  “Succession	
  and	
  
Interregnum	
  in	
  the	
  English	
  Polity:	
  The	
  Case	
  of	
  1141.”(forthcoming).	
  



	
   178	
  

of	
  England	
  became	
  Henry	
  V’s	
  queen	
  on	
  Monday	
  25	
  July	
  1110	
  and	
  Frederick	
  II	
  

was	
  inaugurated	
  at	
  Aachen	
  on	
  Saturday	
  25	
  July	
  1215.	
  	
  In	
  both	
  instances,	
  25	
  July	
  

was	
  the	
  feast	
  day	
  of	
  the	
  Apostle	
  James	
  the	
  Great.	
  

	
  

It	
  appears	
  to	
  have	
  been	
  customary	
  for	
  kings	
  to	
  be	
  consecrated	
  within	
  roughly	
  a	
  

month	
  of	
  the	
  death	
  of	
  their	
  predecessor,	
  if	
  they	
  had	
  not	
  already	
  been	
  

consecrated,	
  or	
  soon	
  after	
  their	
  election	
  in	
  the	
  case	
  of	
  the	
  German	
  kingdom.	
  	
  Thus	
  

it	
  has	
  become	
  usual	
  for	
  historians	
  to	
  see	
  a	
  long	
  gap	
  without	
  a	
  successor	
  being	
  

crowned	
  as	
  indicative	
  of	
  strife,	
  and	
  conversely	
  for	
  an	
  apparently	
  rapid	
  

consecration	
  to	
  be	
  seen	
  as	
  demonstrative	
  of	
  a	
  successor's	
  weak	
  position	
  and	
  

hence	
  their	
  anxiety	
  to	
  formalise	
  rule.520	
  	
  In	
  England	
  this	
  interpretation	
  owes	
  much	
  

to	
  the	
  situation	
  following	
  William	
  Rufus’	
  unexpected	
  death	
  in	
  the	
  New	
  Forest	
  on	
  

2	
  August	
  1100,	
  when,	
  despite	
  Henry	
  having	
  a	
  strong	
  claim	
  to	
  the	
  throne,	
  the	
  

claims	
  of	
  his	
  eldest	
  brother	
  Robert	
  are	
  often	
  regarded	
  by	
  modern	
  historians	
  as	
  

having	
  trumped	
  those	
  of	
  the	
  younger	
  brother.	
  	
  Although	
  C.	
  Warren	
  Hollister	
  

emphatically	
  rejected	
  the	
  idea	
  of	
  Henry’s	
  kingship	
  as	
  usurpation,	
  the	
  speed	
  with	
  

which	
  he	
  assumed	
  the	
  throne	
  has	
  certainly	
  cast	
  a	
  shadow	
  on	
  the	
  interpretation	
  of	
  

the	
  early	
  years	
  of	
  his	
  reign.521	
  	
  	
  

	
  

France	
  provides	
  a	
  useful	
  example	
  with	
  which	
  Henry	
  I's	
  consecration	
  can	
  be	
  

compared.	
  	
  In	
  the	
  same	
  decade,	
  the	
  Capetian	
  Louis	
  VI	
  was	
  consecrated	
  within	
  a	
  

few	
  days	
  of	
  the	
  death	
  of	
  his	
  father	
  Philip	
  I	
  on	
  29	
  July	
  1108.	
  	
  These	
  two	
  events	
  are	
  

both	
  described	
  by	
  Suger	
  in	
  his	
  Vita	
  Ludovici,	
  and	
  Suger's	
  modern	
  editors	
  have	
  

seen	
  this	
  speedy	
  consecration	
  as	
  indicative	
  of	
  Louis’	
  anxiety	
  to	
  quickly	
  succeed	
  

his	
  father.522	
  	
  Although	
  royal	
  authority	
  in	
  the	
  French	
  kingdom	
  had	
  weakened	
  

during	
  the	
  final	
  years	
  of	
  Philip	
  I’s	
  rule,	
  Louis	
  did	
  not	
  face	
  an	
  obvious	
  rival,	
  which	
  

raises	
  the	
  question	
  as	
  to	
  why	
  he	
  was	
  crowned	
  so	
  swiftly	
  and	
  on	
  a	
  weekday,	
  on	
  
                                                             
520	
  Stephen	
  Chruch	
  has	
  made	
  a	
  similar	
  observation	
  about	
  royal	
  burials	
  in	
  England.	
  	
  He	
  argues	
  that	
  
rather	
  than	
  interpreting	
  the	
  rapid	
  burial	
  of	
  a	
  deceased	
  king	
  as	
  indicative	
  of	
  a	
  lack	
  of	
  respect	
  for	
  
the	
  old	
  king	
  (as	
  Elizabeth	
  Hallam	
  suggested)	
  it	
  should	
  be	
  seen	
  as	
  indicative	
  of	
  the	
  new	
  king’s	
  need	
  
to	
  get	
  his	
  feet	
  under	
  the	
  table.	
  	
  Stephen	
  Church,	
  “Aspects	
  of	
  the	
  English	
  Royal	
  Succession	
  1066-­‐
1199:	
  The	
  Death	
  of	
  the	
  King.,”	
  ANS	
  29	
  (2007):	
  31–32.	
  
521	
  C.	
  Warren	
  Hollister,	
  Henry	
  I	
  (London,	
  2001),	
  105.	
  	
  Hollister	
  points	
  out	
  that	
  primogeniture	
  was	
  
not	
  universally	
  accepted	
  at	
  this	
  time,	
  that	
  Robert	
  had	
  already	
  been	
  passed	
  over	
  once,	
  that	
  Robert	
  
had	
  repudiated	
  his	
  formal	
  agreement	
  with	
  Rufus	
  concerning	
  the	
  succession	
  in	
  1093	
  and	
  that	
  
Henry	
  had	
  his	
  own	
  justification	
  in	
  the	
  theory	
  of	
  porphyrogeniture.	
  
522	
  Suger,	
  Vie	
  de	
  Louis	
  VI	
  le	
  Gros,	
  86.	
  



	
   179	
  

Monday	
  3	
  August.	
  	
  Suger	
  gives	
  one	
  answer	
  to	
  this	
  question.	
  	
  He	
  specifically	
  cites	
  

Louis'	
  anointing	
  and	
  coronation	
  as	
  having	
  taken	
  place	
  on	
  the	
  day	
  of	
  the	
  invention	
  

of	
  the	
  protomartyr	
  Stephen.523	
  	
  The	
  appropriateness	
  of	
  the	
  king	
  being	
  crowned	
  on	
  

a	
  day	
  related	
  to	
  a	
  saint	
  whose	
  name	
  derived	
  from	
  the	
  Greek	
  στέφανος	
  

(stephanos,	
  meaning	
  crown)	
  would	
  surely	
  not	
  have	
  been	
  lost	
  on	
  an	
  educated	
  

churchman	
  like	
  Abbot	
  Suger.	
  	
  Not	
  only	
  was	
  Suger	
  abbot	
  of	
  a	
  monastery	
  where	
  the	
  

study	
  of	
  Greek	
  was	
  encouraged,	
  not	
  least	
  to	
  strengthen	
  the	
  ties	
  between	
  St.	
  Denis	
  

and	
  the	
  writings	
  of	
  the	
  Pseudo-­‐Areopagite,	
  but	
  he	
  would	
  have	
  been	
  familiar	
  with	
  

the	
  patristic	
  idea	
  of	
  the	
  ‘crown	
  of	
  martyrdom’.524	
  	
  Indeed,	
  Stephen’s	
  name	
  reflects	
  

the	
  fact	
  that	
  he	
  was	
  the	
  first	
  to	
  gain	
  such	
  a	
  heavenly	
  crown.525	
  	
  Describing	
  the	
  end	
  

of	
  Louis’s	
  life	
  and	
  his	
  desire	
  to	
  care	
  for	
  his	
  own	
  soul	
  by	
  taking	
  up	
  the	
  monastic	
  

habit,	
  Suger	
  explicitly	
  draws	
  a	
  parallel	
  between	
  his	
  royal	
  crown	
  and	
  a	
  spiritual	
  

crown.	
  	
  Suger	
  writes	
  that	
  Louis	
  wanted	
  to	
  be	
  taken	
  to	
  St.	
  Denis	
  and	
  his	
  

companions,	
  ‘et	
  ante	
  sacratissima	
  eorum	
  corpora	
  regni	
  et	
  corone	
  depositione,	
  

coronam	
  pro	
  corona,	
  pro	
  regalibus	
  insignibus	
  et	
  imperialibus	
  ornamentis	
  

humilem	
  beati	
  Benedicti	
  habitum	
  commutando,	
  monasticum	
  ordinem	
  

profiteri’.526	
  	
  Suger’s	
  inclusion	
  of	
  the	
  date	
  of	
  the	
  king’s	
  consecration	
  in	
  his	
  

otherwise	
  dateless	
  account	
  thus	
  signals	
  the	
  symbolic	
  importance	
  of	
  the	
  day.	
  

	
  

The	
  kingdom	
  of	
  Jerusalem	
  provides	
  another	
  example	
  of	
  a	
  speedy	
  consecration	
  

being	
  linked	
  to	
  an	
  important	
  feast.	
  	
  Following	
  the	
  death	
  of	
  Baldwin	
  IV,	
  on	
  11	
  July	
  

1174,	
  Baldwin	
  V	
  was	
  made	
  king	
  a	
  few	
  days	
  later	
  on	
  15	
  July.	
  	
  This	
  was	
  the	
  

seventy-­‐fifth	
  anniversary	
  of	
  the	
  capture	
  of	
  Jerusalem	
  by	
  the	
  First	
  Crusade.527	
  	
  This	
  

                                                             
523	
  Suger,	
  The	
  Deeds	
  of	
  Louis	
  the	
  Fat,	
  trans.	
  John	
  Moorhead	
  and	
  Richard	
  Cusimano	
  (Washington,	
  
1992);	
  Gabrielle	
  M.	
  Spiegel,	
  “History	
  as	
  Enlightenment:	
  Suger	
  and	
  the	
  Mos	
  Anagogicus,”	
  in	
  Abbot	
  
Suger	
  and	
  Saint-­‐Denis:	
  A	
  Symposium,	
  ed.	
  Paula	
  Lieber	
  Gerson	
  (New	
  York,	
  1986),	
  156.	
  
524	
  The	
  art	
  historians	
  Otto	
  von	
  Simson	
  and	
  Erwin	
  Panofsky	
  both	
  highlighted	
  the	
  links	
  between	
  
Pseudo-­‐Dionysis	
  and	
  Suger’s	
  architectural	
  programme	
  at	
  St.	
  Denis.	
  	
  Their	
  views	
  have	
  been	
  
moderated	
  by	
  Grover	
  Zinn,	
  Jr,	
  who	
  stressed	
  that	
  Suger	
  was	
  not	
  the	
  only	
  twelfth-­‐century	
  French	
  
ecclesiastic	
  influenced	
  by	
  Pseudo-­‐Dionysian	
  thought.	
  	
  Otto	
  von	
  Simson,	
  The	
  Gothic	
  Cathedral:	
  
Origins	
  of	
  Gothic	
  Architecture	
  and	
  the	
  Medieval	
  Concept	
  of	
  Order,	
  3rd	
  ed.	
  (Princeton,	
  1988),	
  103–
106;	
  Erwin	
  Panofsky,	
  ed.,	
  Abbot	
  Suger	
  on	
  the	
  Abbey	
  Church	
  of	
  St-­‐Denis	
  and	
  Its	
  Art	
  Treasures	
  
(Princeton,	
  1946),	
  18–25;	
  Grover	
  A.	
  Zinn,	
  Jr,	
  “Suger,	
  Theology,	
  and	
  the	
  Pseudo-­‐Dionysian	
  
Tradition,”	
  in	
  Abbot	
  Suger	
  and	
  Saint-­‐Denis,	
  ed.	
  Paula	
  Lieber	
  Gerson	
  (New	
  York,	
  1986),	
  33–40.	
  
525	
  In	
  some	
  version	
  of	
  laudes	
  originating	
  in	
  France	
  the	
  king	
  is	
  coupled	
  with	
  St.	
  Stephen	
  suggesting	
  
that	
  the	
  saint	
  had	
  established	
  royal	
  associations.	
  	
  Kantorowicz,	
  “Ivories	
  and	
  Litanies,”	
  68.	
  
526	
  Suger,	
  Vie	
  de	
  Louis	
  VI	
  le	
  Gros,	
  272.	
  
527	
  Bernard	
  Hamilton,	
  The	
  Leper	
  King	
  and	
  His	
  Heirs:	
  Baldwin	
  IV	
  and	
  the	
  Crusader	
  Kingdom	
  of	
  
Jerusalem	
  (Cambridge,	
  2000),	
  41–42.	
  



	
   180	
  

was	
  clearly	
  a	
  day	
  that	
  had	
  great	
  resonance	
  in	
  the	
  Crusader	
  kingdom.	
  	
  In	
  a	
  German	
  

context,	
  Ernst-­‐Dieter	
  Hehl	
  has	
  forcefully	
  argued	
  that	
  Conrad	
  II’s	
  coronation	
  on	
  8	
  

September	
  1024,	
  only	
  four	
  days	
  after	
  his	
  election	
  at	
  Kamba,	
  was	
  not	
  motivated	
  

by	
  political	
  reasons,	
  but	
  by	
  a	
  desire	
  to	
  be	
  consecrated	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  Nativity	
  

of	
  Mary.528	
  	
  If	
  we	
  accept	
  the	
  premise	
  that	
  religious	
  symbolism	
  was	
  one	
  of	
  the	
  

reasons	
  why	
  Louis	
  VI,	
  Baldwin	
  V	
  and	
  Conrad	
  II	
  had	
  hurried	
  to	
  be	
  consecrated	
  on	
  

these	
  particular	
  days,	
  then	
  the	
  situation	
  in	
  England	
  following	
  the	
  death	
  of	
  

William	
  Rufus	
  is	
  worth	
  re-­‐visiting.529	
  	
  It	
  is	
  true	
  that	
  Henry	
  I	
  himself	
  wrote	
  to	
  

Anselm	
  of	
  Canterbury	
  and	
  explained	
  the	
  speed	
  of	
  his	
  consecration	
  as	
  being	
  due	
  

to	
  the	
  fact	
  that	
  ‘enemies	
  were	
  intending	
  to	
  rise	
  up	
  against	
  me	
  and	
  the	
  people	
  who	
  

were	
  mine	
  to	
  govern,	
  and	
  therefore	
  my	
  people	
  did	
  not	
  want	
  to	
  delay	
  it	
  any	
  

longer’.530	
  	
  Whilst	
  there	
  clearly	
  did	
  exist	
  a	
  threat	
  from	
  Robert	
  Curthose,	
  it	
  should	
  

be	
  borne	
  in	
  mind	
  that	
  Henry	
  was	
  writing	
  to	
  Anselm,	
  the	
  archbishop	
  of	
  

Canterbury,	
  the	
  primate	
  usually	
  responsible	
  for	
  consecrating	
  the	
  king.	
  	
  Anselm	
  

was	
  in	
  exile	
  in	
  France	
  and	
  thus	
  unable	
  to	
  officiate	
  at	
  the	
  ceremony,	
  and	
  he	
  was	
  

attempting	
  to	
  persuade	
  him	
  to	
  return	
  to	
  England.	
  	
  As	
  Karl	
  Leyser	
  so	
  perceptively	
  

demonstrated	
  in	
  the	
  case	
  of	
  the	
  famous	
  letter	
  from	
  Henry	
  II	
  to	
  Frederick	
  

Barbarossa,	
  with	
  which	
  this	
  thesis	
  began,	
  such	
  obsequious	
  missives	
  should	
  not	
  

be	
  accepted	
  uncritically.	
  	
  	
  

	
  

Henry	
  I	
  was	
  consecrated	
  on	
  5	
  August	
  1100,	
  which	
  was,	
  as	
  the	
  Battle	
  chronicler	
  

observed,	
  ‘solemni	
  die	
  martirii	
  beati	
  Oswaldi’.531	
  	
  By	
  this	
  time,	
  the	
  cult	
  of	
  St.	
  

Oswald	
  was	
  well	
  developed,	
  as	
  is	
  evidenced	
  by	
  the	
  appearance	
  of	
  his	
  feast	
  day	
  in	
  

all	
  pre-­‐1100	
  English	
  calendars	
  that	
  survive.532	
  	
  David	
  Rollason	
  has	
  also	
  

emphasised	
  that	
  there	
  were	
  particular	
  reasons	
  why	
  Oswald’s	
  cult	
  flourished	
  in	
  

Norman	
  England,	
  not	
  least	
  due	
  to	
  his	
  prominent	
  position	
  in	
  Bede’s	
  Ecclesiastical	
  

                                                             
528	
  Ernst-­‐Dieter	
  Hehl,	
  “Maria	
  und	
  das	
  ottonisch-­‐salische	
  Königtum.	
  Urkunden,	
  Liturgie,	
  Bilder,”	
  
Historisches	
  Jahrbuch	
  117	
  (1997):	
  272.	
  
529	
  George	
  Garnett	
  has	
  also	
  made	
  the	
  point	
  that,	
  given	
  that	
  William	
  Rufus	
  and	
  Stephen	
  had	
  to	
  
cross	
  the	
  channel	
  before	
  they	
  could	
  be	
  crowned	
  ‘the	
  seventeen-­‐	
  and	
  twenty-­‐one-­‐day	
  periods	
  of	
  	
  
interregnum	
  respectively	
  do	
  not	
  reveal	
  much	
  less	
  of	
  a	
  sense	
  of	
  urgency	
  than	
  the	
  three-­‐day	
  one	
  in	
  
1100’.	
  	
  Garnett,	
  Conquered	
  England,	
  140.	
  
530	
  No.	
  212:	
  Walter	
  Fröhlich,	
  trans.,	
  The	
  Letters	
  of	
  Saint	
  Anselm	
  of	
  Canterbury,	
  vol.	
  2,	
  Cistercian	
  
Studies	
  Series	
  97	
  (Kalamazoo,	
  1993),	
  162.	
  
531	
  Eleanor	
  Searle,	
  ed.,	
  The	
  Chronicle	
  of	
  Battle	
  Abbey,	
  OMT	
  (Oxford,	
  1980),	
  96.	
  
532	
  Rebecca	
  Rushforth,	
  Saints	
  in	
  English	
  Kalendars	
  Before	
  A.D.	
  1100,	
  HBS	
  117	
  (Woodbridge,	
  2008).	
  



	
   181	
  

History.533	
  	
  In	
  choosing	
  to	
  be	
  consecrated	
  on	
  St.	
  Oswald's	
  feast	
  day,	
  Henry	
  I	
  invited	
  

his	
  identification	
  with	
  the	
  royal	
  saint	
  and	
  indicated	
  that	
  Oswald	
  was	
  his	
  model	
  of	
  

kingship.	
  	
  If	
  the	
  laudes	
  sung	
  at	
  Henry’s	
  coronation	
  were	
  those	
  included	
  in	
  the	
  

Trinity	
  College	
  Cambridge	
  manuscript	
  of	
  the	
  third	
  recension	
  of	
  the	
  English	
  

ordines,	
  Oswald’s	
  name	
  would	
  have	
  reverberated	
  around	
  the	
  coronation	
  

church.534	
  	
  Clearly	
  some	
  degree	
  of	
  haste,	
  even	
  of	
  panic,	
  was	
  involved	
  in	
  the	
  speed	
  

of	
  Henry’s	
  consecration,	
  but	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  first	
  Sunday	
  following	
  William	
  

Rufus'	
  death	
  coincided	
  with	
  St.	
  Oswald's	
  Day,	
  nonetheless	
  made	
  it	
  a	
  very	
  

attractive	
  day	
  on	
  which	
  to	
  be	
  elevated	
  to	
  the	
  royal	
  office.	
  

	
  

Being	
  consecrated	
  on	
  St.	
  Oswald’s	
  Day	
  and	
  thereby	
  adopting	
  an	
  important	
  pre-­‐

Conquest	
  royal	
  saint	
  was	
  but	
  one	
  way	
  in	
  which	
  Henry	
  sought	
  to	
  integrate	
  

Norman	
  and	
  Anglo-­‐Saxon	
  kingship.	
  	
  The	
  marriage	
  of	
  Henry	
  I	
  and	
  Matilda	
  of	
  

Scotland,	
  several	
  months	
  after	
  Henry’s	
  consecration	
  in	
  1100,	
  epitomised	
  the	
  

unification	
  of	
  Norman	
  conquerors	
  and	
  the	
  pre-­‐existing	
  West	
  Saxon	
  royal	
  family.	
  	
  

Indeed,	
  The	
  Gesta	
  Normannorum	
  Ducum	
  explicitly	
  links	
  the	
  coronation	
  and	
  

marriage.535	
  	
  The	
  nuptials	
  and	
  Matilda’s	
  consecration	
  took	
  place	
  on	
  Martinmas,	
  

the	
  feast	
  of	
  the	
  saint	
  to	
  whom	
  William	
  the	
  Conqueror	
  had	
  dedicated	
  the	
  great	
  

architectural	
  celebration	
  of	
  his	
  Conquest,	
  the	
  abbey	
  at	
  Battle.	
  	
  By	
  having	
  Matilda	
  

of	
  Scotland	
  consecrated	
  on	
  this	
  feast	
  day,	
  Henry	
  linked	
  his	
  West	
  Saxon	
  queen	
  to	
  

the	
  triumph	
  of	
  his	
  Norman	
  father.	
  	
  Royal	
  weddings	
  and	
  female	
  consecrations	
  

were,	
  as	
  has	
  been	
  stressed	
  throughout	
  this	
  thesis,	
  absolutely	
  fundamental	
  to	
  the	
  

development	
  of	
  royal	
  image.	
  	
  It	
  is	
  in	
  female	
  consecration	
  that	
  we	
  can	
  most	
  easily	
  

identify	
  the	
  competing	
  bridal	
  and	
  royal	
  threads	
  of	
  a	
  new	
  articulation	
  of	
  Christ-­‐

centred	
  kingship.	
  	
  It	
  should	
  therefore	
  come	
  as	
  no	
  surprise	
  that,	
  when	
  

circumstance	
  allowed,	
  monarchs	
  made	
  use	
  of	
  the	
  resonances	
  of	
  the	
  liturgical	
  

calendar	
  when	
  arranging	
  their	
  marriages.	
  

	
  

In	
  1114,	
  the	
  cathedral	
  city	
  of	
  Mainz	
  witnessed	
  Henry	
  V	
  and	
  Matilda	
  of	
  England	
  

marrying	
  amid	
  great	
  splendour.	
  	
  The	
  date	
  chosen	
  for	
  this	
  union	
  of	
  emperor	
  and	
  
                                                             
533	
  David	
  Rollason,	
  “St.	
  Oswald	
  in	
  Post-­‐Conquest	
  England,”	
  in	
  Oswald:	
  Northumbrian	
  King	
  to	
  
European	
  Saint,	
  ed.	
  Clare	
  Stancliffe	
  and	
  Eric	
  Cambridge	
  (Stamford,	
  1995),	
  176.	
  
534	
  See	
  above	
  pp.	
  91-­‐92	
  for	
  the	
  full	
  text	
  of	
  these	
  laudes.	
  
535	
  ‘Ut	
  autem	
  idem	
  rex	
  legaliter	
  viveret,	
  duxit	
  eodem	
  anno	
  venerabilem	
  Matildem,	
  filiam	
  Malcomi	
  
regis	
  Scocie	
  et	
  Margarite’.	
  	
  Van	
  Houts,	
  The	
  Gesta	
  Normannorum	
  Ducum,	
  2:216.	
  	
  



	
   182	
  

queen	
  (for	
  as	
  we	
  have	
  seen,	
  Matilda	
  had	
  already	
  been	
  consecrated),	
  was	
  6	
  

January.536	
  	
  The	
  account	
  in	
  the	
  anonymous	
  Kaiserchronik	
  makes	
  explicit	
  the	
  

liturgical	
  significance	
  of	
  the	
  day,	
  recounting	
  that	
  once	
  the	
  emperor	
  had	
  

celebrated	
  Christmas	
  at	
  Bamberg,	
  he	
  travelled	
  to	
  Mainz,	
  where	
  it	
  had	
  been	
  

arranged	
  his	
  wedding	
  should	
  take	
  place	
  ‘in	
  proxima	
  epiphania’.537	
  	
  Henry	
  had	
  

himself	
  been	
  consecrated	
  king	
  at	
  Epiphany	
  1099	
  and	
  in	
  marrying	
  Matilda	
  on	
  the	
  

same	
  feast	
  day	
  as	
  his	
  consecration	
  fifteen	
  years	
  previously,	
  Henry’s	
  marriage	
  

appears	
  as	
  a	
  confirmation	
  of	
  his	
  kingship.	
  	
  Moreover,	
  as	
  will	
  be	
  demonstrated,	
  by	
  

choosing	
  6	
  January	
  for	
  both	
  his	
  consecration	
  and	
  his	
  marriage,	
  Henry	
  made	
  

reference	
  to	
  a	
  panopoly	
  of	
  liturgical	
  symbolism,	
  which	
  played	
  on	
  precisely	
  the	
  

imagery	
  of	
  nuptial	
  and	
  regal	
  transformation	
  hitherto	
  discussed.	
  

	
  

While	
  Bernard	
  Hamilton	
  is	
  right	
  to	
  point	
  out	
  that	
  there	
  was	
  no	
  special	
  cult	
  of	
  the	
  

Magi	
  in	
  Western	
  Europe	
  before	
  the	
  translation	
  of	
  their	
  relics	
  to	
  Cologne	
  in	
  1164,	
  

they	
  were	
  widely	
  represented	
  in	
  the	
  iconography	
  of	
  the	
  Nativity.538	
  	
  The	
  

appropriateness	
  of	
  being	
  crowned	
  and	
  anointed	
  on	
  the	
  festival	
  celebrating	
  the	
  

Three	
  Kings	
  was	
  therefore	
  manifest.	
  	
  Henry	
  thereby	
  identified	
  himself	
  with	
  the	
  

New	
  Testament	
  kings	
  who	
  had	
  brought	
  gifts	
  to	
  the	
  Christ	
  Child.	
  	
  However,	
  Henry	
  

also	
  referenced	
  several	
  other	
  layers	
  of	
  symbolism	
  in	
  the	
  liturgical	
  calendar,	
  and	
  

these	
  layers	
  have	
  been	
  obscured	
  by	
  the	
  subsequent	
  dominance	
  of	
  the	
  association	
  

of	
  the	
  Epiphany	
  with	
  the	
  Three	
  Kings.	
  	
  In	
  Chapter	
  2	
  we	
  saw	
  how	
  the	
  sung	
  

elements	
  of	
  the	
  inauguration	
  ceremony	
  were,	
  more	
  often	
  than	
  not,	
  not	
  

prescribed	
  in	
  the	
  liturgical	
  texts	
  themselves.	
  	
  Instead,	
  relevant	
  antiphons	
  and	
  

reponsories	
  would	
  have	
  been	
  taken	
  from	
  the	
  liturgy	
  of	
  the	
  day	
  on	
  which	
  the	
  

inauguration	
  fell.	
  	
  With	
  this	
  in	
  mind	
  it	
  is	
  instructive	
  to	
  return	
  to	
  the	
  work	
  of	
  the	
  

Norman	
  Anonymous,	
  cited	
  at	
  length	
  in	
  Chapter	
  3.	
  	
  In	
  his	
  robust	
  defence	
  of	
  royal	
  

consecration	
  he	
  writes	
  that	
  consecration	
  should	
  be	
  considered	
  a	
  royal	
  (rather	
  
                                                             
536	
  One	
  often	
  finds	
  7	
  January	
  given	
  as	
  the	
  date	
  for	
  their	
  wedding	
  in	
  secondary	
  literature.	
  	
  This	
  was	
  
the	
  date	
  included	
  by	
  von	
  Knonau	
  in	
  his	
  chronology	
  of	
  Henry	
  V’s	
  reign,	
  but	
  is	
  the	
  result	
  of	
  a	
  
misreading	
  of	
  the	
  Chronicle	
  of	
  Ekkehard	
  of	
  Aura.	
  	
  Ekkehard	
  reports	
  that	
  the	
  wedding	
  took	
  place,	
  
‘post	
  epiphaniam	
  Domini’,	
  but	
  other	
  evidence	
  suggests	
  this	
  did	
  not	
  mean	
  the	
  day	
  after,	
  as	
  
Ekkehard’s	
  editor	
  Georg	
  Waitz	
  assumed.	
  	
  Gerold	
  Meyer	
  von	
  Knonau,	
  Jahrbücher	
  des	
  deutschen	
  
Reiches	
  unter	
  Heinrich	
  IV.	
  und	
  Heinrich	
  V.	
  (Leipzig,	
  1890);	
  Ekkehard	
  of	
  Aura,	
  Chronica,	
  247.	
  	
  
537	
  Schmale	
  and	
  Schmale-­‐Ott,	
  Frutolfi	
  et	
  Ekkehardi	
  Chronica	
  Necnon	
  Anonymi	
  Chronica	
  
Imperatorum,	
  262.	
  
538	
  Bernard	
  Hamilton,	
  “Prester	
  John	
  and	
  the	
  Three	
  Kings	
  of	
  Cologne,”	
  in	
  Studies	
  in	
  Medieval	
  
History	
  Presented	
  to	
  R.H.C.	
  Davis,	
  ed.	
  Henry	
  Mayr-­‐Harting	
  and	
  R.	
  I.	
  Moore	
  (London,	
  1985),	
  181.	
  



	
   183	
  

than	
  episcopal)	
  wedding,	
  ‘sicut	
  in	
  Epiphani	
  Domini	
  canitur:	
  Hodie	
  celesti	
  sponso	
  

iuncta	
  est	
  usque	
  ad	
  regales	
  nuptias’.539	
  	
  Henry	
  and	
  Matilda’s	
  royal	
  wedding	
  thus	
  

took	
  place	
  on	
  a	
  day	
  on	
  which	
  the	
  commemoration	
  of	
  a	
  royal	
  wedding	
  was	
  sung	
  as	
  

part	
  of	
  the	
  liturgy.	
  

	
  

The	
  Norman	
  Anonymous’	
  late	
  nineteenth-­‐century	
  editor,	
  Heinrich	
  Boehmer,	
  

could	
  not	
  identify	
  the	
  antiphon	
  to	
  which	
  the	
  Anonymous	
  referred.	
  	
  Modern	
  

research	
  techniques	
  make	
  the	
  discovery	
  straightforward,	
  and	
  as	
  a	
  result	
  of	
  being	
  

able	
  to	
  examine	
  the	
  antiphon	
  in	
  its	
  entirety,	
  we	
  can	
  appreciate	
  the	
  depth	
  of	
  

symbolism	
  at	
  play	
  here:	
  	
  

‘Hodie	
  caelesti	
  sponso	
  iuncta	
  est	
  ecclesia	
  quoniam	
  in	
  Iordane	
  lavit	
  

Christus	
   eius	
   crimina	
   currunt	
   cum	
   muneribus	
   magi	
   ad	
   regales	
  

nuptias	
  et	
  ex	
  aquo	
  facto	
  vino	
  laetantur	
  convivae’.540	
  

In	
  this	
  antiphon	
  links	
  are	
  drawn	
  between	
  the	
  three	
  events	
  commemorated	
  in	
  the	
  

liturgy	
  on	
  6	
  January.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  the	
  Magi	
  bringing	
  gifts	
  to	
  the	
  baby	
  Jesus,	
  the	
  

antiphon	
  alludes	
  to	
  Christ’s	
  baptism	
  in	
  the	
  River	
  Jordan,	
  and	
  to	
  his	
  first	
  miracle,	
  

the	
  turning	
  of	
  water	
  into	
  wine	
  at	
  the	
  wedding	
  at	
  Cana.	
  	
  That	
  the	
  other	
  events	
  

commemorated	
  on	
  6	
  January	
  were	
  long	
  associated	
  with	
  this	
  date	
  is	
  made	
  

apparent	
  through	
  an	
  examination	
  of	
  contemporary	
  sources.	
  	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  

for	
  example,	
  noted	
  the	
  1000-­‐year	
  anniversary	
  of	
  Christ’s	
  baptism	
  in	
  his	
  chronicle,	
  

recording	
  that	
  it	
  had	
  occurred	
  on	
  the	
  8th	
  Ides	
  of	
  January,	
  that	
  is	
  the	
  Sunday	
  of	
  

Epiphany.541	
  	
  James	
  de	
  Voragine,	
  author	
  of	
  the	
  Golden	
  Legend,	
  writing	
  c.1260	
  

included	
  all	
  three	
  events	
  in	
  his	
  explanation	
  of	
  the	
  meaning	
  of	
  the	
  feast	
  of	
  

Epiphany.542	
  	
  This	
  triple	
  allusion	
  was	
  no	
  coincidence,	
  for	
  Christ’s	
  baptism	
  and	
  first	
  

miracle	
  held	
  important	
  symbolic	
  connotations	
  for	
  the	
  emperor	
  and	
  his	
  new	
  wife.	
  

	
  

By	
  contrast	
  to	
  the	
  emphasis	
  upon	
  the	
  Epiphany	
  in	
  western	
  Christendom,	
  Christ’s	
  

baptism	
  was	
  the	
  dominant	
  commemoration	
  observed	
  on	
  6	
  January	
  in	
  Byzantium,	
  

where	
  the	
  day	
  was	
  accordingly	
  called	
  the	
  Theophany.	
  	
  Its	
  celebration	
  was	
  closely	
  

                                                             
539	
  Norman	
  Anonymous,	
  De	
  Consecratione	
  Pontificum	
  et	
  Regum,	
  663.	
  
540	
  CANTUS:	
  A	
  database	
  for	
  Latin	
  Ecclesiastical	
  Chant:	
  http://cantusdatabase.org/node/376438	
  
[accessed	
  5.11.2012].	
  
541	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1:128.	
  
542	
  Jacobus	
  de	
  Voragine,	
  The	
  Golden	
  Legend:	
  Readings	
  on	
  the	
  Saints,	
  trans.	
  William	
  Granger	
  Ryan,	
  
vol.	
  1	
  (Princeton,	
  1993),	
  78.	
  



	
   184	
  

linked	
  to	
  the	
  eastern	
  emperors.543	
  	
  Indeed,	
  by	
  the	
  twelfth	
  century	
  there	
  existed	
  a	
  

tradition,	
  with	
  sporadic	
  precedents	
  in	
  earlier	
  centuries,	
  of	
  delivering	
  annual	
  

panegyrics	
  of	
  the	
  emperor	
  on	
  6	
  January.544	
  	
  As	
  the	
  living	
  image	
  of	
  Christ,	
  the	
  

emperor	
  played	
  an	
  active	
  role	
  in	
  the	
  Theophany	
  celebrations	
  by	
  representing	
  the	
  

baptised	
  Christ.	
  	
  Kantorowicz,	
  in	
  an	
  unpublished	
  paper,	
  saw	
  this	
  baptismal	
  

symbolism	
  as	
  being	
  central	
  to	
  the	
  Eastern	
  coronation	
  ritual.545	
  	
  Rather	
  than	
  the	
  

western	
  model	
  provided	
  by	
  Samuel’s	
  anointing	
  of	
  David,	
  that	
  placed	
  the	
  

churchman	
  above	
  the	
  king	
  he	
  was	
  anointing,	
  in	
  Byzantium	
  the	
  emperor	
  was	
  

presented	
  as	
  Christ	
  and	
  the	
  patriarch	
  as	
  John	
  the	
  Baptist.546	
  	
  The	
  absence	
  of	
  an	
  

anointing	
  in	
  the	
  Byzantine	
  ritual	
  has	
  been	
  seen	
  as	
  the	
  fundamental	
  difference	
  

between	
  western	
  and	
  eastern	
  practices.	
  	
  Whereas	
  western	
  kings	
  required	
  the	
  

participation	
  of	
  ecclesiastical	
  elites	
  to	
  be	
  crowned,	
  the	
  Byzantine	
  emperors	
  were	
  

able	
  themselves	
  to	
  place	
  a	
  crown	
  on	
  their	
  heir’s	
  head	
  to	
  make	
  them	
  co-­‐

emperor.547	
  	
  This	
  symbolism	
  must	
  have	
  been	
  very	
  attractive	
  to	
  Henry	
  V	
  and	
  his	
  

father,	
  and	
  in	
  choosing	
  6	
  January	
  for	
  his	
  son’s	
  consecration,	
  Henry	
  IV	
  emphasised	
  

the	
  Christological	
  model	
  for	
  his	
  son’s	
  kingship.	
  

	
  

The	
  final	
  event	
  celebrated	
  in	
  the	
  liturgy	
  of	
  6	
  January	
  demands	
  special	
  attention	
  in	
  

the	
  context	
  of	
  royal	
  marriage,	
  and	
  in	
  light	
  of	
  the	
  importance	
  of	
  nuptial	
  imagery.	
  	
  

At	
  the	
  wedding	
  at	
  Cana,	
  Jesus	
  performed	
  his	
  first	
  miracle	
  by	
  changing	
  water	
  into	
  

wine	
  at	
  the	
  ensuing	
  feast.	
  	
  In	
  marrying	
  on	
  this	
  day,	
  Henry	
  and	
  Matilda	
  ensured	
  

that	
  Christ	
  was,	
  through	
  the	
  liturgy,	
  actually	
  present	
  at	
  their	
  wedding,	
  thereby	
  

sanctifying	
  their	
  union	
  and	
  their	
  royal	
  status.548	
  	
  That	
  Christ	
  performed	
  his	
  

                                                             
543	
  Acclamations	
  for	
  use	
  during	
  the	
  imperial	
  procession	
  and	
  details	
  of	
  other	
  ceremonial	
  events	
  
involving	
  the	
  Byzantine	
  emperor	
  at	
  Ephiphany	
  can	
  be	
  found	
  as	
  chapters	
  3	
  and	
  26	
  in	
  the	
  tenth-­‐
century	
  Book	
  of	
  Ceremonies	
  compiled	
  and	
  edited	
  by	
  the	
  Byzantine	
  emperor	
  Constantine	
  VII	
  (905-­‐
959).	
  	
  Constantine	
  Porphyrogennetos,	
  The	
  Book	
  of	
  Ceremonies,	
  trans.	
  Ann	
  Moffatt	
  and	
  Maxeme	
  
Tall,	
  vol.	
  1,	
  Byzantina	
  Australiensia	
  18	
  (Canberra,	
  2012),	
  41–43	
  and	
  143-­‐147.	
  
544	
  Dimiter	
  Angelov,	
  Imperial	
  Ideology	
  and	
  Political	
  Thought	
  in	
  Byzantium	
  (1204-­‐1330)	
  
(Cambridge,	
  2007),	
  31.	
  
545	
  Ihor	
  Ševčenko,	
  “Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  (1895-­‐1963)	
  on	
  Late	
  Antiquity	
  and	
  Byzantium,”	
  in	
  Ernst	
  
Kantorowicz:	
  Erträge	
  der	
  Doppeltagung	
  Institute	
  for	
  Advanced	
  Study,	
  Princeton/Johann	
  Wolfgang	
  
Goethe-­‐Universität,	
  Frankfurt,	
  ed.	
  Robert	
  Louis	
  Benson	
  and	
  Johannes	
  Fried,	
  Frankfurter	
  
Historische	
  Abhandlungen	
  39	
  (Stuttgart,	
  1997),	
  286–287.	
  
546	
  Ibid.	
  
547	
  Nelson,	
  “Symbols	
  in	
  Context:	
  Rulers’	
  Inauguration	
  Rituals	
  in	
  Byzantium	
  and	
  the	
  West	
  in	
  the	
  
Early	
  Middle	
  Ages,”	
  108–110.	
  
548	
  The	
  wedding	
  at	
  Cana	
  was	
  the	
  Gospel	
  reading	
  for	
  the	
  second	
  or	
  third	
  Sunday	
  after	
  Epiphany	
  
and	
  sermons	
  from	
  these	
  Sundays	
  became	
  important	
  vehicles	
  for	
  marriage	
  preaching	
  at	
  the	
  turn	
  
of	
  the	
  twelfth	
  and	
  thirteenth	
  centuries.	
  	
  See	
  David	
  L.	
  d’	
  Avray,	
  “The	
  Gospel	
  of	
  the	
  Marriage	
  Feast	
  



	
   185	
  

miracle	
  at	
  a	
  wedding	
  feast	
  perhaps	
  lies	
  behind	
  the	
  decision	
  of	
  the	
  author	
  of	
  the	
  

anonymous	
  Kaiserchronik	
  to	
  illustrate	
  his	
  description	
  of	
  the	
  wedding	
  with	
  a	
  

miniature	
  of	
  the	
  emperor	
  and	
  his	
  wife	
  crowned	
  and	
  seated	
  side-­‐by-­‐side	
  at	
  their	
  

wedding	
  feast	
  (Illustration	
  8).	
  	
  The	
  wedding	
  at	
  Cana	
  was	
  described	
  in	
  the	
  

antiphon	
  chosen	
  by	
  the	
  Norman	
  Anonymous	
  as	
  a	
  ‘royal’	
  wedding,	
  demonstrating	
  

once	
  again	
  the	
  blending	
  of	
  nuptial	
  and	
  regal	
  symbolism.	
  	
  Henry	
  and	
  Matilda	
  were	
  

not	
  the	
  only	
  royal	
  couple	
  to	
  appreciate	
  the	
  symbolism	
  of	
  this	
  day.	
  	
  Almost	
  a	
  

century	
  later,	
  in	
  1205,	
  Philip	
  of	
  Swabia,	
  having	
  finally	
  wrested	
  Aachen	
  from	
  the	
  

control	
  of	
  Otto	
  IV,	
  was	
  consecrated	
  in	
  the	
  Cathedral	
  of	
  St.	
  Mary	
  alongside	
  his	
  wife.	
  	
  

The	
  day	
  chosen	
  for	
  this	
  dual	
  consecration	
  was	
  6	
  January.	
  	
  Philip’s	
  need	
  to	
  assert	
  

his	
  legitimacy	
  has	
  been	
  discussed	
  above,	
  but	
  in	
  the	
  light	
  of	
  the	
  liturgical	
  

symbolism	
  of	
  the	
  feast	
  day,	
  the	
  role	
  of	
  his	
  wife	
  can	
  be	
  shown	
  to	
  have	
  had	
  

symbolic	
  as	
  well	
  as	
  dynastic	
  importance.	
  	
  Furthermore,	
  the	
  wedding	
  at	
  Cana	
  was	
  

explicitly	
  connected	
  to	
  imperial	
  marriage	
  in	
  Byzantine	
  ceremonial.	
  	
  The	
  tenth-­‐

century	
  Book	
  of	
  Ceremonies	
  includes	
  an	
  acclamation	
  for	
  the	
  nuptial	
  crowning	
  of	
  

an	
  emperor:	
  ‘As	
  he	
  alone	
  is	
  supremely	
  good,	
  who	
  once	
  was	
  present	
  at	
  the	
  

wedding	
  at	
  Cana	
  and,	
  out	
  of	
  his	
  love	
  for	
  mankind,	
  blessed	
  the	
  water	
  there	
  and	
  

turned	
  it	
  into	
  wine	
  for	
  people	
  for	
  enjoyment,	
  so	
  may	
  he	
  bless	
  you,	
  with	
  your	
  wife,	
  

and	
  may	
  God	
  grant	
  you	
  children	
  born	
  in	
  the	
  purple’.549	
  

	
  

The	
  richness	
  of	
  liturgical	
  symbolism	
  invoked	
  in	
  royal	
  inauguration	
  invites	
  an	
  

investigation	
  of	
  the	
  imperial	
  inaugurations	
  of	
  those	
  German	
  kings	
  who	
  were	
  

elevated	
  to	
  the	
  highest	
  throne	
  in	
  Western	
  Christendom.	
  	
  The	
  first	
  German	
  king	
  to	
  

be	
  made	
  emperor	
  in	
  this	
  period	
  was	
  Henry	
  IV,	
  on	
  31	
  March	
  1084,	
  Easter	
  Sunday,	
  

suggesting	
  that	
  imperial	
  consecrations	
  were	
  also	
  timed	
  to	
  occur	
  on	
  important	
  

feast	
  days.	
  	
  Yet	
  it	
  transpires	
  that	
  Henry	
  IV's	
  imperial	
  sacring	
  was	
  an	
  exception,	
  

and	
  that	
  the	
  remaining	
  six	
  imperial	
  consecrations	
  up	
  to	
  1250	
  did	
  not	
  take	
  place	
  

on	
  significant	
  liturgical	
  dates.	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen	
  in	
  our	
  examination	
  of	
  the	
  ordines,	
  

the	
  fundamental	
  difference	
  between	
  royal	
  and	
  imperial	
  consecrations	
  was	
  that	
  in	
  

the	
  imperial	
  theatre	
  the	
  pope	
  had	
  a	
  major	
  role	
  to	
  play.	
  	
  The	
  choice	
  of	
  date	
  for	
  

                                                                                                                                                                               
of	
  Cana	
  and	
  Marriage	
  Preaching	
  in	
  France,”	
  in	
  Modern	
  Questions	
  About	
  Medieval	
  Sermons:	
  Essays	
  
on	
  Marriage,	
  Death,	
  History	
  and	
  Sanctity,	
  ed.	
  Nicole	
  Bériou	
  and	
  David	
  L.	
  d’Avray	
  (Spoleto,	
  1994),	
  
135–153.	
  
549	
  Constantine	
  Porphyrogennetos,	
  The	
  Book	
  of	
  Ceremonies,	
  1:197–198.	
  



	
   186	
  

imperial	
  inauguration	
  could	
  not	
  be	
  dictated	
  by	
  the	
  emperor	
  alone,	
  and	
  it	
  is	
  

apparent	
  that	
  the	
  popes	
  no	
  longer	
  wished	
  to	
  associate	
  imperial	
  inauguration	
  

with	
  important	
  liturgical	
  feasts.	
  	
  From	
  the	
  time	
  of	
  Charlemagne’s	
  elevation	
  to	
  the	
  

imperial	
  office	
  on	
  Christmas	
  Day	
  through	
  to	
  1084,	
  the	
  emperors	
  had	
  frequently	
  

been	
  consecrated	
  on	
  significant	
  church	
  feasts,	
  with	
  a	
  further	
  two	
  Christmas	
  

consecrations,	
  three	
  on	
  Easter	
  Sunday,	
  and	
  one	
  each	
  on	
  Pentecost,	
  Candlemas,	
  

and	
  Ascension	
  Day.550	
  	
  That	
  this	
  eschewal	
  of	
  feast	
  dates	
  for	
  the	
  imperial	
  

consecration,	
  after	
  the	
  ceremony	
  in	
  which	
  Henry	
  IV	
  was	
  made	
  emperor,	
  was	
  a	
  

papal	
  innovation	
  can	
  be	
  seen	
  in	
  the	
  case	
  of	
  Henry	
  V,	
  as	
  highlighted	
  by	
  Schaller.	
  	
  

He	
  saw	
  Henry	
  V's	
  wearing	
  of	
  the	
  imperial	
  crown	
  in	
  Rome	
  on	
  Easter	
  Sunday	
  1117,	
  

and	
  at	
  Pentecost	
  1118,	
  as	
  an	
  attempt	
  to	
  make	
  up	
  for	
  the	
  fact	
  that	
  Henry	
  had	
  been	
  

consecrated	
  emperor	
  in	
  dubious	
  circumstances,	
  on	
  13	
  April	
  1111,	
  an	
  ordinary	
  

weekday.551	
  	
  The	
  fact	
  that	
  the	
  imperial	
  consecration	
  required	
  the	
  agreement,	
  or	
  in	
  

Henry’s	
  case	
  the	
  kidnapping,	
  of	
  a	
  pope	
  meant	
  that	
  the	
  resonances	
  of	
  the	
  liturgical	
  

calendar	
  were	
  more	
  difficult	
  to	
  exploit.	
  	
  Moreover,	
  the	
  popes	
  were	
  determined	
  to	
  

exploit	
  significant	
  dates	
  to	
  papal	
  rather	
  than	
  imperial	
  advantage.	
  	
  Christmas	
  Day	
  

1075,	
  on	
  which	
  Gregory	
  VII	
  processed	
  through	
  Rome	
  wearing	
  a	
  crown,	
  provides	
  

the	
  first	
  evidence	
  for	
  papal	
  crown-­‐wearing,	
  and	
  the	
  Liber	
  Politicus	
  of	
  the	
  canon	
  

Benedict,	
  dating	
  to	
  around	
  1140,	
  lists	
  eighteen	
  feasts	
  and	
  holidays	
  on	
  which	
  the	
  

pope	
  was	
  to	
  wear	
  his	
  crown.552	
  	
  Wearing	
  a	
  crown	
  in	
  Rome	
  on	
  a	
  major	
  church	
  feast	
  

was	
  now	
  the	
  preserve	
  of	
  popes	
  alone.	
  	
  

	
  

In	
  discussing	
  the	
  liturgy,	
  the	
  motif	
  of	
  the	
  Coronation	
  of	
  the	
  Virgin	
  was	
  highlighted	
  

as	
  integral	
  to	
  images	
  of	
  kingship.	
  	
  The	
  importance	
  of	
  Marian	
  devotion	
  can	
  be	
  seen	
  

in	
  the	
  use	
  of	
  her	
  feast	
  days	
  for	
  royal	
  consecration	
  and	
  marriage.	
  	
  Dedication	
  to	
  

Mary	
  has	
  traditionally	
  been	
  seen	
  as	
  a	
  Capetian	
  attribute,	
  but	
  Nicholas	
  Vincent	
  has	
  

argued	
  the	
  extent	
  to	
  which,	
  for	
  example,	
  Henry	
  II	
  of	
  England’s	
  itinerary	
  was	
  

shaped	
  by	
  Marian	
  feasts,	
  suggesting	
  it	
  was	
  just	
  as	
  much	
  a	
  Plantagenet	
  attribute.553	
  	
  

That	
  linking	
  Mary	
  to	
  royal	
  power	
  was	
  a	
  tactic	
  also	
  utilised	
  to	
  the	
  east	
  of	
  the	
  

                                                             
550	
  The	
  coronations	
  were	
  as	
  follows:	
  Christmas	
  Day:	
  Charlemagne	
  (800),	
  Otto	
  II	
  (967)	
  and	
  Henry	
  
III	
  (1046);	
  Easter	
  Sunday:	
  Lothair	
  I	
  (823),	
  Louis	
  II	
  (850)	
  and	
  Conrad	
  II	
  (1027);	
  Pentecost:	
  Louis	
  II	
  
(872);	
  Candlemas:	
  Otto	
  I	
  (967);	
  Ascension:	
  Otto	
  III	
  (996).	
  
551	
  Schaller,	
  “Der	
  heilige	
  Tag,”	
  7.	
  
552	
  Kantorowicz,	
  Laudes	
  Regiae,	
  137.	
  
553	
  Vincent,	
  “King	
  Henry	
  III	
  and	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary,”	
  129.	
  



	
   187	
  

Capetian	
  and	
  Plantagenet	
  dominions	
  is	
  suggested	
  by	
  the	
  Royal	
  Chronicle	
  of	
  

Cologne’s	
  account	
  of	
  Henry	
  VI’s	
  royal	
  consecration	
  in	
  1169,	
  which	
  tells	
  us	
  that,	
  

‘filius	
  imperatoris	
  Heinricus,	
  adhuc	
  quinquennis	
  existens,	
  unctus	
  est	
  in	
  regem	
  

Aquisgrani	
  a	
  Philippo	
  Coloniensi	
  archiepiscopo	
  die	
  assumptionis	
  beatae	
  

Mariae’.554	
  	
  	
  That	
  the	
  coronation	
  church	
  at	
  Aachen	
  was	
  also	
  dedicated	
  to	
  the	
  Virgin	
  

reinforced	
  the	
  association.	
  	
  Marian	
  feasts	
  were	
  an	
  unsurprisingly	
  popular	
  choice	
  

for	
  royal	
  weddings.	
  	
  Philip	
  Augustus’s	
  ill-­‐fated	
  wedding	
  to,	
  and	
  coronation	
  with	
  

Ingebourg	
  of	
  Denmark	
  took	
  place	
  on	
  14	
  and	
  15	
  August	
  1193.	
  	
  In	
  the	
  Empire,	
  the	
  

Assumption	
  was	
  chosen	
  by	
  Frederick	
  II	
  for	
  his	
  marriage	
  to	
  Constance	
  of	
  Aragon.	
  	
  

Through	
  his	
  marriage	
  to	
  Beatrice	
  of	
  Burgundy	
  Frederick	
  Barbarossa	
  gained	
  the	
  

kingdom	
  of	
  Burgundy.	
  	
  He	
  was	
  crowned	
  as	
  king	
  of	
  Burgundy	
  at	
  Arles	
  on	
  the	
  feast	
  

of	
  the	
  Assumption	
  of	
  the	
  Virgin	
  in	
  1178.	
  	
  His	
  wife	
  was	
  also	
  crowned	
  as	
  queen	
  of	
  

Burgundy,	
  but	
  separately	
  at	
  Vienne.	
  	
  Her	
  coronation	
  took	
  place	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  

Nativity	
  of	
  the	
  Virgin.555	
  	
  Both	
  coronations	
  made	
  reference	
  to	
  Mary.	
  

	
  

Having	
  considered	
  the	
  imagery	
  of	
  feast	
  days	
  I	
  now	
  want	
  to	
  turn	
  to	
  another	
  facet	
  

of	
  the	
  liturgical	
  calendar.	
  	
  Here	
  it	
  is	
  important	
  that	
  we	
  recognise	
  that	
  dates,	
  which	
  

by	
  modern	
  reckoning	
  do	
  not	
  appear	
  to	
  be	
  the	
  same,	
  can	
  be	
  shown	
  to	
  be	
  imitative.	
  	
  

In	
  England,	
  according	
  to	
  Gervase	
  of	
  Canterbury’s	
  account,	
  King	
  Stephen	
  was	
  

consecrated,	
  ‘undecimo	
  kalendas	
  Januarii’,	
  on	
  the	
  22	
  December.556	
  	
  In	
  1135	
  the	
  22	
  

December	
  fell	
  on	
  the	
  last	
  Sunday	
  in	
  Advent.	
  	
  With	
  this	
  in	
  mind	
  let	
  us	
  turn	
  to	
  

Ralph	
  of	
  Diss’s	
  narrative	
  describing	
  Stephen’s	
  death	
  and	
  the	
  consecration	
  of	
  

Henry	
  II	
  on	
  19	
  December	
  1154.	
  	
  Ralph	
  recorded	
  that,	
  

‘Rex	
   Stephanus	
   viiio	
   kalendas	
  Novembris	
   obiit,	
   et	
   sepultus	
   est	
   apud	
  

Faveresham,	
  quo	
  monasterium	
  ipse	
  a	
  fundamentis	
  aedificaverat.	
  	
  Quo	
  

audito,	
   dux	
   Normannorum	
   Henricus	
   venit	
   Barbefluvium,	
   et	
   ibidem	
  

per	
   unum	
   mensem	
   ventum	
   expectavit,	
   et	
   viio	
   idus	
   Decembris	
   in	
  

Angliam	
   veniens,	
   xiiiio	
   kalendas	
   Januarii,	
   die	
   Dominica	
   ante	
  

Nativitatem	
  Domini,	
  apud	
  Westmonasterium	
  ab	
  omnibus	
  electus	
  et	
  in	
  

                                                             
554	
  Waitz,	
  Chronica	
  Regia	
  Coloniensis,	
  120.	
  
555	
  Ralph	
  of	
  Diss	
  includes	
  both	
  these	
  events	
  and	
  feast	
  days	
  in	
  his	
  Ymagines	
  Historiarum.	
  	
  Ralph	
  of	
  
Diss,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:426–427.	
  
556	
  Gervase	
  of	
  Canterbury,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:94–5.	
  



	
   188	
  

regem	
  unctus	
  est	
  a	
  Theobaldo	
  archiepiscopo	
  Cantuariensi,	
  praesente	
  

archiepiscopo	
  Eboraci	
  et	
  aliis	
  episcopis	
  Angliae’.557	
  

Ralph’s	
  account	
  thus	
  makes	
  clear	
  that	
  although	
  Stephen	
  and	
  Henry	
  II’s	
  

consecrations	
  did	
  not	
  take	
  place	
  on	
  the	
  same	
  calendar	
  day,	
  they	
  both	
  occured	
  on	
  

the	
  same	
  liturgical	
  day.558	
  	
  Contemporaneous	
  consecrations	
  in	
  the	
  German	
  

kingdom	
  make	
  clear	
  that	
  this	
  was	
  not	
  just	
  coincidence.	
  Three	
  consecutive	
  kings	
  

were	
  consecrated	
  in	
  Lent	
  on	
  Laetare	
  Sunday:	
  Conrad	
  III	
  on	
  13	
  March	
  1138,	
  

Henry	
  Berengar	
  as	
  co-­‐king	
  on	
  30	
  March	
  1147,	
  and	
  Frederick	
  I	
  on	
  9	
  March	
  1152.	
  	
  

What	
  this	
  repetition	
  means	
  is	
  rather	
  elusive,	
  but	
  the	
  fact	
  that	
  we	
  have	
  the	
  same	
  

phenomenon	
  in	
  two	
  kingdoms	
  makes	
  apparent	
  the	
  repetition	
  was	
  not	
  mere	
  

chance.	
  

	
  

Given	
  the	
  popularity	
  of	
  Bede	
  in	
  the	
  twelfth-­‐century,	
  and	
  his	
  work	
  on	
  time,	
  it	
  

might	
  be	
  helpful	
  to	
  turn	
  to	
  an	
  episode	
  in	
  Bede’s	
  Ecclesiastical	
  History.559	
  	
  Bede	
  

recounts	
  that	
  following	
  the	
  death	
  of	
  King	
  Edwin	
  in	
  633,	
  Northumbria	
  was	
  split	
  

into	
  two	
  kingdoms	
  under	
  Osric	
  and	
  Eanfrith,	
  who	
  both	
  renounced	
  their	
  

Christianity.	
  	
  To	
  make	
  matters	
  worse,	
  Caedwalla,	
  king	
  of	
  the	
  Britons,	
  ravaged	
  the	
  

kingdom	
  and	
  killed	
  both	
  kings.	
  	
  The	
  twin	
  shocks	
  of	
  the	
  apostasy	
  of	
  the	
  English	
  

kings	
  and	
  the	
  vicious	
  ransacking	
  by	
  Caedwalla	
  led	
  Bede	
  to	
  comment,	
  ‘unde	
  

cunctis	
  placuit	
  regum	
  tempora	
  computantibus	
  ut,	
  ablata	
  de	
  medio	
  regum	
  

perfidorum	
  memoria,	
  idem	
  annus	
  sequentis	
  regis,	
  id	
  est	
  Osualdi	
  uiri	
  Deo	
  dilecti,	
  

regno	
  adsignateur’.560	
  	
  Historians	
  have	
  disputed	
  whether	
  this	
  passage	
  can	
  been	
  

interpreted	
  as	
  evidence	
  for	
  a	
  concerted	
  manipulation	
  of	
  dates	
  by	
  monastic	
  

chroniclers,	
  but	
  what	
  is	
  paramount	
  here	
  is	
  that	
  it	
  is	
  clear	
  that	
  Bede	
  saw	
  this	
  year	
  

as	
  a	
  stain	
  upon	
  the	
  memory	
  of	
  the	
  Northumbrian	
  past.561	
  	
  In	
  assigning	
  it	
  to	
  

Oswald	
  the	
  impression	
  is	
  given	
  that	
  Oswald	
  was	
  the	
  rightful	
  heir	
  to	
  Edwin	
  and	
  

thus	
  the	
  disruption	
  and	
  turbulence	
  of	
  ‘infastus	
  ille	
  annus’	
  is	
  written	
  out	
  of	
  
                                                             
557	
  Ralph	
  of	
  Diss,	
  The	
  Historical	
  Works,	
  1:298–9.	
  
558	
  John	
  Gillingham	
  recognised	
  that	
  Henry	
  had	
  chosen	
  the	
  same	
  Sunday	
  as	
  Stephen’s	
  coronation,	
  
and	
  suggested	
  that	
  he	
  did	
  so	
  ‘perhaps	
  to	
  symbolize	
  his	
  position	
  as	
  Stephen’s	
  heir’.	
  	
  John	
  
Gillingham,	
  The	
  Angevin	
  Empire,	
  2nd	
  ed.	
  (London,	
  2001),	
  20.	
  
559	
  Antonia	
  Gransden,	
  “Bede’s	
  Reputation	
  as	
  an	
  Historian	
  in	
  Medieval	
  England,”	
  Journal	
  of	
  
Ecclesiastical	
  History	
  32	
  (1981):	
  397–425.	
  
560	
  Bertram	
  Colgrave	
  and	
  R.	
  A.	
  B	
  Mynors,	
  eds.,	
  Bede’s	
  Ecclesiastical	
  History	
  of	
  the	
  English	
  People,	
  
1992	
  reprint,	
  OMT	
  (Oxford,	
  1992),	
  215.	
  
561	
  J.	
  M	
  Wallace-­‐Hadrill,	
  Bede’s	
  Ecclesiastical	
  History	
  of	
  the	
  English	
  People:	
  A	
  Historical	
  
Commentary,	
  OMT	
  (Oxford,	
  1988),	
  87.	
  



	
   189	
  

history.562	
  	
  Could	
  it	
  be	
  that	
  in	
  choosing	
  to	
  be	
  consecrated	
  on	
  the	
  same	
  liturgical	
  

day	
  as	
  Stephen,	
  Henry	
  II	
  could	
  have	
  been	
  asserting	
  his	
  position	
  as	
  the	
  rightful	
  

successor	
  to	
  his	
  grandfather,	
  Henry	
  I,	
  claiming	
  Stephen's	
  consecration	
  as	
  his	
  own	
  

and	
  thereby	
  erasing	
  the	
  unfortunate	
  years	
  of	
  civil	
  war?	
  	
  It	
  was	
  clearly	
  

coincidence	
  that	
  Stephen’s	
  reign	
  lasted	
  nineteen	
  years,	
  but	
  that	
  this	
  was	
  the	
  same	
  

duration	
  as	
  the	
  lunar	
  cycle	
  used	
  by	
  Bede	
  and	
  the	
  medieval	
  computus	
  to	
  reckon	
  

the	
  date	
  of	
  Easter	
  heightens	
  the	
  sense	
  of	
  a	
  full	
  cycle	
  having	
  elapsed	
  and	
  hence	
  of	
  

Henry	
  II’s	
  consecration	
  as	
  a	
  time	
  of	
  renewal.563	
  	
  	
  

	
  

The	
  same	
  sense	
  of	
  renewal	
  can	
  be	
  identified	
  in	
  Frederick	
  Barbarossa's	
  

consecration,	
  although	
  the	
  fact	
  that	
  Henry	
  Berengar	
  had	
  been	
  made	
  king	
  in	
  his	
  

father’s	
  lifetime	
  suggests	
  that	
  repetition	
  of	
  dates	
  could	
  also	
  be	
  interpreted	
  as	
  

stressing	
  rightful	
  succession.	
  	
  In	
  an	
  insightful	
  article,	
  Werner	
  Goez,	
  recognising	
  

that	
  all	
  three	
  German	
  monarchs	
  were	
  crowned	
  on	
  the	
  same	
  liturgical	
  day,	
  tried	
  to	
  

use	
  this	
  fact	
  to	
  explain	
  the	
  speed	
  with	
  which	
  Frederick	
  Barbarossa	
  was	
  crowned	
  

following	
  Conrad’s	
  death.	
  564	
  	
  Henry	
  Berengar	
  had	
  predeceased	
  his	
  father,	
  dying	
  in	
  

1150.	
  	
  Conrad	
  III	
  died	
  at	
  Bamberg	
  on	
  15	
  February	
  1152.	
  	
  Barbarossa	
  was	
  elected	
  

king	
  at	
  Frankfurt	
  on	
  4	
  March,	
  and	
  five	
  days	
  later	
  consecrated	
  at	
  Aachen,	
  meaning	
  

that	
  he	
  had	
  to	
  travel	
  the	
  300km	
  between	
  Frankfurt	
  and	
  Aachen	
  at	
  ‘breathtaking	
  

speed’.565	
  	
  Goez	
  points	
  out	
  that	
  throughout	
  the	
  entire	
  period	
  911-­‐1254,	
  no	
  other	
  

king	
  was	
  inaugurated	
  so	
  swiftly	
  following	
  the	
  death	
  of	
  his	
  predecessor,	
  and	
  he	
  

goes	
  on	
  to	
  argue	
  that	
  9	
  March	
  1152	
  must	
  have	
  been	
  designated	
  for	
  a	
  royal	
  

consecration	
  even	
  before	
  the	
  death	
  of	
  Conrad.566	
  	
  He	
  suggests	
  that,	
  in	
  the	
  same	
  

way	
  Conrad	
  had	
  raised	
  his	
  son	
  Henry	
  to	
  the	
  kingship	
  in	
  preparation	
  for	
  his	
  

absence	
  from	
  Germany	
  on	
  the	
  Second	
  Crusade,	
  Conrad	
  sought	
  to	
  elevate	
  a	
  new	
  

co-­‐king	
  to	
  rule	
  Germany	
  while	
  he	
  travelled	
  to	
  Rome	
  to	
  secure	
  the	
  imperial	
  crown	
  

in	
  late	
  1152.567	
  	
  On	
  the	
  king’s	
  unexpected	
  death,	
  Frederick	
  had	
  to	
  react	
  quickly	
  to	
  

                                                             
562	
  Colgrave	
  and	
  Mynors,	
  Bede’s	
  Ecclesiastical	
  History	
  of	
  the	
  English	
  People,	
  215.	
  
563	
  C.	
  R.	
  Cheney	
  and	
  Michael	
  Jones,	
  eds.,	
  A	
  Handbook	
  of	
  Dates	
  for	
  Students	
  of	
  British	
  History,	
  2nd	
  
ed.	
  (Cambridge,	
  2000),	
  6.	
  
564	
  Werner	
  Goez,	
  “Von	
  Bamberg	
  nach	
  Frankfurt	
  und	
  Aachen.	
  Barbarossas	
  Weg	
  zur	
  Königskrone,”	
  
Jahrbuch	
  für	
  fränkische	
  Landesforschung	
  52	
  (1992):	
  61–72.	
  
565	
  Ibid.,	
  64.	
  
566	
  Ibid.,	
  65.	
  
567	
  Ibid.,	
  67.	
  	
  Conrad	
  never	
  made	
  it	
  to	
  Rome	
  to	
  be	
  consecrated	
  emperor,	
  but	
  he	
  did	
  use	
  the	
  
imperial	
  title.	
  



	
   190	
  

gain	
  support.	
  	
  Meanwhile,	
  the	
  date	
  for	
  royal	
  election	
  drew	
  close	
  to	
  Laetare	
  

Sunday,	
  the	
  day	
  Goez	
  claims	
  had	
  already	
  been	
  earmarked	
  for	
  a	
  consecration	
  at	
  

Aachen,	
  necessitating	
  the	
  rush	
  from	
  Frankfurt	
  to	
  Aachen,	
  for	
  it	
  would	
  be	
  seen	
  as	
  

a	
  bad	
  omen	
  for	
  the	
  new	
  king	
  if	
  this	
  traditional	
  date	
  was	
  not	
  used.568	
  

	
  

Goez’s	
  assertion	
  that	
  a	
  royal	
  consecration	
  had	
  already	
  been	
  planned	
  for	
  the	
  9	
  

March	
  1152	
  is	
  certainly	
  plausible,	
  but	
  the	
  question	
  remains,	
  who	
  was	
  the	
  

consecration	
  intended	
  for?	
  	
  Although	
  Conrad’s	
  eldest	
  son	
  had	
  died,	
  he	
  had	
  

another	
  son,	
  Frederick	
  of	
  Rothenburg,	
  who	
  he	
  could	
  have	
  intended	
  to	
  consecrate	
  

king	
  in	
  1152.	
  	
  It	
  could	
  be	
  that	
  Barbarossa	
  both	
  symbolically	
  usurped	
  the	
  date	
  of	
  

his	
  predecessor’s	
  consecration	
  and	
  literally	
  took	
  possession	
  of	
  the	
  day	
  of	
  

consecration	
  that	
  had	
  been	
  earmarked	
  for	
  another	
  candidate.	
  	
  In	
  choosing	
  to	
  be	
  

consecrated	
  on	
  the	
  same	
  day	
  as	
  Conrad	
  III	
  and	
  Henry	
  Berengar,	
  he	
  sought	
  

consciously	
  to	
  place	
  himself	
  in	
  the	
  their	
  tradition	
  while	
  at	
  the	
  same	
  time	
  

appropriating	
  this	
  tradition	
  for	
  himself.	
  	
  Barbarossa	
  returned	
  to	
  Laetare	
  Sunday	
  

for	
  another	
  important	
  occurrence	
  in	
  his	
  reign:	
  the	
  1188	
  court	
  at	
  Mainz	
  during	
  

which	
  he	
  took	
  the	
  Cross.	
  	
  This	
  was	
  a	
  way	
  of	
  associating	
  crusading	
  with	
  his	
  

consecration,	
  something	
  done	
  even	
  more	
  explicitly	
  by	
  Frederick	
  II	
  in	
  1215.	
  	
  We	
  

can	
  also	
  identify	
  further	
  evidence	
  of	
  the	
  exploitation	
  of	
  liturgical	
  resonances	
  

here.	
  	
  The	
  appropriateness	
  of	
  taking	
  the	
  Cross	
  on	
  the	
  Sunday	
  named	
  after	
  its	
  

introit	
  ‘Rejoice	
  Jerusalem’	
  could	
  hardly	
  be	
  more	
  apparent.	
  	
  In	
  1250,	
  Henry	
  III	
  of	
  

England	
  was	
  to	
  make	
  exactly	
  the	
  same	
  connection.569	
  

	
  

Having	
  recognised	
  the	
  liturgical	
  appropriateness	
  of	
  the	
  day	
  for	
  taking	
  the	
  Cross,	
  

its	
  instructive	
  to	
  see	
  how	
  the	
  court	
  at	
  Mainz	
  is	
  described	
  in	
  two	
  contemporary	
  

narrative	
  sources.	
  	
  A	
  continuation	
  of	
  the	
  Annals	
  of	
  Zwettl	
  describes	
  a	
  court	
  held	
  

at	
  Mainz	
  on	
  Laetare	
  Sunday	
  (‘dominica	
  Letare	
  Ierusalem’)	
  to	
  which	
  all	
  the	
  faithful	
  

flocked,	
  and	
  at	
  which	
  the	
  emperor	
  ‘non	
  loco	
  imperantis,	
  sed	
  ad	
  subveniendum	
  

Christianitati	
  exhortantis,	
  affuit,	
  non	
  prefuit’.570	
  	
  The	
  emperor	
  was	
  in	
  attendance,	
  

but	
  not	
  in	
  charge;	
  he	
  was	
  not	
  in	
  the	
  place	
  of	
  one	
  commanding,	
  but	
  one	
  

                                                             
568	
  Ibid.,	
  70.	
  
569	
  Matthew	
  Paris,	
  Chronica	
  Majora,	
  5:100–101.	
  
570	
  Wilhelm	
  Wattenbach,	
  ed.,	
  Continuatio	
  Zwetlensis	
  Altera	
  a.	
  1170-­‐1189,	
  MGH	
  SS	
  9	
  (Hannover,	
  
1851),	
  543.	
  



	
   191	
  

encouraging.571	
  	
  Who,	
  then,	
  was	
  in	
  charge	
  at	
  the	
  court	
  at	
  Mainz	
  in	
  1188?	
  	
  The	
  

Zwettl	
  annals	
  do	
  not	
  explicitly	
  reveal	
  the	
  answer	
  to	
  this	
  question	
  and	
  to	
  uncover	
  

the	
  meaning	
  of	
  this	
  account	
  we	
  need	
  to	
  turn	
  to	
  another	
  source,	
  this	
  time	
  annals	
  

from	
  Cologne.	
  	
  A	
  description	
  of	
  the	
  court	
  written	
  at	
  St.	
  Pantaleon’s	
  in	
  Cologne,	
  

which	
  also	
  specifically	
  mentions	
  it	
  was	
  held	
  on	
  Laetare	
  Sunday,	
  reveals	
  that	
  the	
  

meeting	
  was	
  called	
  the	
  court	
  of	
  Jesus	
  Christ	
  (‘curia	
  Ihesu	
  Christi’).572	
  	
  The	
  

implication	
  is	
  that	
  it	
  was	
  Christ	
  himself	
  who	
  stood	
  in	
  the	
  position	
  of	
  command,	
  

just	
  as	
  at	
  Frederick	
  Barbarossa’s	
  inauguration,	
  thereby	
  showing	
  his	
  approval	
  for	
  

Barbarossa’s	
  kingship.	
  	
  In	
  their	
  description	
  of	
  Barbarossa’s	
  court	
  at	
  Mainz,	
  in	
  

which	
  his	
  two	
  sons	
  also	
  took	
  part,	
  these	
  two	
  narrative	
  sources	
  give	
  us	
  a	
  glimpse	
  

into	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  liturgical	
  resonances	
  could	
  be	
  exploited	
  in	
  the	
  

construction	
  of	
  monarchical	
  image.	
  

	
  

A	
  final	
  resonance	
  of	
  the	
  liturgy	
  can	
  also	
  be	
  seen	
  in	
  the	
  dates	
  chosen	
  by	
  monarchs	
  

for	
  inauguration.	
  	
  Here	
  we	
  approach	
  two	
  further	
  themes:	
  cyclicality	
  and	
  renewal.	
  	
  

Although	
  Bede	
  used	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  solar	
  year,	
  1	
  January,	
  for	
  his	
  

computations,	
  in	
  his	
  Ecclesiastical	
  History	
  he	
  considered	
  the	
  year	
  to	
  begin	
  on	
  

Christmas	
  Day.573	
  	
  The	
  birth	
  of	
  Christ	
  was	
  a	
  popular	
  choice	
  for	
  the	
  beginning	
  of	
  

the	
  Year	
  of	
  Grace,	
  and	
  it	
  should	
  come	
  as	
  no	
  surprise	
  that	
  it	
  was	
  also	
  a	
  popular	
  day	
  

for	
  royal	
  and	
  imperial	
  consecrations.	
  	
  Significantly	
  Christmas	
  Day	
  was	
  chosen	
  as	
  

the	
  day	
  of	
  consecration	
  of	
  three	
  monarchs	
  who	
  all	
  established	
  new	
  dynasties	
  or	
  

kingdoms	
  in	
  this	
  period:	
  William	
  the	
  Conqueror	
  in	
  England	
  in	
  1066,	
  Baldwin	
  I	
  of	
  

Jerusalem	
  in	
  1100,	
  and	
  Roger	
  I	
  of	
  Sicily	
  in	
  1130.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  Baldwin	
  I,	
  the	
  fact	
  

that	
  he	
  was	
  consecrated	
  in	
  Bethlehem	
  heightens	
  this	
  idea	
  of	
  a	
  new	
  beginning	
  

linked	
  to	
  the	
  birth	
  of	
  Christ.	
  	
  That	
  both	
  Baldwin	
  II	
  and	
  Baldwin	
  III	
  were	
  also	
  

consecrated	
  on	
  Christmas	
  Day	
  strengthens	
  this	
  association.	
  	
  Given	
  Charlemagne’s	
  

imperial	
  consecration	
  on	
  Christmas	
  Day	
  800,	
  such	
  consecrations	
  also	
  had	
  a	
  

historical	
  dimension.	
  	
  Though	
  their	
  dynasties	
  were	
  new,	
  these	
  kings	
  sought	
  to	
  

present	
  themselves	
  as	
  heirs	
  of	
  the	
  tradition	
  of	
  Christian	
  rulership.	
  	
  Christmas	
  Day	
  

was	
  not	
  universally	
  accepted	
  as	
  the	
  start	
  of	
  the	
  Year	
  of	
  Grace,	
  with	
  the	
  
                                                             
571	
  Werner	
  Goez	
  has	
  interpreted	
  the	
  word	
  ‘loco’	
  in	
  the	
  sentence	
  literally	
  and	
  thus	
  concluded	
  that	
  
Barbarossa’s	
  throne	
  was	
  left	
  vacant	
  at	
  this	
  court.	
  	
  Goez,	
  “Von	
  Bamberg	
  nach	
  Frankfurt	
  und	
  
Aachen,”	
  65.	
  
572	
  Karl	
  Pertz	
  ed.,	
  Annales	
  Coloniensis	
  Maximi,	
  MGH	
  SS	
  17	
  (Hannover,	
  1861),	
  794.	
  
573	
  Cheney	
  and	
  Jones,	
  A	
  Handbook	
  of	
  Dates,	
  9.	
  



	
   192	
  

Annunciation	
  on	
  25	
  March	
  and	
  Easter	
  providing	
  rival	
  possibilities.574	
  	
  The	
  

inaugurations	
  of	
  Matilda	
  of	
  Boulogne	
  in	
  1136,	
  Louis	
  VI’s	
  son	
  Philip	
  in	
  1129,	
  and	
  

Henry	
  IV’s	
  imperial	
  consecration	
  in	
  1084	
  all	
  fell	
  on	
  Easter	
  Sunday	
  and	
  can	
  be	
  

seen	
  to	
  be	
  making	
  similar	
  claims	
  to	
  renewal.	
  	
  That	
  the	
  sanctoral	
  calendar	
  began	
  

with	
  the	
  Feast	
  of	
  St.	
  Andrew	
  or	
  its	
  vigil,	
  perhaps	
  explains	
  the	
  choice	
  of	
  29	
  

November	
  1226	
  for	
  Louis	
  IX’s	
  coronation,	
  which	
  was	
  also	
  the	
  first	
  Sunday	
  of	
  

Advent,	
  the	
  starting	
  point	
  for	
  the	
  liturgical	
  calendar.	
  	
  

	
  

That	
  the	
  moveable	
  feast	
  of	
  Easter	
  was	
  considered	
  to	
  be	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  year	
  

in	
  France	
  has	
  tended	
  to	
  be	
  viewed	
  by	
  historians	
  concerned	
  with	
  establishing	
  

chronology	
  as	
  at	
  best	
  an	
  irritation.	
  	
  In	
  Cheney’s	
  Handbook	
  of	
  Dates	
  it	
  is	
  described	
  

as	
  a	
  system	
  with	
  ‘obvious	
  disadvantages’.575	
  	
  The	
  fact	
  that	
  it	
  is	
  unclear	
  when	
  Philip	
  

Augustus	
  introduced	
  the	
  system,	
  known	
  as	
  the	
  mos	
  gallicanus,	
  complicates	
  

matters.576	
  	
  But	
  instead	
  of	
  bemoaning	
  the	
  practice	
  as	
  archaic,	
  the	
  historian	
  should	
  

consider	
  why	
  such	
  as	
  system	
  was	
  attractive	
  to	
  the	
  French	
  monarch.	
  	
  Perhaps	
  the	
  

‘obvious	
  disadvantages’	
  of	
  the	
  system,	
  that	
  the	
  year	
  varied	
  in	
  length	
  and	
  could	
  

contain	
  two	
  dates	
  that	
  were	
  the	
  same,	
  was	
  actually	
  part	
  of	
  the	
  attraction.	
  	
  What	
  

better	
  way	
  for	
  the	
  king	
  to	
  demonstrate	
  his	
  piety	
  than	
  by	
  referencing	
  all	
  his	
  dated	
  

acts	
  to	
  the	
  Resurrection	
  of	
  Christ?	
  	
  Moreover,	
  although	
  Philip’s	
  regnal	
  year	
  was	
  

often	
  considered	
  as	
  running,	
  as	
  it	
  was	
  by	
  Rigord,	
  from	
  his	
  consecration	
  on	
  1	
  

November	
  1179,	
  an	
  alternative	
  was	
  to	
  count	
  from	
  the	
  consecration	
  of	
  his	
  first	
  

wife,	
  Isabella	
  of	
  Hainault,	
  an	
  occasion	
  on	
  which	
  the	
  king	
  was	
  crowned	
  a	
  second	
  

time.577	
  	
  The	
  date	
  was	
  29	
  May	
  1180,	
  Ascension	
  Day,	
  another	
  moveable	
  feast,	
  

described	
  by	
  Rigord	
  as	
  ‘ea	
  die	
  qua	
  Dominus	
  noster	
  Jhesus	
  Christus	
  bajulantibus	
  

nubibus	
  celos	
  ascendit’.578	
  	
  The	
  Ascension	
  was	
  closely	
  linked	
  to	
  Easter,	
  both	
  in	
  the	
  

computation	
  of	
  the	
  liturgical	
  calendar,	
  and	
  symbolically,	
  in	
  that	
  Christ	
  remained	
  

in	
  the	
  world	
  for	
  forty	
  days	
  to	
  bear	
  witness	
  to	
  his	
  Resurrection.	
  	
  In	
  choosing	
  the	
  

                                                             
574	
  Ibid.,	
  9–13.	
  
575	
  Ibid.,	
  13.	
  
576	
  Léopold	
  Delisle,	
  Catalogue	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe-­‐Auguste:	
  avec	
  une	
  introduction	
  sur	
  les	
  sources,	
  
les	
  caractères	
  et	
  l’importance	
  historique	
  de	
  ces	
  documents	
  (Paris,	
  1856),	
  lxvii–lxviii.	
  	
  Delisle	
  points	
  
out	
  that	
  the	
  system	
  was	
  definitely	
  in	
  use	
  by	
  the	
  early	
  1190s,	
  because	
  four	
  letters	
  written	
  by	
  the	
  
king	
  survive	
  dated	
  Paris	
  and	
  Fontainebleau	
  in	
  January	
  and	
  February	
  1191.	
  	
  In	
  the	
  year	
  we	
  
consider	
  to	
  be	
  1191	
  we	
  know	
  the	
  king	
  was	
  not	
  in	
  France	
  during	
  those	
  months,	
  but	
  in	
  Sicily.	
  
577	
  Ibid.,	
  lxix–lxxiii.	
  Counting	
  from	
  1st	
  November	
  1179	
  was	
  more	
  frequently	
  used.	
  
578	
  Rigord,	
  Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  138.	
  



	
   193	
  

Ascension	
  for	
  his	
  own	
  second	
  coronation	
  and	
  the	
  consecration	
  of	
  his	
  queen,	
  

Philip	
  thus	
  demonstrated	
  his	
  devotion	
  to	
  Christ,	
  mirrored	
  in	
  his	
  adoption	
  of	
  

Easter	
  as	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  year.	
  	
  In	
  this	
  light,	
  King	
  John	
  of	
  England’s	
  

consecration	
  on	
  27	
  May	
  1199,	
  the	
  date	
  of	
  the	
  Feast	
  of	
  Ascension	
  in	
  that	
  year,	
  and	
  

his	
  dating	
  of	
  his	
  regnal	
  years	
  from	
  the	
  moveable	
  feast	
  rather	
  than	
  the	
  ordinal	
  27th	
  

day	
  of	
  the	
  month	
  of	
  May,	
  appears	
  less	
  anomalous.	
  	
  It	
  also	
  provides	
  yet	
  more	
  

evidence	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  Plantagenets	
  did	
  not	
  lag	
  far	
  behind	
  the	
  Capetians	
  in	
  

advertising	
  the	
  self-­‐consciously	
  sacral	
  nature	
  of	
  their	
  kingship.	
  

	
  

In	
  discussing	
  Henry	
  III’s	
  devotion	
  to	
  the	
  Virgin	
  Mary,	
  Nicholas	
  Vincent	
  wrote	
  that	
  

‘once	
  we	
  know	
  where	
  to	
  look,	
  pious	
  exercises	
  and	
  a	
  resort	
  to	
  the	
  incidental	
  

trappings	
  of	
  sacral	
  kingship	
  are	
  as	
  easily	
  found	
  in	
  Plantagenet	
  England	
  as	
  

anywhere	
  in	
  Capetian	
  France’.579	
  	
  This	
  chapter	
  has	
  demonstrated	
  that,	
  once	
  we	
  

know	
  how	
  to	
  look,	
  a	
  sacramental	
  understanding	
  of	
  inauguration	
  and	
  evidence	
  for	
  

conscious	
  reference	
  to	
  the	
  liturgy	
  is	
  as	
  easily	
  found	
  in	
  even	
  the	
  most	
  cursory	
  

narrative	
  accounts	
  as	
  anywhere	
  in	
  the	
  ordines.	
  	
  The	
  narrative	
  accounts	
  may	
  not	
  

provide	
  liturgists	
  with	
  the	
  details	
  they	
  yearn	
  for,	
  but	
  they	
  do	
  make	
  clear	
  that	
  

royal	
  and	
  episcopal	
  consecration	
  continued	
  to	
  be	
  understood	
  as	
  parallel	
  

transformations.	
  	
  The	
  depth	
  of	
  symbolism	
  inherent	
  in	
  the	
  liturgical	
  days	
  chosen	
  

for	
  royal	
  inauguration,	
  and	
  their	
  conscious	
  manipulation,	
  such	
  as	
  at	
  Barbarossa’s	
  

court	
  at	
  Mainz	
  in	
  1188,	
  show	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  the	
  liturgy	
  continued	
  to	
  shape	
  

images	
  of	
  kingship	
  in	
  twelfth-­‐century	
  Europe.	
   	
  

                                                             
579	
  Vincent,	
  “King	
  Henry	
  III	
  and	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary,”	
  143.	
  



	
   194	
  

Chapter	
  6	
  

Charters	
  as	
  Repositories	
  of	
  Ideas	
  about	
  Kingship	
  

	
  
Henry	
  of	
  Huntingdon	
  tells	
  us	
  that	
  ‘in	
  the	
  year	
  1100,	
  in	
  the	
  thirteenth	
  year	
  of	
  his	
  

reign,	
  King	
  William	
  [II	
  of	
  England]	
  ended	
  his	
  cruel	
  life	
  in	
  a	
  wretched	
  death’.580	
  	
  

Henry	
  goes	
  on	
  to	
  describe	
  Rufus’s	
  many	
  shortcomings	
  as	
  king,	
  concluding	
  that	
  

‘whatever	
  was	
  displeasing	
  to	
  God	
  and	
  to	
  those	
  who	
  loved	
  God	
  was	
  pleasing	
  to	
  

this	
  king	
  and	
  those	
  who	
  loved	
  him.	
  	
  Nor	
  did	
  they	
  exercise	
  their	
  unspeakable	
  

debauchery	
  in	
  secret,	
  but	
  unashamedly	
  in	
  the	
  light	
  of	
  day.	
  	
  He	
  was	
  buried	
  at	
  

Winchester	
  on	
  the	
  day	
  after	
  his	
  perdition’.581	
  	
  Within	
  days	
  of	
  Rufus’s	
  death,	
  his	
  

younger	
  brother	
  Henry	
  was	
  consecrated	
  king	
  at	
  Westminster	
  Abbey,	
  on	
  the	
  

following	
  Sunday,	
  the	
  feast	
  of	
  the	
  St.	
  Oswald,	
  king	
  and	
  martyr.	
  	
  In	
  the	
  absence	
  of	
  

the	
  exiled	
  archbishop	
  of	
  Canterbury,	
  the	
  bishop	
  of	
  London	
  officiated,	
  but	
  only	
  

after	
  Henry	
  I	
  had	
  ‘promised	
  a	
  wished-­‐for	
  amendment	
  of	
  laws	
  and	
  customs’.582	
  	
  

This	
  ‘wished-­‐for	
  amendment’	
  is	
  better	
  known	
  as	
  the	
  Coronation	
  Charter	
  of	
  Henry	
  

I,	
  perhaps	
  the	
  most	
  famous	
  non-­‐liturgical	
  document	
  associated	
  with	
  royal	
  

consecration	
  in	
  the	
  central	
  middle	
  ages.583	
  	
  This	
  being	
  the	
  case,	
  it	
  is	
  striking	
  that	
  

no	
  original	
  survives,	
  although	
  there	
  are	
  many	
  manuscript	
  copies	
  from	
  the	
  later	
  

twelfth	
  and	
  thirteenth	
  centuries.	
  	
  Henry’s	
  coronation	
  charter	
  was	
  a	
  swiftly	
  

negotiated	
  agreement	
  to	
  ensure	
  his	
  consecration,	
  necessary	
  due	
  to	
  his	
  brother	
  

Robert	
  Curthose’s	
  claim	
  to	
  the	
  throne,	
  and	
  the	
  perceived	
  iniquity	
  of	
  his	
  

predecessor	
  Rufus.	
  	
  Many	
  of	
  its	
  clauses	
  claim	
  specifically	
  to	
  remedy	
  wrongs	
  

committed	
  by	
  Rufus,	
  as	
  is	
  acknowledged	
  in	
  the	
  charter	
  itself.584	
  	
  Due	
  to	
  its	
  later	
  

importance	
  as	
  a	
  source	
  used	
  by	
  the	
  barons	
  in	
  the	
  composition	
  of	
  Magna	
  Carta	
  in	
  

1215,	
  it	
  has	
  often	
  been	
  discussed	
  in	
  the	
  context	
  of	
  legal	
  and	
  constitutional	
  

                                                             
580	
  Henry	
  of	
  Huntingdon,	
  Historia	
  Anglorum,	
  446–447.	
  
581	
  Ibid.,	
  448–449.	
  
582	
  Ibid.	
  
583	
  Candidates	
  for	
  the	
  kingship	
  confirming	
  or	
  granting	
  new	
  laws	
  to	
  negotiate	
  support	
  was	
  not	
  an	
  
unusual	
  occurrence	
  in	
  England.	
  	
  cf.	
  John	
  Maddicott,	
  “Edward	
  the	
  Confessor’s	
  Return	
  to	
  England	
  in	
  
1041,”	
  English	
  Historical	
  Review	
  119	
  (2004):	
  650–666;	
  Ann	
  Williams,	
  Æthelred	
  the	
  Unready:	
  The	
  
Ill-­‐counselled	
  King	
  (London,	
  2003),	
  122–126.	
  
584	
  ‘Et	
  omnes	
  malas	
  consuetudines	
  quibus	
  regnum	
  Anglie	
  iniuste	
  opprimebatur	
  inde	
  aufero,	
  quas	
  
malas	
  consuetudines	
  ex	
  parte	
  hic	
  pono’.	
  Henry	
  I’s	
  coronation	
  charter,	
  ed.	
  R.	
  Sharpe	
  
http://www.earlyenglishlaws.ac.uk/laws/texts/hn-­‐cor/view/#edition,1/translation,1	
  [accessed	
  
12.12.12]	
  



	
   195	
  

history.585	
  	
  As	
  with	
  so	
  many	
  English	
  administrative	
  documents,	
  it	
  has	
  become	
  a	
  

legal	
  exemplar,	
  hermetically	
  separated	
  from	
  the	
  liturgical	
  context	
  in	
  which	
  it	
  was	
  

originally	
  granted.	
  

	
  

The	
  text	
  of	
  the	
  charter	
  explicitly	
  links	
  its	
  creation	
  to	
  Henry	
  being	
  made	
  king.	
  	
  The	
  

charter	
  informs	
  the	
  king’s	
  new	
  subjects	
  that	
  ‘by	
  the	
  mercy	
  of	
  God	
  and	
  common	
  

counsel	
  of	
  the	
  barons	
  of	
  the	
  realm	
  of	
  England,	
  I	
  have	
  been	
  crowned	
  king	
  of	
  the	
  

same	
  realm’.586	
  	
  The	
  charter	
  ends	
  with	
  a	
  witness	
  list	
  and	
  place-­‐date	
  clause,	
  which	
  

emphatically	
  links	
  it	
  once	
  again	
  to	
  Henry	
  being	
  made	
  king.	
  	
  The	
  first	
  witness	
  is	
  

none	
  other	
  than	
  Bishop	
  Maurice	
  of	
  London,	
  the	
  consecrator,	
  and	
  we	
  learn	
  that	
  

the	
  charter	
  was	
  given	
  at	
  Westminster	
  when	
  Henry	
  was	
  crowned:	
  ‘Apud	
  

Westm[onasterium]	
  quando	
  coronatus	
  fui’.587	
  	
  We	
  need	
  then,	
  to	
  look	
  beyond	
  the	
  

detailed	
  clauses	
  in	
  which	
  specific	
  wrongs	
  are	
  righted,	
  to	
  acknowledge	
  the	
  

liturgical	
  and	
  performative	
  context	
  in	
  which	
  the	
  document	
  was	
  originally	
  

composed.	
  	
  Bishop	
  Stubbs	
  long	
  ago	
  recognised	
  that	
  the	
  charter	
  echoed	
  the	
  three-­‐

fold	
  oath	
  of	
  the	
  consecration	
  liturgy,	
  and	
  historians,	
  most	
  recently	
  Judith	
  Green,	
  

have	
  often	
  repeated	
  this	
  insight.588	
  	
  However,	
  far	
  from	
  encouraging	
  legal	
  

historians	
  to	
  consider	
  the	
  charter	
  as	
  the	
  product	
  of	
  liturgical	
  kingship,	
  this	
  has	
  

instead	
  led	
  to	
  a	
  liturgical	
  text	
  being	
  dissected	
  and	
  one	
  part	
  of	
  it	
  being	
  treated,	
  in	
  

isolation,	
  as	
  a	
  legal	
  document.	
  	
  The	
  promise	
  contained	
  within	
  the	
  consecration	
  

liturgy	
  has	
  been	
  cut	
  from	
  its	
  natural	
  liturgical	
  stem,	
  and	
  grafted	
  on	
  to	
  the	
  

rootstock	
  of	
  early	
  legal	
  texts.	
  	
  Thus	
  we	
  find	
  the	
  promise	
  divorced	
  from	
  its	
  

liturgical	
  setting	
  in	
  Felix	
  Liebermann’s	
  Die	
  Gesetze	
  der	
  Angelsachsen,	
  its	
  inclusion	
  

in	
  this	
  canonical	
  tome	
  cementing	
  the	
  oath’s	
  status	
  as	
  a	
  legal,	
  rather	
  than	
  a	
  

liturgical,	
  text.589	
  

                                                             
585	
  See,	
  for	
  example,	
  Hollister,	
  Henry	
  I,	
  109.	
  
586	
  ‘Sciatis	
  me	
  dei	
  misericordia	
  et	
  communi	
  consilio	
  baronum	
  regni	
  Anglie	
  eiusdem	
  regni	
  regem	
  
coronatum	
  esse’.	
  Henry	
  I’s	
  coronation	
  charter,	
  ed.	
  R.	
  Sharpe	
  
http://www.earlyenglishlaws.ac.uk/laws/texts/hn-­‐cor/view/#edition,1/translation,1	
  [accessed	
  
12.12.12].	
  
587	
  Henry	
  I’s	
  coronation	
  charter,	
  ed.	
  R.	
  Sharpe	
  http://www.earlyenglishlaws.ac.uk/laws/texts/hn-­‐
cor/view/#edition,1/translation,1	
  [accessed	
  12.12.12].	
  
588	
  William	
  Stubbs,	
  Select	
  Charters	
  and	
  Other	
  Illustrations	
  of	
  English	
  Constitutional	
  History,	
  9th	
  ed.	
  
(Oxford,	
  1921),	
  116;	
  Judith	
  A.	
  Green,	
  “‘A	
  Lasting	
  Memorial’:	
  The	
  Charter	
  of	
  Liberties	
  of	
  Henry	
  I,”	
  in	
  
Charters	
  and	
  Charter	
  Scholarship	
  in	
  Britain	
  and	
  Ireland,	
  ed.	
  Marie	
  Therese	
  Flanagan	
  and	
  Judith	
  A.	
  
Green	
  (Basingstoke,	
  2005),	
  54.	
  
589	
  Felix	
  Liebermann,	
  Die	
  Gesetze	
  Der	
  Angelsachsen,	
  vol.	
  1	
  (Halle,	
  1906),	
  215–217;	
  Recognising	
  the	
  
congealing	
  effects	
  of	
  Liebermann's	
  work	
  on	
  legal	
  history,	
  Patrick	
  Wormald	
  commented	
  that	
  'since	
  



	
   196	
  

Scholarly	
  treatment	
  of	
  the	
  charter	
  issued	
  by	
  Henry	
  I	
  on	
  his	
  day	
  of	
  consecration	
  

exemplifies	
  the	
  approach	
  to	
  royal	
  charters	
  that	
  has	
  been	
  prevalent	
  in	
  English	
  

scholarship.	
  	
  As	
  David	
  Bates	
  has	
  noted,	
  Anglophone	
  historians	
  are	
  happy	
  to	
  

accept	
  the	
  idea	
  of	
  charters	
  as	
  written	
  records	
  but	
  significantly	
  less	
  familiar	
  with	
  

the	
  idea	
  of	
  charters	
  as	
  expressions	
  of	
  royal	
  power,	
  as	
  found	
  in	
  the	
  work	
  of	
  French	
  

historians,	
  such	
  as	
  Olivier	
  Guyotjeannin	
  and	
  Michel	
  Parisse.590	
  	
  In	
  English	
  

scholarship	
  there	
  has	
  been	
  a	
  tendency	
  to	
  mine	
  texts	
  for	
  detailed	
  information	
  and	
  

legal	
  precedents	
  and	
  to	
  discard	
  as	
  irrelevant	
  elements	
  that	
  do	
  not	
  serve	
  the	
  

greater	
  historical	
  narrative	
  of	
  bureaucratic	
  development.	
  	
  Given	
  the	
  huge	
  growth	
  

in	
  royal	
  documents	
  in	
  this	
  period,	
  as	
  wonderfully	
  quantified	
  by	
  Michael	
  Clanchy	
  

in	
  his	
  analysis	
  of	
  sealing	
  wax	
  used	
  by	
  the	
  chancery	
  in	
  the	
  reign	
  of	
  Henry	
  III,	
  it	
  is	
  

perhaps	
  understandable	
  that	
  historians	
  continue	
  to	
  be	
  preoccupied	
  by	
  the	
  legal	
  

transactions	
  and	
  business	
  deals	
  recorded	
  in	
  surviving	
  charters	
  and	
  their	
  

copies.591	
  	
  

	
  

Charters	
  certainly	
  were	
  legal	
  documents	
  first	
  and	
  foremost,	
  and	
  I	
  do	
  not	
  seek	
  to	
  

challenge	
  the	
  traditional	
  link	
  between	
  diplomatic	
  and	
  legal	
  history.	
  	
  Charters	
  are,	
  

however,	
  considerably	
  more	
  than	
  repositories	
  of	
  legal	
  information.	
  	
  As	
  Herwig	
  

Wolfram	
  has	
  rightly	
  commented,	
  ‘the	
  whole	
  charter	
  and	
  all	
  of	
  its	
  criteria,	
  both	
  

internal	
  and	
  external,	
  can	
  become	
  carriers	
  of	
  political	
  meaning	
  and	
  can	
  contain	
  

narrative	
  elements’.592	
  	
  Wolfram’s	
  supervisor	
  in	
  Vienna,	
  Heinrich	
  Fichtenau,	
  

pioneered	
  the	
  study	
  of	
  political	
  ideas	
  in	
  the	
  arenga,	
  and	
  Wolfram	
  himself	
  has	
  

worked	
  extensively	
  on	
  royal	
  titles	
  in	
  charters.593	
  	
  Peter	
  Rück	
  has	
  built	
  on	
  the	
  work	
  

of	
  the	
  Fichtenau	
  school	
  in	
  his	
  analysis	
  of	
  charters	
  as	
  works	
  of	
  art,	
  arguing	
  for	
  the	
  

                                                                                                                                                                               
his	
  colossal	
  edition,	
  Anglo-­‐Saxon	
  law	
  has	
  become	
  a	
  statuesque	
  monument	
  to	
  an	
  absorbingly	
  
interesting	
  but	
  irretrievably	
  lost	
  past'.	
  Patrick	
  Wormald,	
  The	
  Making	
  of	
  English	
  Law:	
  King	
  Alfred	
  to	
  
the	
  Twelfth	
  Century	
  (Oxford,	
  1999).	
  
590	
  David	
  Bates,	
  “Charters	
  and	
  Historians	
  of	
  Britain	
  and	
  Ireland:	
  Problems	
  and	
  Possibilities,”	
  in	
  
Charters	
  and	
  Charter	
  Scholarship	
  in	
  Britain	
  and	
  Ireland,	
  ed.	
  Marie	
  Therese	
  Flanagan	
  and	
  Judith	
  A.	
  
Green	
  (Basingstoke,	
  2005),	
  2;	
  See,	
  for	
  example,	
  Olivier	
  Guyotjeannin,	
  J.	
  Pycke,	
  and	
  B.-­‐M.	
  Tock,	
  
eds.,	
  Diplomatique	
  Médiévale	
  (Turnhout,	
  1993);	
  Michel	
  Parisse,	
  “Les	
  chartes	
  des	
  évêques	
  de	
  Metz	
  
au	
  XIIe	
  siècle:	
  étude	
  diplomatique	
  et	
  paléographique,”	
  Archiv	
  für	
  Diplomatik	
  22	
  (1976):	
  272–316.	
  
591	
  Michael	
  T.	
  Clanchy,	
  From	
  Memory	
  to	
  Written	
  Record:	
  England	
  1066-­‐1307,	
  2nd	
  ed.	
  (Oxford,	
  
1993),	
  59.	
  	
  Clanchy	
  shows	
  that	
  almost	
  ten	
  times	
  as	
  much	
  wax	
  per	
  week	
  was	
  used	
  in	
  the	
  period	
  
1265-­‐71	
  as	
  had	
  been	
  from	
  1226-­‐30.	
  
592	
  Herwig	
  Wolfram,	
  “Political	
  Theory	
  and	
  Narrative	
  in	
  Charters,”	
  Viator	
  26	
  (1995):	
  42.	
  
593	
  Heinrich	
  Fichtenau,	
  Arenga:	
  Spätantike	
  und	
  Mittelalter	
  im	
  Spiegel	
  von	
  Urkundenformeln,	
  MIÖG	
  
18	
  (Graz,	
  1957);	
  Herwig	
  Wolfram,	
  Intitulatio	
  I.	
  Lateinische	
  Königs-­‐	
  und	
  Fürstentitel	
  bis	
  zum	
  Ende	
  
des	
  8.	
  Jahrhunderts,	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  21	
  (Graz,	
  1967).	
  



	
   197	
  

importance	
  of	
  the	
  visual	
  characteristics	
  of	
  documents	
  in	
  expressing	
  royal	
  power,	
  

pointing	
  to	
  the	
  impression	
  external	
  characteristics	
  must	
  have	
  made	
  upon	
  a	
  

largely	
  illiterate	
  society.594	
  	
  Thus	
  English	
  approaches	
  to	
  charter	
  scholarship,	
  with	
  

the	
  exception	
  of	
  work	
  by	
  David	
  Howlett,	
  contrast	
  with	
  those	
  both	
  of	
  French	
  and	
  

German	
  historians.595	
  	
  

	
  

The	
  extent	
  to	
  which	
  a	
  royal	
  charter,	
  no	
  longer	
  surviving	
  in	
  its	
  original	
  form,	
  and	
  

perhaps	
  initially	
  produced	
  in	
  the	
  scriptorium	
  of	
  a	
  beneficiary,	
  can	
  be	
  considered	
  

as	
  an	
  expression	
  of	
  royal	
  image,	
  deserves	
  further	
  thought.	
  	
  As	
  Herwig	
  Wolfram	
  

recognised	
  in	
  his	
  study	
  of	
  early	
  medieval	
  intitulatio,	
  the	
  form	
  of	
  title	
  used	
  in	
  a	
  

charter	
  often	
  appears	
  to	
  have	
  been	
  dependent	
  upon	
  who	
  in	
  the	
  circle	
  of	
  the	
  king	
  

actually	
  wrote	
  it.596	
  	
  This	
  leads	
  to	
  the	
  question	
  of	
  whether	
  charters	
  can	
  really	
  be	
  

considered	
  as	
  self-­‐expressive.	
  	
  Wolfram	
  asserts	
  that	
  they	
  can,	
  commenting	
  that	
  in	
  

general	
  one	
  can	
  assume	
  that	
  a	
  title	
  would	
  have	
  received	
  the	
  agreement	
  of	
  the	
  

person	
  in	
  whose	
  name	
  it	
  was	
  written.597	
  	
  If	
  we	
  dissolve	
  the	
  barriers	
  between	
  the	
  

work	
  of	
  royal	
  clerks	
  and	
  beneficiaries’	
  scriptoria,	
  it	
  becomes	
  possible	
  to	
  see	
  royal	
  

documents	
  as	
  ‘products	
  of	
  negotiation’,	
  in	
  which	
  the	
  beneficiary	
  sought	
  to	
  

produce	
  a	
  charter	
  that	
  met	
  with	
  royal	
  approval.598	
  	
  Moreover,	
  as	
  Simon	
  Keynes	
  

has	
  demonstrated	
  in	
  his	
  analysis	
  of	
  the	
  ‘Dunstan	
  B’	
  charters,	
  royal	
  charters	
  could	
  

be	
  issued	
  in	
  the	
  name	
  of	
  the	
  king	
  even	
  when	
  he	
  was	
  absent.599	
  	
  Elizabeth	
  Danbury	
  

has	
  shown	
  how	
  the	
  earliest	
  illuminated	
  grants	
  in	
  England,	
  dating	
  from	
  the	
  1250s	
  

and	
  1260s	
  were	
  all	
  for	
  East	
  Anglian	
  beneficiaries.	
  	
  She	
  concludes	
  that	
  the	
  impulse	
  

                                                             
594	
  Peter	
  Rück,	
  “Die	
  Urkunde	
  als	
  Kunstwerk,”	
  in	
  Kaiserin	
  Theophanu:	
  Begegnung	
  des	
  Ostens	
  und	
  
Westens	
  um	
  die	
  Wende	
  des	
  ersten	
  Jahrtausends,	
  ed.	
  Anton	
  von	
  Euw	
  and	
  Peter	
  Schreiner,	
  vol.	
  2,	
  
(Cologne,	
  1991),	
  311–333.	
  
595	
  Howlett	
  has	
  drawn	
  attention	
  to	
  the	
  encoded	
  statements	
  found	
  in	
  insular	
  charters	
  before	
  1066.	
  	
  
The	
  charters	
  Howlett	
  analysed	
  lack	
  seals	
  and	
  autograph	
  signatures	
  or	
  signs	
  manual	
  and	
  he	
  argues	
  
that	
  they	
  were	
  autheticated	
  instead	
  by	
  infixed	
  devices	
  that	
  were	
  widely	
  understood.	
  	
  After	
  1066	
  
sealing	
  and	
  autograph	
  signs	
  manual	
  became	
  more	
  common	
  and	
  ultimately	
  replaced	
  such	
  
structural	
  devices.	
  	
  David	
  Howlett,	
  Sealed	
  from	
  Within:	
  Self-­‐authenticating	
  Insular	
  Charters	
  
(Dublin,	
  1999).	
  
596	
  Wolfram,	
  Intitulatio	
  I.,	
  21;	
  This	
  is	
  an	
  observation	
  David	
  Bates	
  has	
  made	
  concerning	
  William	
  the	
  
Conqueror's	
  charters.	
  	
  David	
  Bates,	
  ed.,	
  RRAN:	
  The	
  Acta	
  of	
  William	
  I	
  (Oxford,	
  1998),	
  86–87.	
  
597	
  Wolfram,	
  Intitulatio	
  I.,	
  21.	
  
598	
  This	
  is	
  David	
  Bates’	
  description.	
  	
  Bates,	
  “Charters	
  and	
  Historians	
  of	
  Britain	
  and	
  Ireland:	
  
Problems	
  and	
  Possibilities,”	
  8.	
  
599	
  Simon	
  Keynes,	
  “The	
  ‘Dunstan	
  B’	
  Charters,”	
  Anglo-­‐Saxon	
  England	
  23	
  (1994):	
  185.	
  



	
   198	
  

for	
  decoration	
  was	
  beneficiary	
  driven.600	
  	
  However,	
  that	
  beneficiaries	
  sought	
  to	
  

augment	
  royal	
  documents	
  does	
  not	
  invalidate	
  the	
  importance	
  of	
  such	
  documents	
  

in	
  understanding	
  images	
  of	
  royalty.	
  	
  Seeking	
  written	
  authentication	
  of	
  a	
  

transaction	
  in	
  their	
  favour,	
  or	
  decorating	
  a	
  charter	
  to	
  impress	
  upon	
  viewers	
  that	
  

it	
  carried	
  the	
  weight	
  of	
  royal	
  power,	
  caused	
  beneficiaries	
  to	
  project	
  a	
  

conventional	
  image	
  of	
  royal	
  authority.	
  	
  For	
  this	
  reason	
  it	
  is	
  evident	
  that	
  the	
  

sentiments	
  in	
  beneficiary-­‐composed	
  charters	
  can	
  reflect	
  ideas	
  current	
  in	
  royal	
  

and	
  imperial	
  circles.	
  

	
  

Any	
  study	
  of	
  charters	
  associated	
  with	
  royal	
  consecration	
  is	
  hampered	
  by	
  the	
  

difficulties	
  in	
  dating	
  undated	
  documents,	
  by	
  the	
  uneven	
  survival	
  of	
  these	
  

documents	
  and	
  by	
  the	
  equally	
  uneven	
  extent	
  to	
  which	
  such	
  charters	
  have	
  been	
  

published.601	
  	
  In	
  any	
  case,	
  Henry	
  I’s	
  charter	
  is	
  practically	
  unique,	
  with	
  only	
  a	
  

handful	
  of	
  surviving	
  royal	
  charters	
  actually	
  datable	
  to	
  the	
  day	
  of	
  a	
  king	
  or	
  queen’s	
  

consecration.	
  	
  Although	
  so-­‐called	
  ‘coronation	
  charters’	
  survive	
  for	
  both	
  Stephen	
  

and	
  Henry	
  II,	
  they	
  do	
  not	
  contain	
  direct	
  internal	
  evidence	
  linking	
  them	
  to	
  the	
  

kings’	
  consecrations.	
  	
  Neither	
  contains	
  a	
  date	
  clause,	
  nor	
  mentions	
  the	
  king’s	
  

inauguration.	
  	
  While	
  Henry	
  I’s	
  consecrator	
  acted	
  as	
  one	
  of	
  a	
  number	
  of	
  witnesses	
  

to	
  his	
  coronation	
  charter,	
  the	
  charters	
  of	
  Stephen	
  and	
  Henry	
  II	
  were	
  both	
  

witnessed	
  by	
  a	
  sole	
  professional	
  administrator.	
  	
  It	
  is	
  only	
  their	
  places	
  of	
  issue,	
  

London	
  for	
  Stephen,	
  and	
  Westminster	
  for	
  Henry	
  II,	
  that	
  allows	
  them	
  to	
  be	
  linked	
  

to	
  the	
  kings’	
  inauguration.602	
  	
  Taking	
  into	
  account	
  these	
  issues,	
  I	
  have	
  considered	
  

a	
  selection	
  of	
  charters,	
  most	
  of	
  which	
  have	
  been	
  dated	
  by	
  scholars	
  to	
  within	
  

roughly	
  a	
  year	
  of	
  a	
  king	
  or	
  queen’s	
  consecration.	
  	
  These	
  charters	
  have	
  then	
  been	
  

analysed	
  for	
  evidence	
  of	
  royal	
  image,	
  particularly	
  in	
  respect	
  to	
  the	
  consecration	
  

                                                             
600	
  Elizabeth	
  Danbury,	
  “The	
  Decoration	
  and	
  Illumination	
  of	
  Royal	
  Charters	
  in	
  England,	
  1250-­‐
1509:	
  An	
  Introduction,”	
  in	
  England	
  and	
  Her	
  Neighbours	
  1066-­‐1453:	
  Essays	
  in	
  Honour	
  of	
  Pierre	
  
Chaplais,	
  ed.	
  Michael	
  Jones	
  and	
  Malcolm	
  Vale	
  (London,	
  1989),	
  159.	
  
601	
  The	
  main	
  published	
  sources	
  consulted	
  have	
  been	
  have	
  been	
  the	
  Regesta	
  regum	
  Anglo-­‐
Normannorum	
  series,	
  the	
  Recueil	
  des	
  actes	
  series	
  and	
  the	
  MGH	
  Diplomata	
  series.	
  	
  These	
  series,	
  
often	
  produced	
  over	
  a	
  wide	
  time-­‐span,	
  are	
  inconsistent	
  in	
  their	
  editorial	
  practices.	
  	
  The	
  earliest	
  
RRAN	
  do	
  not	
  reproduce	
  the	
  text	
  of	
  documents,	
  for	
  example,	
  while	
  the	
  later	
  collections	
  do,	
  and	
  the	
  
charters	
  of	
  every	
  king	
  have	
  not	
  yet	
  been	
  published.	
  	
  Alternative	
  sources	
  have	
  also	
  been	
  consulted	
  
and	
  the	
  references	
  for	
  these	
  are	
  provided	
  in	
  the	
  accompanying	
  footnotes.	
  
602	
  For	
  Stephen’s	
  charter	
  see	
  Stubbs,	
  Select	
  Charters	
  and	
  Other	
  Illustrations	
  of	
  English	
  
Constitutional	
  History,	
  142.	
  Henry	
  II’s	
  coronation	
  charter,	
  ed.	
  N.	
  Vincent.	
  
http://www.earlyenglishlaws.ac.uk/laws/texts/hn2-­‐cor/view/#edition,1/apparatus,1	
  [accessed	
  
12.12.12].	
  



	
   199	
  

ceremony,	
  with	
  a	
  focus	
  on	
  intitulatio,	
  including	
  invocations	
  and	
  royal	
  titles,	
  

signing	
  and	
  dating	
  clauses	
  and	
  visual	
  characteristics.	
  	
  In	
  addition,	
  in	
  the	
  following	
  

chapter,	
  seal	
  iconography	
  will	
  be	
  analysed.	
  

	
  

	
  

Protocols	
  

	
  

Although	
  no	
  charter	
  survives,	
  we	
  know	
  from	
  Gervase	
  of	
  Reims’s	
  memorandum	
  of	
  

Philip	
  I	
  of	
  France’s	
  consecration,	
  that	
  during	
  the	
  ceremony	
  the	
  newly	
  

inaugurated	
  king	
  authenticated	
  a	
  charter.603	
  	
  Gervase	
  wished,	
  like	
  all	
  ambitious	
  

medieval	
  archbishops,	
  to	
  defend	
  and	
  expand	
  the	
  rights	
  of	
  his	
  church	
  and	
  thus	
  

ensured	
  that	
  Philip	
  confirmed	
  its	
  possessions	
  ‘sicut	
  antecessores	
  sui	
  fecerunt’.604	
  	
  

Here	
  we	
  see	
  the	
  ease	
  with	
  which	
  a	
  legal	
  transaction	
  could	
  be	
  embedded	
  in	
  royal	
  

consecration,	
  that	
  ritual	
  of	
  sacral	
  kingship	
  par	
  excellence.605	
  	
  Philip	
  granted	
  his	
  

charter,	
  at	
  Pentecost	
  1059,	
  with	
  his	
  immediate	
  ancestor,	
  his	
  father	
  King	
  Henry	
  I,	
  

still	
  living.	
  	
  Following	
  the	
  death	
  of	
  the	
  senior	
  king	
  on	
  4	
  August	
  1060,	
  Philip	
  I	
  

issued	
  a	
  number	
  of	
  charters	
  in	
  memory	
  of	
  his	
  father.	
  	
  In	
  the	
  first	
  of	
  these,	
  he	
  gave	
  

the	
  farm	
  of	
  Courcelles	
  to	
  the	
  abbey	
  of	
  Saint	
  Denis,	
  where	
  his	
  father	
  had	
  been	
  

buried,	
  ‘pro	
  Dei	
  amore	
  et	
  remedio	
  anime	
  patris	
  mei’.606	
  	
  This	
  charter	
  opens	
  with	
  

an	
  invocation	
  of	
  the	
  Trinity:	
  ‘In	
  nomine	
  sanctae	
  et	
  individuae	
  Trinitatis,	
  videlicet	
  

Patris	
  et	
  Filii	
  et	
  Spiritus	
  Sancti,	
  amen’,	
  alerting	
  us	
  to	
  the	
  fact	
  that,	
  just	
  as	
  charters	
  

were	
  not	
  out	
  of	
  place	
  in	
  liturgical	
  ritual,	
  so	
  too	
  liturgical	
  invocations	
  were	
  not	
  

excluded	
  from	
  royal	
  charters.	
  	
  As	
  Charles	
  Insley	
  has	
  rightly	
  stressed,	
  charters	
  

themselves	
  can	
  be	
  considered	
  as	
  ‘quasi-­‐liturgical	
  documents’.607	
  	
  The	
  prayer	
  is	
  

directly	
  suceeded	
  by	
  the	
  words	
  ‘ego	
  Philippus	
  gratia	
  Dei	
  Francorum	
  rex’,	
  this	
  

juxtaposition	
  making	
  clear	
  that	
  Philip	
  conceived	
  of	
  himself	
  as	
  making	
  this	
  gift	
  ‘in	
  

                                                             
603	
  Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:232.	
  
604	
  Ibid.	
  
605	
  The	
  German	
  kings	
  also	
  customarily	
  granted	
  rights	
  to	
  Aachen	
  within	
  a	
  few	
  days	
  of	
  their	
  
inauguration.	
  	
  See,	
  for	
  example,	
  the	
  charter	
  of	
  Frederick	
  II,	
  issued	
  the	
  day	
  after	
  his	
  1215	
  
consecration.	
  No.	
  316.	
  	
  Walter	
  Koch,	
  ed.,	
  Friderici	
  II.	
  Diplomata,	
  vol.	
  2,	
  MGH	
  DD	
  14	
  (Hannover,	
  
2007),	
  291–292.	
  
606	
  No.	
  4:	
  Maurice	
  Prou	
  and	
  Marie	
  Henri	
  d’	
  Arbois	
  de	
  Jubainville,	
  eds.,	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe	
  
Ier,	
  Roi	
  de	
  France	
  (1059-­‐1108)	
  (Paris,	
  1908),	
  14.	
  
607	
  Charles	
  Insley,	
  “Where	
  Did	
  All	
  the	
  Charters	
  Go?	
  	
  Anglo-­‐Saxon	
  Charters	
  and	
  the	
  New	
  Politics	
  of	
  
the	
  Eleventh	
  Century,”	
  ANS	
  24	
  (2001):	
  119.	
  



	
   200	
  

the	
  name	
  of	
  the	
  holy	
  and	
  indivisible	
  Trinity’.608	
  	
  The	
  king’s	
  close	
  relationship	
  with	
  

God	
  is	
  further	
  emphasised	
  in	
  the	
  assertion	
  that	
  Philip	
  is	
  king	
  of	
  the	
  Franks,	
  ‘by	
  

God’s	
  grace’.	
  

	
  

The	
  intitulatio	
  of	
  this	
  charter	
  of	
  Philip	
  I	
  contains	
  the	
  core	
  elements	
  found	
  in	
  the	
  

majority	
  of	
  royal	
  charters	
  in	
  the	
  period	
  c.1050-­‐c.1250.	
  	
  That	
  is,	
  the	
  name	
  of	
  the	
  

monarch,	
  his	
  office	
  (normally	
  qualified	
  by	
  an	
  ethnic	
  or	
  geographic	
  tag),	
  and	
  the	
  

fact	
  that	
  he	
  owes	
  his	
  position	
  to	
  God.	
  	
  Further	
  elaborations	
  were	
  possible,	
  such	
  as	
  

the	
  inclusion	
  of	
  prayers	
  and	
  other	
  votive	
  formulae,	
  and	
  additional	
  words	
  and	
  

phrases	
  exalting	
  the	
  position	
  of	
  the	
  monarch	
  (augustus,	
  gloriosus,	
  serenissimus	
  

etc.).	
  	
  Wolfram	
  has	
  traced	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  such	
  royal	
  titles	
  grew	
  from	
  

antique	
  roots,	
  specifically	
  the	
  ‘public’	
  titles	
  of	
  late	
  antiquity	
  and	
  those	
  of	
  Roman	
  

magistrates,	
  nourished	
  by	
  the	
  flourishing	
  of	
  Christian	
  thought	
  under	
  the	
  

Carolingians.609	
  	
  Wolfram’s	
  detailed	
  study	
  recognises	
  the	
  diverse	
  origins	
  of	
  

composite	
  elements	
  in	
  royal	
  titles	
  and	
  thus	
  avoids	
  the	
  pitfall	
  of	
  Jack	
  Autrey	
  

Dabbs’	
  overtly	
  teleological	
  approach	
  to	
  the	
  use	
  of	
  the	
  Dei	
  gratia	
  formula.610	
  	
  

Dabbs’	
  second	
  chapter	
  is	
  misleadingly	
  entitled	
  ‘Early	
  use	
  of	
  the	
  Dei	
  gratia’,	
  when	
  

it	
  is	
  actually	
  concerned	
  with	
  ancient	
  Roman	
  formulae.611	
  	
  Although	
  Roman	
  

conventions	
  clearly	
  influenced	
  later	
  royal	
  titles,	
  divus	
  cannot	
  be	
  ‘classed	
  as	
  a	
  

forerunner	
  of	
  the	
  Dei	
  Gratia’	
  purely	
  because	
  ‘its	
  position	
  immediately	
  after	
  the	
  

first	
  name	
  corresponds	
  to	
  the	
  position	
  of	
  the	
  Dei	
  Gratia	
  of	
  later	
  times,	
  and	
  its	
  

meaning	
  is	
  closely	
  related’.612	
  	
  As	
  Dabbs	
  recognised,	
  not	
  only	
  is	
  the	
  origin	
  of	
  the	
  

formula	
  Pauline,	
  but	
  it	
  was	
  used	
  by	
  ecclesiastics	
  long	
  before	
  it	
  was	
  embraced	
  by	
  

Charlemagne.613	
  	
  It	
  cannot	
  thus	
  be	
  understood	
  as	
  the	
  Christianisation	
  of	
  the	
  

Roman	
  divus.	
  

	
  

Wolfram	
  links	
  the	
  introduction	
  of	
  the	
  Dei	
  gratia	
  formula	
  in	
  Carolingian	
  royal	
  

titles	
  to	
  the	
  adoption	
  of	
  anointing	
  in	
  the	
  Carolingian	
  consecration	
  ceremony,	
  

                                                             
608	
  Prou	
  and	
  d’	
  Arbois	
  de	
  Jubainville,	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe	
  Ier,	
  14.	
  
609	
  Wolfram,	
  Intitulatio	
  I.,	
  18.	
  
610	
  Jack	
  Autrey	
  Dabbs,	
  Dei	
  Gratia	
  in	
  Royal	
  Titles	
  (The	
  Hague,	
  1971).	
  
611	
  Ibid.,	
  32–50.	
  
612	
  Ibid.,	
  39.	
  
613	
  1	
  Corinthians	
  15:10:	
  ‘gratia	
  autem	
  Dei	
  sum	
  id	
  quod	
  sum	
  et	
  gratia	
  eius	
  in	
  me	
  vacua	
  non	
  fuit	
  sed	
  
abundantius	
  illis	
  omnibus	
  laboravi	
  non	
  ego	
  autem	
  sed	
  gratia	
  Dei	
  mecum’.	
  



	
   201	
  

another	
  reminder	
  of	
  the	
  links	
  between	
  how	
  kings	
  conceived	
  and	
  expressed	
  their	
  

authority	
  in	
  written	
  form	
  and	
  the	
  liturgical	
  ceremony	
  in	
  which	
  they	
  were	
  made	
  

monarch.	
  	
  Fichtenau	
  has	
  traced	
  the	
  first	
  royal	
  use	
  of	
  the	
  formula	
  to	
  a	
  letter	
  of	
  

Pippin	
  written	
  c.765	
  and	
  has	
  suggested	
  that	
  this	
  usage,	
  in	
  a	
  beneficiary-­‐

composed	
  document,	
  demonstrates	
  a	
  new	
  understanding	
  of	
  ‘kingship	
  as	
  office’.614	
  	
  

In	
  doing	
  so	
  he	
  rejected	
  the	
  link,	
  drawn	
  by	
  Walter	
  Ullmann	
  amongst	
  others,	
  

between	
  the	
  Dei	
  gratia	
  formula	
  and	
  ideas	
  of	
  sovereignty,	
  arguing	
  that	
  it	
  is	
  not	
  

appropriate	
  to	
  use	
  the	
  modern	
  concept	
  of	
  sovereignty	
  when	
  describing	
  the	
  

medieval	
  understanding	
  of	
  royal	
  power.615	
  	
  Thus	
  when	
  dukes	
  and	
  earls	
  copied	
  

kings	
  by	
  using	
  this	
  formula	
  in	
  their	
  charters	
  we	
  should	
  not	
  talk	
  of	
  them	
  claiming	
  

sovereignty	
  but	
  recognise	
  that	
  they	
  were	
  simply	
  mimicking	
  the	
  kings’	
  style	
  and	
  

thereby	
  claiming	
  their	
  God-­‐given	
  place	
  in	
  the	
  secular	
  hierarchy.	
  	
  The	
  widespread	
  

usage	
  of	
  the	
  formula	
  elicited	
  comment	
  later	
  in	
  the	
  period,	
  with	
  Ludolf	
  of	
  

Hildesheim	
  suggesting	
  c.1250	
  that	
  while	
  some	
  princes	
  and	
  dukes	
  could	
  style	
  

themselves	
  Dei	
  gratia,	
  lesser	
  men	
  should	
  not	
  use	
  the	
  formula.	
  	
  Half	
  a	
  century	
  

later	
  an	
  Italian	
  jurist	
  went	
  further,	
  stating	
  that	
  aside	
  from	
  ecclesiastics	
  only	
  

emperors	
  and	
  kings	
  should	
  use	
  the	
  style,	
  because	
  only	
  they	
  had	
  been	
  anointed.616	
  	
  

By	
  c.1300,	
  when	
  this	
  pronouncement	
  was	
  made,	
  the	
  kings	
  of	
  England	
  had	
  long	
  

since	
  joined	
  the	
  French	
  and	
  German	
  monarchs	
  in	
  styling	
  themselves	
  kings	
  Dei	
  

gratia.	
  	
  The	
  formula	
  had	
  been	
  adopted	
  by	
  Henry	
  the	
  Young	
  King,	
  in	
  deliberate	
  

imitation	
  of	
  Capetian	
  practice,	
  on	
  the	
  eve	
  of	
  his	
  rebellion	
  in	
  1173,	
  and	
  was	
  

thereafter	
  adopted	
  by	
  his	
  father	
  Henry	
  II.617	
  	
  

	
  

Klaus	
  Lohrmann	
  has	
  studied	
  the	
  titles	
  of	
  the	
  early	
  Capetians	
  and	
  commented	
  on	
  

the	
  qualification	
  of	
  the	
  title	
  rex	
  by	
  the	
  ethnic	
  determiner	
  Francorum	
  by	
  the	
  reign	
  

                                                             
614	
  Heinrich	
  Fichtenau,	
  “‘Dei	
  Gratia’	
  und	
  Königssalbung,”	
  in	
  Geschichte	
  und	
  ihre	
  Quellen.	
  Festschrift	
  
für	
  Friedrich	
  Hausmann	
  zum	
  70.	
  Geburtstag,	
  ed.	
  Reinhard	
  Härtel	
  (Graz,	
  1987),	
  32.	
  
615	
  According	
  to	
  Ullmann,	
  Charlemagne	
  formed	
  the	
  words	
  of	
  St.	
  Paul	
  ‘into	
  a	
  governmental	
  
principle	
  of	
  the	
  first	
  order	
  by	
  means	
  of	
  the	
  adoption	
  of	
  the	
  royal	
  grace	
  formula’.	
  	
  Walter	
  Ullmann,	
  
The	
  Carolingian	
  Renaissance	
  and	
  the	
  Idea	
  of	
  Kingship	
  (London,	
  1969),	
  45;	
  cf.	
  Claus	
  Richter,	
  “Der	
  
Sinn	
  der	
  Dei-­‐gratia-­‐Formel	
  in	
  den	
  französichen	
  und	
  deutschen	
  Dynastenurkunden	
  bis	
  zum	
  Jahre	
  
1000	
  Untersucht	
  mit	
  besonderer	
  Berücksichtigung	
  der	
  Geschichte	
  dieser	
  Formel	
  von	
  der	
  
paulinischen	
  Zeit	
  an”	
  (unpublished	
  PhD	
  thesis,	
  Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐Universität	
  Frankfurt	
  am	
  
Main,	
  1974),	
  109.	
  
616	
  Fichtenau,	
  “‘Dei	
  Gratia’	
  und	
  Königssalbung,”	
  33.	
  
617	
  This	
  is	
  the	
  conclusion	
  of	
  Nicholas	
  Vincent	
  who	
  kindly	
  shared	
  unpublished	
  work	
  with	
  me.	
  	
  See,	
  
in	
  due	
  course,	
  the	
  introductory	
  volume	
  to	
  N.	
  Vincent	
  et	
  al.,	
  The	
  Letters	
  and	
  Charters	
  of	
  Henry	
  II	
  
(Oxford,	
  forthcoming).	
  



	
   202	
  

of	
  Philip	
  I.	
  	
  Lohrmann	
  considered	
  the	
  title	
  in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  internal	
  West	
  

Frankish	
  political	
  situation,	
  suggesting	
  that	
  by	
  using	
  the	
  ethnic	
  tag,	
  Philip	
  claimed	
  

to	
  be	
  king	
  not	
  only	
  of	
  Francia,	
  but	
  also	
  Burgundy	
  and	
  Aquitaine,	
  which	
  had	
  been	
  

part	
  of	
  ancient	
  Gallia.618	
  	
  In	
  the	
  same	
  way,	
  he	
  interprets	
  the	
  emphatic	
  use	
  of	
  the	
  

personal	
  pronoun	
  ego	
  as	
  signifying	
  that	
  the	
  king	
  could	
  also	
  practise	
  successful	
  

princely	
  politics	
  outside	
  the	
  Crown	
  demesne.619	
  	
  This	
  use	
  of	
  the	
  personal	
  pronoun	
  

is	
  not	
  found	
  in	
  England	
  and	
  Germany,	
  and	
  fell	
  out	
  of	
  favour	
  in	
  France	
  during	
  the	
  

reign	
  of	
  Louis	
  VII,	
  a	
  change	
  Lohrmann	
  attributes	
  to	
  a	
  vacancy	
  in	
  the	
  chancery	
  

between	
  1172	
  and	
  1179.620	
  	
  It	
  seems	
  possible	
  that	
  a	
  strong	
  French	
  monarch	
  no	
  

longer	
  sought	
  to	
  vaunt	
  his	
  status	
  above	
  the	
  other	
  French	
  princes	
  and	
  preferred	
  to	
  

present	
  himself	
  on	
  the	
  same	
  level	
  as	
  his	
  English	
  and	
  imperial	
  counterparts.	
  	
  

Moreover,	
  the	
  tension	
  between	
  the	
  use	
  of	
  the	
  singular	
  personal	
  pronoun	
  in	
  the	
  

title	
  and	
  the	
  plural	
  form	
  of	
  verbs	
  in	
  the	
  charter	
  text	
  might	
  well	
  have	
  contributed	
  

to	
  the	
  demise	
  of	
  ego.	
  	
  With	
  this	
  exception,	
  the	
  titles	
  used	
  by	
  the	
  French	
  kings	
  

remained	
  relatively	
  constant	
  under	
  Philip	
  I,	
  Louis	
  VI	
  and	
  Louis	
  VII	
  although	
  there	
  

are	
  examples	
  when	
  the	
  base	
  formula,	
  N.	
  Dei	
  gratia	
  Francorum	
  rex,	
  was	
  

ornamented.	
  	
  Philip	
  I	
  issued	
  three	
  charters	
  in	
  1092	
  to	
  the	
  monastery	
  of	
  Saint-­‐

Corneille	
  in	
  Compiègne,	
  in	
  which	
  the	
  title	
  ‘Philippus	
  Dei	
  providentia	
  Francorum	
  

rex	
  piissimus’	
  was	
  used.	
  	
  Lohrmann	
  suggests	
  that	
  this	
  supplies	
  evidence	
  that	
  the	
  

king	
  wished	
  to	
  stress	
  his	
  piety	
  following	
  his	
  well-­‐documented	
  marital	
  problems,	
  

which	
  had	
  brought	
  his	
  religious	
  devotion	
  into	
  question.621	
  	
  

	
  

Following	
  Philip’s	
  death	
  in	
  1108,	
  his	
  son	
  Louis	
  succeeded	
  him	
  as	
  king.	
  	
  Louis’s	
  

first	
  recorded	
  act	
  by	
  charter,	
  the	
  original	
  of	
  which	
  has	
  been	
  lost	
  so	
  that	
  we	
  only	
  

know	
  of	
  it	
  from	
  a	
  cartulary	
  copy	
  from	
  the	
  seventeenth	
  century,	
  was	
  to	
  make	
  a	
  gift	
  

to	
  the	
  abbey	
  of	
  Saint-­‐Benoît-­‐sur-­‐Loire	
  for	
  the	
  soul	
  of	
  his	
  father.622	
  	
  Saint-­‐Benoît	
  

was	
  the	
  church	
  that	
  Philip	
  had	
  chosen	
  for	
  his	
  burial,	
  so	
  an	
  appropriate	
  recipient	
  

of	
  a	
  grant	
  for	
  the	
  late	
  king’s	
  soul.	
  	
  The	
  cartulary	
  copy	
  begins	
  with	
  the	
  invocation	
  

                                                             
618	
  Klaus	
  Lohrmann,	
  “Die	
  Titel	
  der	
  Kapetinger	
  bis	
  zum	
  Tod	
  Ludwigs	
  VII.,”	
  in	
  Intitulatio	
  III.	
  
Lateinische	
  Herrschertitel	
  und	
  Herrschertitulaturen	
  vom	
  7.	
  bis	
  zum	
  13.	
  Jahrhundert,	
  ed.	
  Herwig	
  
Wolfram	
  and	
  Anton	
  Scharer,	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  29	
  (Graz,	
  1988),	
  210–211.	
  
619	
  Ibid.,	
  246.	
  
620	
  Ibid.,	
  254.	
  
621	
  Ibid.,	
  224.	
  
622	
  No.	
  19:	
  Jean	
  Dufour,	
  ed.,	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Louis	
  VI,	
  Roi	
  de	
  France	
  (1108-­‐1137)	
  (Paris,	
  1992),	
  
35–37.	
  



	
   203	
  

‘in	
  nomine	
  sanctae	
  et	
  individuae	
  Trinitatis.	
  Amen’,	
  but	
  lacks	
  the	
  name	
  of	
  the	
  king	
  

or	
  his	
  title.	
  	
  Instead	
  it	
  progresses	
  straight	
  to	
  the	
  text	
  of	
  the	
  charter	
  itself,	
  

suggesting	
  it	
  is	
  not	
  an	
  entirely	
  faithful	
  copy	
  of	
  the	
  original.	
  	
  Another	
  charter	
  

issued	
  early	
  in	
  the	
  reign,	
  confirming	
  the	
  privilege	
  of	
  immunity	
  to	
  the	
  abbey	
  of	
  

Sens,	
  formerly	
  granted	
  by	
  his	
  predecessors	
  Robert	
  the	
  Pious,	
  Henry	
  I	
  and	
  Philip	
  I,	
  

opens	
  with	
  the	
  following	
  invocatio:	
  ‘In	
  nomine	
  Patris	
  et	
  Filii	
  et	
  Spiritus	
  Sancti.	
  

Amen.	
  Ego	
  Hludovicus,	
  gratia	
  Dei	
  et	
  propitia	
  divinitate	
  Francorum	
  rex’.623	
  	
  The	
  

expanded	
  gratia	
  Dei	
  formula	
  was	
  copied	
  from	
  the	
  earlier	
  grants	
  of	
  his	
  father	
  and	
  

grandfather,	
  but	
  in	
  the	
  circumstances	
  of	
  his	
  irregular	
  consecration,	
  at	
  Orléans	
  by	
  

the	
  archbishop	
  of	
  Sens,	
  it	
  seems	
  evident	
  that	
  Louis	
  might	
  have	
  had	
  other	
  reasons	
  

to	
  emphasize	
  his	
  divine	
  sanction	
  to	
  rule	
  through	
  the	
  inclusion	
  of	
  this	
  more	
  

elaborate	
  form.	
  

	
  

There	
  is	
  another	
  example	
  of	
  Louis	
  VI	
  granting	
  a	
  charter	
  with	
  an	
  unusual	
  

intitulatio,	
  in	
  which	
  the	
  Dei	
  gratia	
  formula	
  was	
  replaced	
  by	
  a	
  more	
  elaborate	
  

clause,	
  near	
  in	
  time	
  to	
  another	
  royal	
  consecration,	
  this	
  time	
  that	
  of	
  his	
  wife	
  

Adelaide	
  in	
  1115.	
  	
  The	
  charter,	
  surviving	
  in	
  the	
  original,	
  begins:	
  ‘In	
  nomine	
  

sancte	
  et	
  individue	
  Trinitatis.	
  	
  In	
  Christi	
  nomine.	
  	
  Ego	
  Lucdovicus,	
  Dei	
  

dispensante	
  misericordia	
  in	
  regem	
  Francorum	
  sublimatus’.624	
  	
  Particularly	
  

noteworthy	
  is	
  the	
  addition	
  to	
  the	
  opening	
  prayer.	
  	
  Having	
  invoked	
  the	
  Holy	
  

Trinity,	
  it	
  is	
  made	
  clear	
  that	
  Louis	
  is	
  being	
  most	
  closely	
  associated	
  with	
  one	
  part	
  

of	
  the	
  Trinity:	
  the	
  Son,	
  Jesus	
  Christ.	
  	
  This	
  association	
  is	
  strengthened	
  by	
  the	
  

charter	
  layout.	
  	
  The	
  first	
  section	
  of	
  the	
  invocation	
  referencing	
  the	
  Trinity	
  stands	
  

alone	
  on	
  the	
  top	
  line,	
  whereas	
  the	
  reference	
  to	
  Christ	
  directly	
  precedes	
  Louis’s	
  

name	
  and	
  title.	
  	
  Louis	
  is	
  identified	
  with	
  God	
  as	
  man,	
  and	
  he	
  has	
  been	
  

‘transformed	
  into	
  a	
  king	
  by	
  the	
  dispensing	
  mercy	
  of	
  God’.	
  	
  Both	
  the	
  choice	
  of	
  

words	
  in	
  the	
  invocation	
  and	
  the	
  visual	
  presentation	
  of	
  this	
  charter	
  convey	
  a	
  

Christological	
  image	
  of	
  kingship.	
  	
  Moreover,	
  the	
  king	
  explicitly	
  references	
  his	
  

inauguration,	
  which	
  had	
  taken	
  place	
  seven	
  years	
  previously.625	
  	
  One	
  

                                                             
623	
  No.	
  21:	
  Ibid.,	
  41.	
  
624	
  No.	
  102:	
  Ibid.,	
  218.	
  
625	
  sublimare	
  is	
  one	
  of	
  the	
  verbs	
  one	
  occasionally	
  finds	
  in	
  narrative	
  sources	
  to	
  describe	
  
inauguration.	
  



	
   204	
  

interpretation	
  for	
  this	
  might	
  be	
  that	
  through	
  his	
  marriage	
  Louis	
  had	
  once	
  more	
  

been	
  raised	
  to	
  the	
  level	
  of	
  a	
  king.626	
  

	
  

It	
  was	
  usual	
  for	
  new	
  kings	
  to	
  confirm	
  gifts	
  made	
  by	
  their	
  predecessors	
  and	
  Philip	
  

Augustus	
  was	
  no	
  exception.	
  	
  In	
  1180,	
  following	
  the	
  death	
  of	
  his	
  father,	
  Philip	
  

confirmed	
  Louis	
  VII’s	
  gift	
  of	
  one	
  hundred	
  measures	
  of	
  wine	
  each	
  year	
  to	
  the	
  

monks	
  of	
  the	
  Holy	
  Trinity	
  at	
  Canterbury.627	
  	
  The	
  link	
  to	
  Canterbury	
  is	
  important	
  

here,	
  because	
  the	
  charter	
  recounts	
  that	
  Louis	
  VII	
  had	
  travelled	
  to	
  the	
  tomb	
  of	
  

Thomas	
  Becket	
  where	
  he	
  had	
  originally	
  made	
  the	
  gift:	
  

‘Noverint	
   igitur	
   universi	
   presentes	
   pariter	
   et	
   futuri	
   quod,	
   intuitu	
  

beatissimi	
  Thome	
  martiris	
  quondam	
  Cantuariensis	
  archiepiscopi,	
  ad	
  

cuius	
   tumulum	
   pro	
   salute	
   anime	
   et	
   sanitate	
   corporis	
   impetranda	
  

pater	
   noster	
   in	
   multa	
   devotione	
   fuerat	
   profectus,	
   conventui	
  

monachorum	
   Sancte	
   Trinitatis	
   ibidem	
   Deo	
   servientium	
   centum	
  

modios	
   vini	
   ad	
   mensuram	
   Parisiensem,	
   singulis	
   annis	
   tempore	
  

vindemiarum	
   in	
   castellaria	
   Pissaci	
   accipiendos,	
   in	
   eleemosinam	
  

concessit’.628	
  

The	
  reason	
  for	
  Louis’s	
  journey	
  had	
  been	
  to	
  pray	
  to	
  the	
  saint	
  for	
  the	
  safe	
  recovery	
  

of	
  his	
  heir,	
  Philip,	
  who,	
  shortly	
  before	
  his	
  planned	
  consecration,	
  had	
  fallen	
  ill	
  

following	
  a	
  night	
  spent	
  lost	
  in	
  the	
  forest	
  of	
  Compiègne.629	
  	
  As	
  a	
  result	
  the	
  future	
  

king	
  was	
  unable	
  to	
  be	
  consecrated	
  as	
  planned	
  on	
  the	
  Feast	
  of	
  the	
  Assumption	
  of	
  

Mary	
  and	
  the	
  consecration	
  was	
  instead	
  delayed	
  until	
  the	
  Feast	
  of	
  All	
  Saints	
  1179,	
  

by	
  which	
  time	
  Philip’s	
  father	
  was	
  himself	
  too	
  ill	
  to	
  play	
  a	
  part	
  in	
  proceedings.	
  	
  

	
  

Philip’s	
  confirmation	
  of	
  his	
  father’s	
  grant	
  of	
  an	
  annuity	
  of	
  wine	
  to	
  the	
  monks	
  of	
  

Holy	
  Trinity,	
  Canterbury,	
  opens	
  with	
  the	
  familiar	
  invocation,	
  ‘In	
  nomine	
  sancte	
  et	
  

individue	
  Trinitatis.	
  Amen.	
  Philippus	
  Dei	
  gratia	
  Francorum	
  rex.’	
  	
  This	
  is	
  in	
  

keeping	
  with	
  the	
  standard	
  openings	
  used	
  by	
  his	
  predecessor,	
  although	
  by	
  now	
  

the	
  personal	
  pronoun	
  ‘ego’	
  has	
  no	
  place	
  in	
  the	
  king’s	
  royal	
  style.	
  	
  Bernd	
  

                                                             
626	
  See	
  below	
  p.	
  210-­‐211	
  for	
  an	
  important	
  change	
  made	
  to	
  Louis	
  VI	
  charters	
  following	
  his	
  
marriage.	
  
627	
  No.	
  2:	
  H.	
  François	
  Delaborde	
  and	
  Elie	
  Berger,	
  eds.,	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  Roi	
  de	
  
France	
  (1180-­‐1223),	
  vol.	
  1	
  (Paris,	
  1916),	
  2–3.	
  
628	
  No.	
  2:	
  Ibid.,	
  1:3.	
  
629	
  Rigord,	
  Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  124–126.	
  



	
   205	
  

Schneidmüller	
  has	
  pointed	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  Philip’s	
  title	
  remained	
  constant,	
  

despite	
  the	
  fact	
  that	
  he	
  successfully	
  expanded	
  the	
  Crown	
  domain	
  both	
  in	
  

westerly	
  and	
  southerly	
  directions,	
  and	
  even	
  though	
  one	
  might	
  have	
  expected	
  to	
  

find	
  this	
  expansion	
  of	
  power	
  reflected	
  in	
  an	
  elaboration	
  of	
  the	
  royal	
  style.630	
  	
  

Schneidmüller	
  explains	
  the	
  lack	
  of	
  addition	
  of	
  other	
  ethnic	
  tags	
  in	
  the	
  same	
  terms	
  

as	
  Klaus	
  Lohrmann	
  applied	
  to	
  the	
  early	
  Capetian	
  royal	
  titles,	
  namely	
  that	
  the	
  

qualifier	
  ‘Francorum’	
  already	
  encompassed	
  the	
  people	
  over	
  whom	
  Philip	
  

Augustus	
  had	
  now	
  extended	
  his	
  rule.	
  	
  As	
  Schneidmüller	
  concludes,	
  the	
  continuity	
  

of	
  the	
  title	
  emphasises	
  far	
  more	
  the	
  consistency	
  and	
  rigour	
  of	
  a	
  theory	
  of	
  

lordship,	
  which	
  kept	
  the	
  king	
  aloof	
  from	
  day-­‐to-­‐day	
  business	
  and	
  instead	
  

projected	
  the	
  image	
  of	
  the	
  monarch	
  at	
  the	
  head	
  of	
  a	
  regnum,	
  defined	
  both	
  in	
  a	
  

legal	
  and	
  geographic	
  manner.631	
  	
  Given	
  how	
  other	
  studies	
  have	
  emphasised	
  both	
  

the	
  idea	
  of	
  the	
  Franks	
  as	
  a	
  holy	
  people,	
  and	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  the	
  term	
  could	
  

be	
  used	
  to	
  describe	
  a	
  myriad	
  of	
  ethnic	
  groups,	
  such	
  as	
  crusaders	
  from	
  different	
  

areas	
  and	
  kingdoms,	
  I	
  am	
  inclined	
  to	
  agree	
  with	
  Lohrmann	
  and	
  Schneidmüller’s	
  

assertions	
  of	
  the	
  implicit	
  claim	
  to	
  power	
  outside	
  of	
  the	
  borders	
  of	
  Francia	
  and	
  the	
  

royal	
  domain.	
  

	
  

With	
  the	
  broad	
  claims	
  of	
  the	
  tag	
  ‘Francorum’,	
  in	
  contrast	
  to	
  the	
  narrow	
  

geographic	
  extent	
  of	
  ‘Francia’	
  in	
  mind,	
  it	
  is	
  necessary	
  to	
  reassess	
  the	
  

pronouncement,	
  first	
  made	
  by	
  Jean	
  Mabillon	
  in	
  the	
  seventeenth	
  century,	
  that	
  the	
  

reign	
  of	
  Philip	
  Augustus	
  witnessed	
  a	
  change	
  in	
  the	
  French	
  royal	
  title,	
  in	
  which	
  the	
  

ethnic	
  tag	
  was	
  replaced	
  by	
  a	
  geographical	
  one.	
  	
  This	
  change	
  was	
  seen	
  by	
  Percy	
  

Ernst	
  Schramm	
  as	
  signalling	
  the	
  move	
  away	
  from	
  the	
  early	
  Germanic	
  

Personenverbandsstaat	
  to	
  the	
  medieval	
  territorial	
  state	
  and	
  as	
  such	
  has	
  been	
  

accorded	
  a	
  significance	
  in	
  political	
  and	
  constitutional	
  history	
  that	
  it	
  does	
  not	
  

deserve.	
  	
  Indeed,	
  as	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  has	
  comprehensively	
  proved,	
  such	
  a	
  

change	
  cannot	
  even	
  be	
  securely	
  dated	
  to	
  Philip	
  Augustus’s	
  reign.	
  	
  To	
  recognise	
  

this	
  it	
  is	
  necessary	
  to	
  return	
  to	
  the	
  original	
  documents,	
  rather	
  than	
  accept	
  

                                                             
630	
  Bernd	
  Schneidmüller,	
  “Herrscher	
  über	
  Land	
  und	
  Leute?	
  	
  Der	
  kapetingische	
  Herrschertitel	
  in	
  
der	
  Zeit	
  Philipps	
  II.	
  August	
  und	
  seiner	
  Nachfolger	
  (1180-­‐1270),”	
  in	
  Intitulatio	
  III.	
  Lateinische	
  
Herrschertitel	
  und	
  Herrschertitulaturen	
  vom	
  7.	
  bis	
  zum	
  13.	
  Jahrhundert,	
  ed.	
  Herwig	
  Wolfram	
  and	
  
Anton	
  Scharer,	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  29	
  (Graz,	
  1988),	
  134.	
  
631	
  Schneidmüller,	
  “Herrscher	
  über	
  Land	
  und	
  Leute?,”	
  134.	
  



	
   206	
  

uncritically	
  the	
  work	
  of	
  modern	
  editors.632	
  	
  There	
  is	
  an	
  additional	
  problem	
  

inherent	
  in	
  the	
  documents	
  themselves,	
  however,	
  as	
  the	
  frequent	
  use	
  of	
  

abbreviation	
  means	
  that	
  ambiguity	
  remains.	
  	
  There	
  are	
  two	
  frequently	
  deployed	
  

abbreviations,	
  one	
  of	
  which	
  can	
  clearly	
  be	
  expanded	
  as	
  Francorum.	
  	
  The	
  other	
  is,	
  

however,	
  ambiguous,	
  and	
  could	
  be	
  expanded	
  as	
  either	
  Francie,	
  a	
  geographic	
  

qualifier,	
  or	
  Francorum,	
  the	
  traditional	
  ethnic	
  tag.	
  	
  Schneidmüller	
  argues	
  strongly	
  

in	
  favour	
  of	
  expanding	
  the	
  ambiguous	
  abbreviation	
  as	
  Francorum,	
  pointing	
  to	
  the	
  

fact	
  that	
  whenever	
  a	
  longer	
  form	
  is	
  found	
  in	
  a	
  charter	
  it	
  is	
  either	
  Francorum	
  

written	
  out	
  in	
  full,	
  or	
  the	
  abbreviation	
  that	
  can	
  only	
  be	
  expanded	
  to	
  Francorum.	
  	
  

Francie	
  is	
  never	
  found	
  in	
  full.633	
  	
  He	
  emphasises	
  that	
  ‘Francorum	
  rex’	
  is	
  still	
  part	
  

of	
  Louis	
  IX’s	
  royal	
  style	
  and	
  points	
  to	
  the	
  presence,	
  previously	
  overlooked,	
  of	
  

Francorum	
  on	
  the	
  seals	
  of	
  Philip	
  Augustus,	
  Louis	
  VIII	
  and	
  Louis	
  IX,	
  and	
  on	
  the	
  

regency	
  seal	
  of	
  Louis	
  IX.634	
  	
  Schneidmüller	
  also	
  considered	
  the	
  use	
  of	
  ethnic	
  and	
  

geographic	
  terms	
  outside	
  of	
  charters,	
  recognising	
  the	
  difference	
  of	
  usage	
  in	
  Latin	
  

and	
  the	
  French	
  vernacular,	
  in	
  which	
  the	
  title	
  ‘rois	
  de	
  France’	
  is	
  evident	
  from	
  the	
  

mid-­‐thirteenth	
  century.635	
  

	
  

In	
  his	
  otherwise	
  astute	
  discussion	
  of	
  the	
  titles	
  of	
  Philip	
  Augustus	
  and	
  his	
  

successors,	
  Schneidmüller	
  makes	
  an	
  uncharacteristic	
  error,	
  seeking	
  to	
  contrast	
  

the	
  Capetian	
  ethnic	
  tag	
  with	
  the	
  territorial	
  title	
  used	
  by	
  their	
  Angevin	
  

counterparts.636	
  	
  As	
  Nicholas	
  Vincent	
  has	
  stressed	
  in	
  his	
  work	
  on	
  the	
  charters	
  of	
  

Henry	
  II,	
  determining	
  whether	
  Henry	
  used	
  an	
  ethnic	
  or	
  geographic	
  qualifier	
  is	
  

subject	
  to	
  exactly	
  the	
  same	
  issues	
  as	
  Schneidmüller	
  outlined	
  for	
  Philip	
  Augustus.	
  	
  

That	
  it	
  to	
  say,	
  the	
  abbreviations	
  are	
  ambiguous.637	
  	
  Vincent	
  points	
  out	
  that	
  

although	
  some	
  twelfth-­‐century	
  beneficiary	
  produced	
  documents	
  qualify	
  the	
  

king’s	
  title	
  through	
  the	
  use	
  of	
  territorial	
  tags,	
  the	
  only	
  expanded	
  title	
  written	
  by	
  a	
  

                                                             
632	
  Schneidmüller	
  points	
  out	
  that	
  one	
  finds	
  ‘Francie	
  rex’	
  in	
  Layettes’s	
  edition	
  of	
  1843	
  and	
  
‘Francorum	
  rex’	
  in	
  Delaborde’s	
  of	
  1946:	
  Ibid.,	
  140.	
  
633	
  Ibid.,	
  147.	
  
634	
  Ibid.,	
  155.	
  
635	
  Ibid.,	
  142.	
  
636	
  Ibid.,	
  144.	
  	
  This	
  is	
  a	
  good	
  example	
  of	
  Levi	
  Roach’s	
  point	
  about	
  comparing	
  apples	
  and	
  oranges,	
  
for	
  Schneidmüller	
  has	
  compared	
  French	
  primary	
  material	
  with	
  English	
  secondary	
  literature.	
  
637	
  Nicholas	
  Vincent,	
  “Regional	
  Variations	
  in	
  the	
  Charters	
  of	
  King	
  Henry	
  II	
  (1154-­‐89),”	
  in	
  Charters	
  
and	
  Charter	
  Scholarship	
  in	
  Britain	
  and	
  Ireland,	
  ed.	
  Marie	
  Therese	
  Flanagan	
  and	
  Judith	
  A.	
  Green	
  
(Basingstoke,	
  2005),	
  76.	
  



	
   207	
  

recognised	
  chancery	
  scribe	
  relates	
  to	
  people.638	
  	
  If	
  we	
  follow	
  Schneidmüller’s	
  lead	
  

and	
  consider	
  seal	
  evidence,	
  it	
  is	
  clear	
  that	
  Henry	
  II	
  and	
  his	
  son	
  Richard	
  I	
  

continued	
  to	
  use	
  a	
  royal	
  style	
  linked	
  to	
  peoples	
  on	
  their	
  seals	
  and	
  that	
  the	
  use	
  of	
  

territorially	
  qualified	
  titles	
  are	
  first	
  witnessed	
  in	
  a	
  great	
  seal	
  inscription	
  in	
  the	
  

reign	
  of	
  King	
  John.	
  	
  It	
  seems	
  to	
  me	
  that,	
  as	
  in	
  the	
  Capetian	
  shift	
  from	
  people	
  to	
  

territory,	
  we	
  should	
  be	
  on	
  our	
  guard	
  against	
  ascribing	
  too	
  much	
  significance	
  to	
  

what	
  was	
  quite	
  possibly	
  simply	
  a	
  linguistic	
  development.	
  	
  Indeed,	
  modern	
  

scholars,	
  seeing	
  this	
  change	
  as	
  epitomising	
  constitutional	
  progression,	
  have	
  

vastly	
  exaggerated	
  the	
  distinction	
  between	
  the	
  two	
  forms	
  of	
  title.	
  	
  Popes,	
  for	
  

example,	
  addressed	
  letters	
  to	
  the	
  kings	
  of	
  Christendom	
  using	
  both	
  ethnic	
  and	
  

geographic	
  titles	
  seemingly	
  indiscriminately,	
  and	
  there	
  is	
  no	
  evidence	
  that	
  

Scottish	
  kings,	
  normally	
  diligent	
  imitators	
  of	
  English	
  royal	
  chancery	
  practice,	
  

moved	
  away	
  from	
  the	
  traditional	
  title	
  of	
  rex	
  Scottorum.639	
  	
  Furthermore,	
  such	
  

titles	
  were	
  not	
  mutually	
  exclusive.	
  	
  Henry	
  VI	
  of	
  Germany	
  was	
  styled	
  on	
  his	
  seal	
  

both	
  ‘HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS’	
  and	
  ‘REX	
  

SICILIE’.	
  	
  His	
  imperial	
  power	
  was	
  related	
  to	
  a	
  people,	
  the	
  Romans,	
  and	
  his	
  royal	
  

power	
  to	
  a	
  territory,	
  Sicily.	
  

	
  

In	
  German	
  historiography,	
  the	
  debate	
  has	
  not	
  centred	
  on	
  the	
  difference	
  between	
  

ethnic	
  and	
  geographic	
  titles.	
  	
  Instead	
  the	
  focus	
  has	
  been	
  on	
  the	
  nature	
  of	
  the	
  

ethnic	
  qualifier,	
  on	
  when	
  it	
  was	
  introduced	
  and	
  why.	
  	
  Territorial	
  titles	
  only	
  

appear	
  rarely,	
  as	
  in	
  the	
  case	
  of	
  the	
  German	
  ruler	
  as	
  rex	
  Sicilie.	
  	
  Royal	
  and	
  imperial	
  

titles	
  in	
  the	
  early	
  part	
  of	
  this	
  period	
  most	
  often	
  lack	
  any	
  qualifer.	
  	
  In	
  the	
  first	
  

surviving	
  charter	
  of	
  Henry	
  IV,	
  for	
  example,	
  a	
  confirmation	
  of	
  privileges	
  granted	
  

to	
  the	
  monastery	
  of	
  Prüm	
  in	
  December	
  1056,	
  the	
  boy	
  king	
  is	
  styled	
  ‘Heinricus	
  

divina	
  favente	
  clementia	
  rex’.640	
  	
  His	
  mother,	
  acting	
  as	
  regent,	
  likewise	
  used	
  a	
  title,	
  

this	
  time	
  imperial,	
  without	
  any	
  ethnic	
  tag,	
  in	
  a	
  charter	
  recording	
  a	
  gift	
  made	
  at	
  

Speyer	
  in	
  October	
  1059.	
  	
  Here	
  she	
  is	
  styled,	
  ‘Agnes	
  divina	
  favente	
  clementia	
  

                                                             
638	
  Ibid.	
  
639	
  I	
  am	
  grateful	
  to	
  Dauvit	
  Broun	
  for	
  discussing	
  this	
  with	
  me	
  following	
  a	
  seminar	
  at	
  the	
  IHR	
  in	
  
November	
  2012.	
  
640	
  No	
  1:	
  Dietrich	
  von	
  Gladiss	
  and	
  Alfred	
  Gawlik,	
  eds.,	
  Heinrici	
  IV.	
  Diplomata,	
  vol.	
  1,	
  MGH	
  DD	
  6	
  
(Berlin,	
  1941),	
  1.	
  



	
   208	
  

imperatrix	
  augusta’.641	
  	
  Henry	
  IV’s	
  first-­‐born	
  son	
  is	
  likewise	
  styled	
  simply	
  as	
  king,	
  

without	
  any	
  qualifying	
  tag	
  in	
  two	
  of	
  his	
  three	
  surviving	
  charters.	
  	
  In	
  the	
  final	
  

surviving	
  charter	
  from	
  1097,	
  granting	
  privileges	
  to	
  the	
  cathedral	
  chapter	
  at	
  

Cremona,	
  Conrad	
  is	
  styled,	
  ‘Chounradus	
  divina	
  favente	
  clementia	
  rex	
  Italicus’.642	
  	
  

In	
  this	
  case	
  the	
  adjective	
  Italicus	
  could	
  refer	
  to	
  either	
  a	
  territory	
  or	
  an	
  ethnic	
  

group,	
  reminding	
  us	
  that	
  drawing	
  too	
  sharp	
  a	
  distinction	
  is	
  perhaps	
  unwise.	
  	
  In	
  

any	
  case,	
  it	
  is	
  clear	
  that	
  it	
  was	
  not	
  necessary	
  to	
  qualify	
  the	
  titles	
  rex	
  or	
  imperator	
  

with	
  either	
  an	
  ethnic	
  or	
  geographic	
  determiner,	
  and	
  indeed	
  we	
  find	
  this	
  in	
  the	
  

twelfth	
  century	
  too.	
  	
  Lothar	
  III,	
  for	
  example,	
  in	
  his	
  first	
  surviving	
  charter	
  granting	
  

immunity	
  and	
  royal	
  protection	
  to	
  the	
  monastery	
  at	
  Rheinau,	
  was	
  styled	
  

‘Lotharius	
  divina	
  favente	
  gratia	
  rex’,	
  as	
  late	
  as	
  1125.	
  	
  	
  

	
  

When	
  we	
  do	
  find	
  a	
  qualifying	
  tag	
  in	
  German	
  royal	
  and	
  imperial	
  documents,	
  it	
  

tends	
  to	
  relate	
  to	
  a	
  people,	
  the	
  Romans.	
  	
  The	
  introduction	
  of	
  the	
  title	
  rex	
  

Romanorum	
  has	
  been	
  avidly	
  studied	
  by	
  German	
  historians,	
  who	
  have	
  traced	
  its	
  

increasing	
  use	
  throughout	
  the	
  period	
  and	
  interpreted	
  this	
  as	
  a	
  response	
  to	
  papal	
  

attempts	
  to	
  label	
  the	
  German	
  monarchs	
  as	
  rex	
  Teutonicorum,	
  thereby	
  suggesting	
  

that	
  their	
  power	
  did	
  not	
  extend	
  south	
  of	
  the	
  Alps.643	
  	
  As	
  Brigette	
  Merta	
  has	
  

summarised,	
  the	
  context	
  for	
  the	
  earliest	
  uses	
  of	
  a	
  Roman	
  title	
  under	
  Henry	
  III	
  and	
  

Henry	
  IV	
  was	
  Italian.	
  	
  Of	
  eight	
  surviving	
  charters	
  from	
  the	
  two	
  kings’	
  reigns	
  in	
  

which	
  the	
  royal	
  or	
  imperial	
  title	
  is	
  qualified	
  by	
  Romanorum,	
  seven	
  of	
  them	
  were	
  

for	
  Italian	
  or	
  Lombard	
  beneficiaries,	
  with	
  the	
  last	
  a	
  grant	
  to	
  the	
  bishopric	
  of	
  

Freising	
  of	
  land	
  near	
  Trieste.644	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen,	
  it	
  was	
  also	
  in	
  an	
  Italian	
  context	
  

that	
  Henry	
  IV’s	
  son	
  Conrad	
  was	
  styled	
  rex	
  Italicus.	
  	
  However,	
  in	
  the	
  reign	
  of	
  

Henry	
  V	
  we	
  find	
  the	
  title	
  rex	
  Romanorum	
  used	
  much	
  more	
  extensively	
  in	
  the	
  

German	
  as	
  well	
  as	
  Italian	
  kingdom,	
  and	
  for	
  the	
  first	
  time	
  a	
  German	
  seal	
  

                                                             
641	
  No	
  1:	
  Dietrich	
  von	
  Gladiss	
  and	
  Alfred	
  Gawlik,	
  eds.,	
  Heinrici	
  IV.	
  Diplomata,	
  vol.	
  2,	
  MGH	
  DD	
  6	
  
(Weimar,	
  1959),	
  670.	
  
642	
  Ibid.,	
  2:675.	
  
643	
  Alfred	
  Gawlik,	
  “Ein	
  neues	
  Siegel	
  Heinrichs	
  V.	
  aus	
  seiner	
  Königszeit,”	
  in	
  Geschichte	
  und	
  ihre	
  
Quellen.	
  Festschrift	
  für	
  Friedrich	
  Hausmann	
  zum	
  70.	
  Geburtstag,	
  ed.	
  Reinhard	
  Härtel	
  (Graz,	
  1987),	
  
534.	
  
644	
  Brigitte	
  Merta,	
  “Die	
  Titel	
  Heinrichs	
  II.	
  und	
  der	
  Salier,”	
  in	
  Intitulatio	
  III.	
  Lateinische	
  
Herrschertitel	
  und	
  Herrschertitulaturen	
  vom	
  7.	
  bis	
  zum	
  13.	
  Jahrhundert,	
  ed.	
  Herwig	
  Wolfram	
  and	
  
Anton	
  Scharer,	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  29	
  (Graz,	
  1988),	
  185.	
  



	
   209	
  

inscription	
  referring	
  to	
  the	
  monarch	
  as	
  ‘king	
  of	
  the	
  Romans’.645	
  	
  Merta	
  has	
  traced	
  

papal	
  usage	
  of	
  the	
  term	
  rex	
  Teutonicorum	
  and	
  suggested	
  that	
  Gregory	
  VII	
  

purposely	
  differentiated	
  between	
  the	
  regnum	
  Teutonicorum	
  and	
  the	
  regnum	
  

Italiae	
  by,	
  for	
  example,	
  recognising	
  the	
  anti-­‐king	
  Rudolf	
  of	
  Rheinfelden	
  as	
  king	
  in	
  

Germany	
  but	
  not	
  in	
  Italy.646	
  	
  Henry	
  V	
  did	
  not	
  accept	
  that	
  his	
  power	
  as	
  king	
  was	
  

only	
  to	
  be	
  exercised	
  over	
  a	
  people	
  north	
  of	
  the	
  Alps	
  and	
  thus	
  increasingly	
  used	
  

the	
  word	
  Romanorum	
  in	
  conjunction	
  with	
  his	
  royal	
  title,	
  a	
  word	
  that	
  had	
  

previously	
  been	
  associated	
  with	
  imperial	
  power.	
  	
  German	
  historians	
  have	
  aptly	
  

dubbed	
  this	
  facet	
  of	
  the	
  Investiture	
  Controversy	
  as	
  Titelpolitik.	
  

	
  

	
  

Eschatocols	
  

	
  

The	
  layout	
  of	
  royal	
  documents	
  in	
  France	
  and	
  the	
  Empire	
  was	
  dynamic.	
  	
  The	
  

optical	
  middle	
  point	
  of	
  these	
  solemn	
  documents	
  was	
  normally	
  the	
  authority-­‐

bestowing	
  eschatocol.	
  	
  As	
  Peter	
  Rück	
  has	
  described	
  it,	
  the	
  graphic	
  stress	
  is	
  

directed	
  from	
  the	
  top	
  to	
  the	
  bottom	
  to	
  the	
  method	
  of	
  legal	
  authentication	
  and	
  ‘die	
  

statische	
  Ruhe	
  der	
  Schriftfläche	
  durchbrochen’.647	
  	
  The	
  centrality	
  of	
  the	
  

eschatocol	
  is	
  seldom	
  reflected	
  in	
  the	
  layout	
  of	
  charters	
  in	
  modern	
  editions,	
  which	
  

perhaps	
  explains	
  why	
  they	
  have	
  been	
  undervalued	
  as	
  arenas	
  for	
  royal	
  self-­‐

expression.	
  	
  It	
  is	
  in	
  the	
  eschatocol	
  that	
  we	
  find	
  the	
  kings’	
  authority	
  expressed	
  in	
  

words	
  and	
  often	
  visually	
  too,	
  sometimes	
  with	
  a	
  monogram	
  or	
  other	
  graphic	
  

symbol.	
  	
  It	
  is	
  to	
  these	
  words	
  and	
  symbols,	
  to	
  witness	
  lists,	
  to	
  dating	
  clauses,	
  to	
  

monograms	
  and	
  to	
  seals	
  that	
  the	
  eye	
  is	
  drawn.	
  	
  This	
  effect	
  is	
  significantly	
  less	
  

pronounced	
  in	
  post-­‐Conquest	
  English	
  royal	
  charters,	
  which	
  lack	
  the	
  dynamic	
  

layout	
  and	
  graphic	
  symbols	
  of	
  their	
  continental	
  counterparts.	
  	
  Although	
  plainer	
  

at	
  first	
  sight,	
  it	
  will	
  be	
  shown	
  that	
  English	
  documents	
  reflected	
  at	
  least	
  some	
  of	
  

the	
  ideas	
  present	
  in	
  continental	
  charters,	
  for	
  a	
  document’s	
  authenticity	
  is	
  its	
  most	
  

important	
  characteristic,	
  and	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  kings	
  guaranteed	
  this	
  

authenticity	
  frequently	
  referred	
  back	
  to	
  the	
  ceremony	
  in	
  which	
  they	
  had	
  been	
  

made	
  monarch.	
  
                                                             
645	
  See	
  below	
  pp.	
  237-­‐239	
  for	
  a	
  discussion	
  of	
  images	
  of	
  Rome	
  on	
  imperial	
  bulla.	
  
646	
  Merta,	
  “Die	
  Titel	
  Heinrichs	
  II.	
  und	
  der	
  Salier,”	
  185–190.	
  
647	
  Rück,	
  “Die	
  Urkunde	
  als	
  Kunstwerk,”	
  330.	
  



	
   210	
  

	
  

The	
  meaning	
  of	
  dating	
  clauses,	
  with	
  the	
  notable	
  exception	
  of	
  nuanced	
  articles	
  on	
  

Scottish	
  royal	
  charters	
  by	
  Dauvit	
  Broun	
  and	
  on	
  Catalan	
  specimens	
  by	
  Michel	
  

Zimmermann,	
  has	
  been	
  overlooked	
  by	
  historians,	
  who	
  use	
  them	
  only	
  to	
  attempt	
  

to	
  date	
  charters	
  using	
  modern	
  chronology,	
  and	
  become	
  frustrated	
  when	
  they	
  do	
  

not	
  surrender	
  the	
  necessary	
  evidence.648	
  	
  Perhaps	
  it	
  is	
  the	
  formulaic	
  nature	
  of	
  

these	
  clauses	
  that	
  has	
  led	
  to	
  their	
  neglect,	
  for,	
  as	
  Broun	
  demonstrated	
  in	
  his	
  

analysis	
  of	
  the	
  royal	
  charters	
  of	
  William	
  the	
  Lion	
  and	
  Alexander	
  II	
  of	
  Scotland,	
  

these	
  clauses	
  can	
  reveal	
  a	
  great	
  deal	
  about	
  royal	
  image.	
  	
  In	
  consciously	
  avoiding	
  

the	
  use	
  of	
  regnal	
  years,	
  the	
  Scottish	
  kings	
  made	
  a	
  ‘carefully	
  calibrated	
  statement	
  

of	
  the	
  kingship’s	
  status’,	
  as	
  inferior	
  to	
  that	
  of	
  the	
  Plantagenet	
  kings,	
  whose	
  

chancery	
  practice	
  they	
  so	
  often	
  mimicked.649	
  	
  In	
  this	
  context,	
  Alexander	
  II’s	
  

adoption	
  of	
  regnal	
  years,	
  alongside	
  his	
  use	
  of	
  the	
  ‘royal	
  we’,	
  can	
  be	
  interpreted	
  as	
  

a	
  claim	
  to	
  equal	
  status	
  with	
  his	
  southern	
  counterpart.650	
  	
  In	
  the	
  Spanish	
  context	
  

Zimmermann	
  demonstrated	
  the	
  abrupt	
  change	
  in	
  Catalan	
  dating	
  clauses	
  in	
  1180,	
  

when	
  documents	
  ceased	
  to	
  be	
  dated	
  relative	
  to	
  the	
  reigns	
  of	
  French	
  kings,	
  

reflected	
  changed	
  political	
  realities	
  in	
  the	
  Iberian	
  Peninsula.651	
  	
  But	
  could	
  it	
  be	
  

that	
  regnal	
  years	
  have	
  a	
  significance	
  in	
  and	
  of	
  themselves?	
  	
  As	
  we	
  saw	
  in	
  the	
  

previous	
  chapter,	
  modern	
  dating	
  conventions	
  have	
  camouflaged	
  important	
  

liturgical	
  allusions.	
  	
  Historians	
  tend	
  to	
  treat	
  relative	
  chronology	
  as	
  an	
  

inconvenient	
  system	
  that	
  requires	
  decoding,	
  as	
  the	
  enduring	
  popularity	
  of	
  

handbooks	
  such	
  as	
  Cheney’s	
  and	
  Grotefend’s	
  demonstrate.652	
  	
  In	
  his	
  Manuel	
  de	
  

Diplomatique,	
  Arthur	
  Giry	
  devoted	
  almost	
  two	
  hundred	
  pages	
  to	
  describing	
  how	
  

different	
  systems	
  of	
  dating	
  can	
  be	
  converted	
  to	
  the	
  modern	
  form,	
  but	
  not	
  one	
  line	
  

                                                             
648	
  Dauvit	
  Broun,	
  “The	
  Absence	
  of	
  Regnal	
  Years	
  from	
  the	
  Dating	
  Clause	
  of	
  Charters	
  of	
  King	
  of	
  
Scots,	
  1195-­‐1222,”	
  ANS	
  25	
  (2003):	
  47–63;	
  Michel	
  Zimmermann,	
  “La	
  datation	
  des	
  documents	
  
catalans	
  du	
  IXe	
  au	
  XIIe	
  siècle:	
  un	
  itinéraire	
  politique,”	
  Annales	
  du	
  Midi	
  43	
  (1981):	
  345–75;	
  Dating	
  
charters	
  is	
  a	
  goal	
  that	
  has	
  understandably	
  interested	
  medieval	
  historians.	
  	
  For	
  a	
  number	
  of	
  
methodologies,	
  including	
  dating	
  by	
  word-­‐pattern	
  matching,	
  by	
  formulae	
  and	
  vocabulary,	
  by	
  the	
  
association	
  of	
  names,	
  and	
  by	
  palaeographic	
  and	
  sigillographic	
  techniques,	
  see	
  the	
  essays	
  in	
  
Michael	
  Gervers,	
  ed.,	
  Dating	
  Undated	
  Medieval	
  Charters	
  (Woodbridge,	
  2000).	
  
649	
  Broun,	
  “The	
  Absence	
  of	
  Regnal	
  Years	
  from	
  the	
  Dating	
  Clause	
  of	
  Charters	
  of	
  King	
  of	
  Scots,	
  1195-­‐
1222,”	
  57.	
  
650	
  Ibid.	
  
651	
  Zimmermann,	
  “La	
  datation	
  des	
  documents	
  catalans,”	
  374.	
  
652	
  Cheney	
  and	
  Jones,	
  A	
  Handbook	
  of	
  Dates;	
  Hermann	
  Grotefend,	
  Zeitrechnung	
  des	
  Deutschen	
  
Mittelalters	
  und	
  der	
  Neuzeit,	
  2	
  vols.	
  (Hannover,	
  1891).	
  Grotefend	
  is	
  available	
  online	
  thanks	
  to	
  Dr	
  
Horst	
  Ruth:	
  http://www.manuscripta-­‐mediaevalia.de/gaeste/grotefend/grotefend.htm	
  [accessed	
  
3.1.2013].	
  



	
   211	
  

to	
  what	
  these	
  systems	
  actually	
  mean.653	
  	
  Before	
  rushing	
  to	
  run	
  these	
  codes	
  

through	
  such	
  handbook	
  ciphers	
  it	
  is	
  worth	
  pausing	
  to	
  see	
  what	
  secrets	
  they	
  

reveal	
  in	
  their	
  original	
  form.	
  

	
  

Stressing	
  that	
  charters	
  were	
  dated	
  relative	
  to	
  the	
  birth	
  of	
  Christ	
  might	
  strike	
  one	
  

as	
  a	
  tedious	
  banality,	
  but	
  perhaps	
  for	
  just	
  that	
  reason,	
  little	
  consideration	
  has	
  

been	
  given	
  to	
  this	
  fact.	
  	
  It	
  is	
  taken	
  for	
  granted,	
  as	
  unexceptional,	
  as	
  a	
  method	
  of	
  

dating	
  still	
  current	
  today.	
  	
  However,	
  that	
  there	
  is	
  debate	
  over	
  its	
  use	
  in	
  the	
  

modern	
  era,	
  with	
  a	
  growing	
  preference	
  for	
  the	
  use	
  of	
  the	
  abbreviations	
  BCE	
  and	
  

CE	
  over	
  the	
  traditional	
  western	
  abbreviations	
  BC	
  and	
  AD,	
  should	
  remind	
  us	
  of	
  the	
  

centrality	
  of	
  Christ	
  to	
  this	
  system	
  of	
  dating,	
  and	
  that	
  this	
  is	
  not	
  meaningless	
  even	
  

today,	
  at	
  least	
  not	
  to	
  the	
  champions	
  of	
  Common	
  Era	
  dating.	
  	
  Medieval	
  documents,	
  

dated	
  relative	
  to	
  the	
  birth	
  of	
  Christ,	
  are	
  implicitly	
  positioned	
  within	
  the	
  history	
  of	
  

salvation.654	
  	
  These	
  are	
  documents	
  that	
  have	
  a	
  role	
  in	
  God’s	
  plan	
  for	
  humanity.	
  	
  

This	
  role	
  might	
  be	
  a	
  small	
  one,	
  but	
  it	
  is	
  implicit,	
  and	
  I	
  would	
  argue,	
  a	
  role	
  that	
  was	
  

understood	
  by	
  the	
  kings	
  themselves,	
  especially	
  those	
  of	
  France	
  and	
  Germany,	
  

who	
  opened	
  their	
  charters,	
  ‘in	
  the	
  name	
  of	
  the	
  holy	
  and	
  indivisible	
  Trinity’.	
  	
  

These	
  were	
  kings	
  using	
  legal	
  documents	
  to	
  carry	
  out	
  the	
  will	
  of	
  God.	
  	
  With	
  this	
  in	
  

mind,	
  it	
  should	
  be	
  recognised	
  that	
  the	
  juxtaposition	
  of	
  years	
  since	
  the	
  birth	
  of	
  

Christ	
  and	
  regnal	
  years	
  connects	
  regnal	
  years	
  to	
  salvation	
  history.	
  	
  An	
  early	
  

charter	
  of	
  Philip	
  I	
  contains	
  a	
  place-­‐date	
  clause,	
  telling	
  us	
  that	
  the	
  charter	
  was	
  

‘actum	
  Silvanectis,	
  anno	
  dominicae	
  incarnationis	
  MLXmo	
  et	
  regis	
  Philipi	
  primo’.655	
  	
  

King-­‐centred	
  dating	
  is	
  a	
  close	
  relation	
  of	
  Christ-­‐centred	
  dating.	
  	
  Where	
  Christ’s	
  

birth	
  is	
  commemorated	
  in	
  the	
  phrase	
  ‘anno	
  dominicae	
  incarnationis’,	
  the	
  king’s	
  

consecration	
  is	
  remembered	
  in	
  regnal	
  dating.	
  

	
  

Sometimes	
  the	
  reference	
  to	
  the	
  king’s	
  consecration	
  is	
  more	
  explicit.	
  	
  Louis	
  VI	
  

used	
  the	
  phrase	
  ‘anno	
  incarnacionis	
  dominice	
  MoCoIXno,	
  anno	
  vero	
  consecracionis	
  

                                                             
653	
  Arthur	
  Giry,	
  Manuel	
  de	
  diplomatique,	
  vol.	
  1	
  (Paris,	
  1894),	
  81–275.	
  
654	
  cf.	
  Pauline	
  Stafford’s	
  discussion	
  of	
  the	
  place	
  of	
  Aethelred’s	
  ‘penetential’	
  charters	
  of	
  the	
  990s	
  
within	
  the	
  history	
  of	
  salvation.	
  	
  Pauline	
  Stafford,	
  “Political	
  Ideas	
  in	
  Late	
  Tenth-­‐century	
  England:	
  
Charters	
  as	
  Evidence,”	
  in	
  Law,	
  Laity	
  and	
  Solidarities:	
  Essays	
  in	
  Honours	
  of	
  Susan	
  Reynolds,	
  ed.	
  
Pauline	
  Stafford,	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  and	
  Jane	
  Martindale	
  (Manchester,	
  2001),	
  70–71.	
  
655	
  No.	
  4:	
  Prou	
  and	
  d’	
  Arbois	
  de	
  Jubainville,	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe	
  Ier,	
  15.	
  



	
   212	
  

nostre	
  primo’	
  in	
  a	
  charter	
  to	
  La	
  Charité-­‐sur-­‐Loire	
  in	
  1108.656	
  	
  Following	
  the	
  

consecration	
  of	
  his	
  queen,	
  Louis	
  took	
  the	
  unprecedented	
  step	
  of	
  including	
  her	
  

regnal	
  years	
  in	
  dating	
  clauses,	
  concluding	
  a	
  charter	
  ‘Actum	
  Parisius,	
  in	
  palacio	
  

nostro	
  puplice,	
  anno	
  incarnati	
  Verbi	
  MoCoXVo,	
  anno	
  nostre	
  cunsecracionis	
  VIIo,	
  

primo	
  anno	
  cunsecracionis	
  Adelaidis	
  regine	
  [sic]’.657	
  	
  Louis	
  continued	
  to	
  date	
  

documents	
  using	
  both	
  his	
  and	
  his	
  queen’s	
  regnal	
  years	
  for	
  the	
  duration	
  of	
  his	
  

reign,	
  and	
  given	
  that	
  the	
  days	
  of	
  their	
  consecration	
  were	
  different	
  their	
  

respective	
  regnal	
  years	
  increased	
  unevenly,	
  underscoring	
  the	
  way	
  in	
  which	
  

regnal	
  years	
  inherently	
  referenced	
  royal	
  consecration.658	
  

	
  

In	
  the	
  German	
  kingdom	
  we	
  also	
  find	
  explicit	
  reference	
  to	
  king-­‐making	
  in	
  dating	
  

clauses,	
  which	
  tend	
  to	
  include	
  the	
  indiction	
  number,	
  something	
  not	
  as	
  regularly	
  

recorded	
  in	
  French	
  royal	
  documents.	
  	
  The	
  first	
  surviving	
  charter	
  of	
  Henry	
  IV	
  

concludes	
  as	
  follows:	
  ‘Data	
  nonas	
  Decembris	
  anno	
  dominicae	
  incarnationis	
  

millesimo	
  LVI,	
  indictione	
  VIIII,	
  anno	
  autem	
  domini	
  Heinrici	
  regis	
  ordinationis	
  III,	
  

regni	
  I;	
  actum	
  Coloniae;	
  in	
  Dei	
  nomine	
  feliciter	
  amen.’659	
  	
  Here	
  we	
  are	
  provided	
  

with	
  two	
  ‘regnal’	
  years,	
  one	
  relating	
  to	
  the	
  king’s	
  ordination	
  and	
  the	
  other	
  to	
  his	
  

attaining	
  power.	
  	
  This	
  distinction	
  is	
  significant,	
  because	
  it	
  appears	
  that	
  a	
  regnal	
  

year	
  was	
  not	
  enough.	
  	
  The	
  king’s	
  right	
  to	
  rule	
  is	
  related	
  back	
  to	
  his	
  ordination,	
  

which	
  occurred	
  while	
  this	
  father	
  was	
  still	
  alive,	
  in	
  addition	
  to	
  the	
  moment	
  he	
  

assumed	
  independent	
  control	
  on	
  his	
  father’s	
  death.	
  	
  Rather	
  than	
  commemorating	
  

solely	
  his	
  assumption	
  of	
  power,	
  this	
  manner	
  of	
  regnal	
  dating	
  purposely	
  refers	
  

back	
  to	
  his	
  consecration.	
  	
  The	
  symbolic	
  link	
  between	
  Christ	
  and	
  the	
  German	
  king	
  

is	
  also	
  alluded	
  to	
  through	
  the	
  parallel	
  language	
  used	
  to	
  describe	
  the	
  ‘year	
  of	
  the	
  

Lord’s	
  incarnation’	
  and	
  the	
  ‘year	
  of	
  the	
  lord	
  king	
  Henry	
  IV’s	
  ordination’.	
  	
  Of	
  

course	
  for	
  some	
  German	
  kings,	
  those	
  not	
  consecrated	
  in	
  the	
  lifetime	
  of	
  a	
  

predecessor,	
  their	
  rule	
  began	
  on	
  the	
  day	
  of	
  their	
  inauguration,	
  and	
  it	
  is	
  perhaps	
  

for	
  this	
  reason	
  that	
  we	
  cease	
  to	
  find	
  these	
  events	
  distinguished	
  from	
  one	
  another	
  

in	
  later	
  royal	
  charters.	
  	
  A	
  distinction	
  that	
  we	
  do	
  find	
  however,	
  is	
  that	
  between	
  

                                                             
656	
  No.	
  19:	
  Dufour,	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Louis	
  VI,	
  38.	
  
657	
  No.	
  102:	
  Ibid.,	
  219.	
  
658	
  The	
  precise	
  date	
  of	
  Louis	
  VI	
  and	
  Adelaide’s	
  marriage	
  is	
  not	
  known.	
  	
  See	
  Andrew	
  W.	
  Lewis,	
  “La	
  
date	
  du	
  mariage	
  de	
  Louis	
  VI	
  et	
  d’Adelaïde	
  de	
  Maurienne.,”	
  Bibliothèque	
  de	
  l’école	
  des	
  Chartes	
  148,	
  
no.	
  1	
  (1990):	
  5–16.	
  
659	
  No.	
  1:	
  von	
  Gladiss	
  and	
  Gawlik,	
  Heinrici	
  IV.	
  Diplomata,	
  1941,	
  1:3.	
  



	
   213	
  

royal	
  and	
  imperial	
  regnal	
  years.	
  	
  In	
  a	
  charter	
  issued	
  on	
  the	
  day	
  of	
  his	
  wife’s	
  

imperial	
  consecration	
  in	
  1167,	
  Frederick	
  Barbarossa	
  authenticated	
  a	
  grant	
  to	
  

Archbishop	
  Rainald	
  of	
  Cologne	
  with	
  a	
  dating	
  clause	
  stating	
  that	
  it	
  was	
  the	
  

fifteenth	
  year	
  of	
  his	
  royal	
  reign	
  and	
  the	
  thirteenth	
  of	
  his	
  imperial	
  rule.660	
  	
  This	
  

distinction	
  is	
  consistently	
  demarcated	
  in	
  imperial	
  charters	
  and	
  points	
  to	
  the	
  fact	
  

that	
  royal	
  and	
  imperial	
  powers	
  were	
  understood	
  as	
  separate	
  offices.	
  

	
  

English	
  royal	
  documents	
  stand	
  apart	
  from	
  those	
  of	
  France	
  and	
  Germany,	
  in	
  that	
  it	
  

was	
  not	
  until	
  the	
  reign	
  of	
  Richard	
  I	
  that	
  we	
  regularly	
  find	
  the	
  use	
  of	
  regnal	
  years	
  

in	
  charter	
  dating	
  clauses.661	
  	
  Despite	
  coming	
  relatively	
  late	
  to	
  the	
  regnal	
  dating	
  

party,	
  the	
  Plantagenets	
  clearly	
  understood	
  the	
  potential	
  of	
  the	
  implicit	
  

celebration	
  of	
  the	
  day	
  of	
  their	
  consecration	
  in	
  this	
  method	
  of	
  dating.	
  	
  King	
  John,	
  

consecrated	
  on	
  27	
  May	
  1199,	
  did	
  not	
  number	
  his	
  regnal	
  years	
  from	
  the	
  ordinal	
  

27th	
  day	
  of	
  that	
  month,	
  instead	
  stressing	
  his	
  piety	
  and	
  the	
  sacrality	
  of	
  his	
  kingship	
  

by	
  dating	
  his	
  regnal	
  year	
  from	
  the	
  moveable	
  Feast	
  of	
  the	
  Ascension,	
  which	
  had	
  

fallen	
  on	
  27	
  May	
  in	
  1199.	
  	
  This	
  practice	
  might	
  infuriate	
  historians	
  trying	
  

accurately	
  to	
  date	
  John’s	
  charters,	
  but	
  it	
  also	
  highlights	
  the	
  extent	
  to	
  which	
  dates	
  

were	
  imbued	
  with	
  liturgical	
  significance.	
  	
  Instead	
  of	
  considering	
  John’s	
  system	
  of	
  

regnal	
  dating	
  as	
  inconvenient,	
  we	
  should	
  be	
  grateful	
  that	
  it	
  so	
  explicitly	
  

illustrates	
  the	
  relationship	
  between	
  regnal	
  years	
  and	
  biblical	
  history,	
  a	
  

relationship	
  that	
  has	
  often	
  been	
  overlooked.	
  	
  In	
  deliniating	
  the	
  different	
  dates	
  

used	
  to	
  denote	
  the	
  beginning	
  of	
  a	
  year,	
  Giry	
  singled	
  out	
  Philip	
  Augustus’	
  prefered	
  

system	
  of	
  using	
  the	
  moveable	
  feast	
  of	
  Easter	
  as	
  being	
  ‘le	
  plus	
  irrationnel’	
  of	
  all	
  

the	
  methods	
  used.662	
  	
  But	
  in	
  focusing	
  on	
  the	
  disadvantages,	
  presumably	
  for	
  the	
  

modern	
  scholar	
  seeking	
  to	
  convert	
  these	
  dates	
  into	
  a	
  form	
  intelligible	
  to	
  modern	
  

readers,	
  the	
  inherent	
  meaning	
  in	
  medieval	
  dating	
  is	
  ignored.	
  	
  For	
  condemning	
  

dating	
  relative	
  to	
  the	
  celebration	
  of	
  Christ’s	
  resurrection	
  as	
  ‘irrational’,	
  

demonstrates	
  a	
  distinct	
  lack	
  of	
  understanding	
  of	
  the	
  theological	
  importance	
  of	
  

this	
  biblical	
  event	
  to	
  medieval	
  kings	
  ruling	
  Dei	
  gratia.	
  

	
  
                                                             
660	
  No.	
  532:	
  Heinrich	
  Appelt,	
  Rainer	
  Maria	
  Herkenrath,	
  and	
  Walter	
  Koch,	
  eds.,	
  Friderici	
  I.	
  
Diplomata,	
  vol.	
  2,	
  MGH	
  DD	
  10	
  (Hannover,	
  1979),	
  477.	
  
661	
  Broun,	
  “The	
  Absence	
  of	
  Regnal	
  Years	
  from	
  the	
  Dating	
  Clause	
  of	
  Charters	
  of	
  King	
  of	
  Scots,	
  1195-­‐
1222,”	
  48.	
  
662	
  Giry,	
  Manuel	
  de	
  Diplomatique,	
  1:110.	
  



	
   214	
  

I	
  began	
  this	
  section	
  on	
  eschatocols	
  by	
  drawing	
  attention	
  to	
  the	
  layout	
  of	
  royal	
  

documents,	
  which	
  is	
  but	
  one	
  of	
  the	
  four	
  visual	
  aspects	
  of	
  such	
  documents	
  that	
  

Peter	
  Rück	
  suggests	
  should	
  be	
  considered	
  in	
  any	
  analysis.	
  	
  He	
  further	
  highlights	
  

the	
  importance	
  of	
  script,	
  the	
  use	
  of	
  symbols	
  and	
  the	
  employment	
  of	
  different	
  

formats,	
  and	
  it	
  is	
  to	
  these	
  features	
  that	
  we	
  shall	
  now	
  turn.663	
  	
  These	
  aspects	
  are	
  of	
  

course	
  seldom	
  clearly	
  indicated	
  in	
  scholarly	
  editions	
  of	
  charters,	
  although	
  

modern	
  information	
  technology	
  has	
  made	
  indicating	
  the	
  presence	
  of	
  a	
  Chrismon	
  

or	
  monogram	
  in	
  a	
  document	
  considerably	
  easier.	
  	
  However,	
  despite	
  technological	
  

limitations,	
  earlier	
  charter	
  scholars	
  clearly	
  recognised	
  the	
  inherent	
  importance	
  of	
  

the	
  appearance	
  of	
  documents,	
  as	
  is	
  evidenced	
  by	
  the	
  later	
  volumes	
  in	
  the	
  RRAN	
  

series,	
  in	
  which	
  a	
  number	
  of	
  charters	
  were	
  reproduced	
  in	
  facsimile.664	
  	
  Current	
  

investment	
  in	
  digital	
  forms	
  of	
  reproduction	
  and	
  the	
  development	
  of	
  scholarly	
  

standards	
  for	
  reproducing	
  non-­‐textual	
  features	
  will	
  surely	
  result	
  in	
  an	
  increased	
  

awareness	
  of	
  the	
  visual	
  impression	
  made	
  by	
  such	
  documents.665	
  

	
  

The	
  study	
  of	
  diplomatic	
  has	
  always	
  been	
  closely	
  linked	
  to	
  that	
  of	
  palaeography.	
  	
  

Scholars	
  of	
  diplomatic	
  have	
  been	
  reliant	
  on	
  palaeographical	
  techniques	
  to	
  date	
  

documents,	
  where	
  a	
  date	
  is	
  not	
  clear	
  from	
  internal	
  textual	
  evidence,	
  and	
  to	
  

ascertain	
  whether	
  a	
  document	
  originated,	
  for	
  example,	
  in	
  a	
  royal	
  chancery	
  or	
  the	
  

scriptorium	
  of	
  a	
  beneficiary.666	
  	
  This	
  interest	
  in	
  script	
  has,	
  however,	
  rarely	
  been	
  

extended	
  to	
  the	
  overall	
  visual	
  impact.	
  	
  In	
  his	
  1957	
  Lyell	
  lectures	
  at	
  Oxford,	
  

Stanley	
  Morison,	
  famous	
  for	
  designing	
  the	
  Times	
  New	
  Roman	
  typeface	
  in	
  1931,	
  

sought	
  to	
  explain	
  the	
  development	
  of	
  scripts	
  from	
  the	
  sixth	
  century	
  BC	
  to	
  the	
  

present	
  day.	
  	
  Morison’s	
  assertion	
  was	
  that	
  all	
  changes	
  in	
  alphabetic	
  lettering	
  in	
  

the	
  West	
  were	
  linked	
  to	
  changes	
  in	
  the	
  nature	
  of	
  belief	
  and	
  authority	
  and	
  he	
  

accordingly	
  gave	
  the	
  collection	
  of	
  his	
  published	
  lectures	
  the	
  title	
  ‘Politics	
  and	
  
                                                             
663	
  Rück,	
  “Die	
  Urkunde	
  als	
  Kunstwerk,”	
  313;	
  Hermann	
  Jung	
  provides	
  a	
  useful	
  historiographical	
  
sketch	
  of	
  the	
  study	
  of	
  symbols	
  and	
  signs.	
  Hermann	
  Jung,	
  “Zeichen	
  und	
  Symbol:	
  Bestandsaufname	
  
und	
  interdiziplinäre	
  Perspektiven,”	
  in	
  Graphische	
  Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  Urkunden,	
  ed.	
  Peter	
  
Rück,	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  3	
  (Sigmaringen,	
  1996),	
  49–66.	
  
664	
  Terence	
  Alan	
  Martyn	
  Bishop	
  and	
  Pierre	
  Chaplais,	
  eds.,	
  Facsimiles	
  of	
  English	
  Royal	
  Writs	
  to	
  A.	
  D.	
  
1100:	
  Presented	
  to	
  Vivian	
  Hunter	
  Galbraith	
  (Oxford,	
  1957);	
  H.	
  A.	
  Cronne	
  and	
  R.	
  H.	
  C.	
  Davis,	
  eds.,	
  
RRAN,	
  1066-­‐1154:	
  Facsimiles	
  of	
  Original	
  Charters	
  and	
  Writs	
  of	
  King	
  Stephen	
  and	
  the	
  Empress	
  
Matilda	
  and	
  Dukes	
  Geoffrey	
  and	
  Henry,	
  1135-­‐1154	
  (Oxford,	
  1969).	
  
665	
  The	
  Text	
  Encoding	
  Initiative	
  (TEI)	
  develops	
  and	
  maintains	
  a	
  standard	
  for	
  the	
  representation	
  of	
  
texts	
  in	
  digital	
  form.	
  	
  See	
  http://www.tei-­‐c.org/index.xml	
  [accessed	
  18.2.2013].	
  
666	
  For	
  example	
  see	
  the	
  study	
  of	
  royal	
  French	
  documents	
  by	
  Françoise	
  Gasparri:	
  Françoise	
  
Gasparri,	
  L’écriture	
  des	
  actes	
  de	
  Louis	
  VI,	
  Louis	
  VII	
  et	
  Philippe	
  Auguste	
  (Paris,	
  1973).	
  



	
   215	
  

Script’.667	
  	
  His	
  wider	
  conclusion	
  alerts	
  us	
  to	
  the	
  potential	
  of	
  script	
  to	
  convey	
  

authority,	
  a	
  quality	
  that	
  is	
  certainly	
  of	
  relevance	
  in	
  a	
  consideration	
  of	
  royal	
  

documents.	
  	
  One	
  of	
  the	
  most	
  striking	
  scribal	
  characteristics	
  of	
  royal	
  documents,	
  

particularly	
  in	
  France	
  and	
  Germany,	
  is	
  the	
  different	
  treatment	
  afforded	
  to	
  the	
  

invocation	
  and	
  royal	
  title.	
  	
  These	
  elements,	
  opening	
  a	
  document,	
  are	
  typically	
  

rendered	
  in	
  large	
  letters	
  thereby	
  emphasising,	
  according	
  to	
  Fichtenau,	
  the	
  

distance	
  between	
  the	
  monarch,	
  his	
  officials	
  and	
  everyday	
  existence.668	
  	
  Fichtenau	
  

further	
  suggested	
  that	
  such	
  treatment	
  would	
  impress	
  upon	
  viewers	
  the	
  sacrality	
  

of	
  words	
  issuing	
  from	
  the	
  mouth	
  of	
  the	
  ruler	
  and	
  this	
  is	
  surely	
  linked	
  to	
  the	
  

parallel	
  rendering	
  of	
  the	
  sacred	
  invocation.	
  	
  The	
  tall	
  and	
  thin	
  lettering	
  often	
  

found	
  in	
  this	
  context	
  is	
  at	
  times	
  difficult	
  to	
  read,	
  but	
  as	
  Peter	
  Rück	
  commented	
  of	
  

a	
  script	
  used	
  by	
  popes	
  into	
  the	
  eleventh	
  century	
  that	
  was	
  so	
  difficult	
  to	
  read	
  

interlinear	
  transcriptions	
  were	
  also	
  given:	
  ‘legibility	
  was	
  secondary	
  when	
  it	
  came	
  

to	
  the	
  visualisation	
  of	
  power’.669	
  

	
  

Rück’s	
  observation	
  could	
  equally	
  be	
  applied	
  to	
  the	
  monograms,	
  found	
  on	
  French	
  

and	
  German	
  royal	
  documents,	
  in	
  which	
  the	
  letters	
  in	
  a	
  ruler’s	
  name	
  were	
  

amalgamated	
  to	
  form	
  a	
  visual	
  symbol.670	
  	
  Here	
  legibility	
  was	
  certainly	
  secondary	
  

to	
  the	
  visualisation	
  of	
  power.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  monograms,	
  the	
  most	
  frequently	
  

employed	
  graphic	
  symbols	
  were	
  the	
  cross	
  and	
  Chrismon.671	
  	
  That	
  one	
  of	
  the	
  most	
  

common	
  styles	
  of	
  monogram	
  was	
  based	
  on	
  the	
  shape	
  of	
  a	
  cross	
  is	
  indicative	
  of	
  

the	
  links	
  between	
  the	
  three	
  symbols.	
  	
  Such	
  symbols	
  were	
  firmly	
  rooted	
  in	
  the	
  text	
  

of	
  the	
  charter,	
  as	
  can	
  be	
  seen,	
  for	
  example,	
  in	
  the	
  juxtaposition	
  of	
  Chrismon	
  and	
  

                                                             
667	
  The	
  lectures	
  were	
  posthumously	
  published	
  in	
  revised	
  form	
  in	
  1972.	
  	
  Stanley	
  Morison,	
  Politics	
  
and	
  Script:	
  Aspects	
  of	
  Authority	
  and	
  Freedom	
  in	
  the	
  Development	
  of	
  Graeco-­‐Latin	
  Scripts	
  from	
  the	
  
Sixth	
  Century	
  B.C.	
  to	
  the	
  Twentieth	
  Century	
  A.D.,	
  ed.	
  Nicholas	
  Barker	
  (Oxford,	
  1972).	
  
668	
  Heinrich	
  Fichtenau,	
  “Monarchische	
  Propaganda	
  in	
  Urkunden,”	
  in	
  Beiträge	
  zu	
  Mediävistik:	
  
ausgewählte	
  Aufsätze,	
  vol.	
  2	
  (Stuttgart,	
  1977),	
  24.	
  
669	
  Rück,	
  “Die	
  Urkunde	
  als	
  Kunstwerk,”	
  316.	
  
670	
  Olivier	
  Guyotjeannin,	
  “Le	
  monogramme	
  dans	
  l’acte	
  royal	
  français	
  (Xe-­‐début	
  du	
  XIVe	
  siècle),”	
  in	
  
Graphische	
  Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  Urkunden,	
  ed.	
  Peter	
  Rück,	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  
3	
  (Sigmaringen,	
  1996),	
  293–307.	
  
671	
  Of	
  these	
  three	
  symbols	
  only	
  the	
  open	
  cross	
  appears	
  in	
  post-­‐Conquest	
  documents	
  in	
  England	
  
and	
  even	
  this	
  is	
  rare	
  in	
  comparison	
  with	
  France	
  and	
  Germany.	
  	
  Jane	
  Sayers	
  does	
  not	
  know	
  of	
  any	
  
example	
  of	
  a	
  monogram	
  in	
  an	
  English	
  document	
  and	
  points	
  out	
  that	
  although	
  the	
  Chrisom	
  is	
  
found	
  in	
  pre-­‐Conquest	
  documents	
  it	
  disappeared	
  after	
  1066.	
  	
  Jane	
  E.	
  Sayers,	
  “The	
  Land	
  of	
  
Chirograph,	
  Writ	
  and	
  Seal:	
  The	
  Absence	
  of	
  Graphic	
  Symbols	
  in	
  English	
  Documents,”	
  in	
  Graphische	
  
Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  Urkunden,	
  ed.	
  Peter	
  Rück,	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  3	
  
(Sigmaringen,	
  1996),	
  535.	
  



	
   216	
  

invocation.672	
  	
  This	
  link	
  between	
  graphic	
  and	
  scribal	
  elements	
  points	
  to	
  the	
  fact	
  

that	
  such	
  documents	
  were	
  intended	
  to	
  be	
  both	
  read	
  and	
  seen.	
  	
  In	
  an	
  article	
  on	
  the	
  

legal	
  function	
  of	
  graphic	
  symbols	
  in	
  documents,	
  Ruth	
  Schmidt-­‐Wiegand	
  

examined	
  illustrations	
  of	
  legal	
  procedures,	
  particularly	
  from	
  the	
  fourteenth	
  

century,	
  and	
  highlighted	
  the	
  fact	
  that	
  in	
  images	
  of	
  legal	
  process	
  certain	
  parts	
  of	
  

the	
  legal	
  document	
  are	
  drawn	
  most	
  clearly.	
  	
  The	
  parts	
  chosen	
  for	
  special	
  

treatment,	
  the	
  opening	
  and	
  closing	
  of	
  the	
  document,	
  are	
  precisely	
  the	
  parts	
  in	
  

which	
  graphic	
  signs	
  and	
  symbols	
  appear.	
  	
  Schmidt-­‐Wiegand	
  thus	
  argues	
  that	
  

these	
  images	
  reflect	
  reality	
  and	
  thus	
  the	
  importance	
  contemporaries	
  placed	
  on	
  

these	
  graphic	
  symbols.673	
  

	
  

By	
  way	
  of	
  example,	
  let	
  us	
  consider	
  the	
  visual	
  characteristics	
  of	
  a	
  surviving	
  

diploma	
  of	
  the	
  emperor	
  Henry	
  VI	
  (Illustration	
  9).	
  	
  This	
  document	
  is	
  one	
  of	
  two	
  

surviving	
  original	
  engrosments	
  of	
  a	
  confirmation	
  made	
  to	
  the	
  citizens	
  of	
  

Constance,	
  declaring	
  that	
  they	
  were	
  not	
  required	
  to	
  pay	
  tax	
  to	
  the	
  bishop	
  of	
  

Constance	
  or	
  his	
  reeve.674	
  	
  Given	
  at	
  Liège	
  in	
  September	
  1172,	
  one	
  original,	
  sealed	
  

with	
  wax,	
  is	
  to	
  be	
  found	
  in	
  the	
  Generallandesarchiv	
  in	
  Karlsruhe,	
  the	
  other,	
  which	
  

has	
  a	
  golden	
  bull	
  attached,	
  is	
  now	
  in	
  the	
  Rosgartenmuseum	
  in	
  Constance.	
  	
  This	
  

copy,	
  which	
  we	
  shall	
  consider	
  here,	
  is	
  a	
  beneficiary	
  produced	
  document	
  and	
  the	
  

fact	
  it	
  is	
  sealed	
  with	
  a	
  golden	
  bull,	
  presumably	
  financed	
  by	
  the	
  citizens	
  of	
  

Constance	
  themselves,	
  demonstrates	
  the	
  importance	
  they	
  attributed	
  to	
  its	
  visual	
  

appearance.	
  	
  Indeed,	
  as	
  Bartel	
  Heinemann	
  recognised	
  in	
  the	
  early	
  twentieth	
  

century,	
  the	
  beneficiary	
  scribe	
  was	
  careful	
  to	
  mimic	
  the	
  visual	
  characteristics	
  of	
  

the	
  original,	
  including	
  tracing	
  the	
  monogram	
  and	
  adopting	
  some	
  of	
  the	
  

idiosyncrasies	
  of	
  the	
  original	
  chancery	
  scribe.675	
  	
  The	
  document	
  opens	
  with	
  a	
  

chrismon	
  on	
  the	
  same	
  line	
  as	
  the	
  traditional	
  invocation	
  of	
  the	
  Trinity	
  and	
  the	
  	
  

                                                             
672	
  Ruth	
  Schmidt-­‐Wiegand,	
  “Die	
  rechtshistorische	
  Funktion	
  graphische	
  Zeichen	
  und	
  Symbole	
  in	
  
Urkunden,”	
  in	
  Graphische	
  Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  Urkunden,	
  ed.	
  Peter	
  Rück,	
  Historische	
  
Hilfswissenschaften	
  3	
  (Sigmaringen,	
  1996),	
  70.	
  
673	
  Ibid.	
  
674	
  Although	
  Henry	
  VI’s	
  charters	
  are	
  not	
  yet	
  published	
  a	
  PDF	
  forerunner	
  edition	
  of	
  those	
  already	
  
edited	
  by	
  Bettina	
  Pferschy-­‐Maleczek	
  (up	
  to	
  23.7.2013)	
  is	
  available	
  on-­‐line	
  at	
  
http://www.mgh.de/datenbanken/urkunden-­‐heinrichs-­‐vi-­‐fuer-­‐deutsche-­‐empfaenger/	
  [accessed	
  
19.08.2013].	
  
675	
  Bartel	
  Heinemann,	
  “Der	
  Freiheitsbrief	
  Kaiser	
  Heinrich	
  VI.	
  für	
  die	
  Stadt	
  Konstanz	
  vom	
  24.	
  
September	
  1192.	
  Ein	
  Beitrag	
  zur	
  Diplomatik	
  der	
  Staufenzeit,”	
  Schriften	
  des	
  Vereins	
  für	
  Geschichte	
  
des	
  Bodensees	
  und	
  seiner	
  Umgebung	
  44	
  (1915):	
  50–52.	
  



	
   217	
  

Illustration	
  9	
  

A	
  Diploma	
  of	
  the	
  Emperor	
  Henry	
  VI	
  

	
  
Rosgartenmuseum	
  Konstanz	
  

	
  

	
  



	
   218	
  

royal	
  title.	
  	
  The	
  invocation	
  and	
  intitulatio	
  stand	
  apart	
  from	
  the	
  body	
  of	
  the	
  

document	
  and	
  are	
  distinguished	
  by	
  being	
  written	
  in	
  elongated	
  capitals.	
  	
  The	
  

eschatocol	
  is	
  similarly	
  distinguished	
  from	
  the	
  body	
  of	
  text,	
  both	
  by	
  its	
  position	
  on	
  

the	
  page	
  and	
  again	
  by	
  the	
  use	
  of	
  elongated	
  capitals,	
  which	
  are	
  used	
  to	
  describe	
  

the	
  bull	
  as	
  the	
  ‘signum	
  domini	
  Henrici	
  sexti	
  romanorum	
  imperatoris	
  invictissimi’.	
  	
  

This	
  line,	
  and	
  the	
  four	
  that	
  follow	
  it,	
  are	
  all	
  broken	
  by	
  the	
  emperor’s	
  huge	
  

monogram,	
  so	
  that	
  on	
  reading	
  each	
  line	
  one’s	
  eyes	
  are	
  drawn	
  to	
  the	
  shapes	
  

formed	
  by	
  the	
  letters	
  of	
  the	
  emperor’s	
  name.	
  	
  That	
  the	
  dating	
  clause	
  is	
  spread	
  

over	
  four	
  generously	
  spaced	
  lines	
  of	
  expensive	
  parchment	
  makes	
  clear	
  the	
  

importance	
  attributed	
  to	
  this	
  element	
  of	
  an	
  imperial	
  document.	
  	
  In	
  these	
  lines	
  the	
  

place	
  of	
  Henry’s	
  reign	
  within	
  salvation	
  history	
  is	
  made	
  manifest.	
  	
  These	
  visual	
  

elements	
  frame	
  the	
  text	
  of	
  the	
  charter	
  itself	
  and	
  convey,	
  on	
  first	
  glance,	
  the	
  

significance	
  of	
  the	
  document	
  they	
  introduce	
  and	
  authenticate.	
  

	
  

Graphic	
  symbols	
  such	
  as	
  chrismon	
  and	
  monogram	
  had	
  either	
  invocatory	
  or	
  

corroborative	
  functions,	
  with	
  the	
  monogram	
  in	
  French	
  and	
  German	
  monarchical	
  

documents	
  being	
  secondary	
  only	
  to	
  the	
  seal	
  as	
  a	
  guarantor	
  of	
  authenticity.676	
  	
  In	
  

eschewing	
  graphic	
  symbols,	
  with	
  the	
  exception	
  of	
  the	
  occasional	
  use	
  of	
  the	
  open	
  

cross,	
  and	
  instead	
  employing	
  the	
  chirograph,	
  final	
  concord	
  and	
  foot	
  of	
  fine,	
  

English	
  royal	
  documents	
  stand	
  visually	
  apart	
  from	
  their	
  continental	
  

counterparts.677	
  	
  Jane	
  Sayers	
  sought	
  an	
  explanation	
  for	
  this	
  absence	
  of	
  graphic	
  

symbols	
  in	
  English	
  documents	
  in	
  the	
  ‘steady	
  growth	
  of	
  a	
  strong	
  monarchy,	
  based	
  

upon	
  a	
  unique	
  (and	
  non-­‐Roman)	
  legal	
  system,	
  [that]	
  kept	
  foreign	
  influence	
  at	
  

bay’.678	
  	
  In	
  seeing	
  the	
  development	
  of	
  common	
  law	
  as	
  providing	
  the	
  impetus	
  for	
  

the	
  difference	
  between	
  English	
  and	
  French	
  and	
  German	
  documents	
  Sayers’	
  work	
  

sits	
  firmly	
  in	
  the	
  English	
  legal	
  history	
  tradition	
  discussed	
  earlier.	
  	
  However,	
  her	
  

emphasis	
  on	
  the	
  use	
  of	
  seals	
  making	
  graphic	
  symbols	
  redundant	
  seems	
  

unsatisfactory,	
  given	
  that	
  these	
  methods	
  of	
  authentication	
  co-­‐existed	
  in	
  the	
  

French	
  and	
  German	
  realms.	
  	
  Moreover,	
  foreign	
  influence	
  was	
  hardly	
  ‘kept	
  at	
  bay’	
  

in	
  English	
  seal	
  design,	
  as	
  will	
  be	
  revealed	
  in	
  the	
  following	
  chapter.	
  	
  Rather	
  than	
  in	
  

                                                             
676	
  Rück,	
  “Die	
  Urkunde	
  als	
  Kunstwerk,”	
  327–328.	
  
677	
  Sayers,	
  “The	
  Land	
  of	
  Chirograph,	
  Writ	
  and	
  Seal:	
  The	
  Absence	
  of	
  Graphic	
  Symbols	
  in	
  English	
  
Documents,”	
  533.	
  
678	
  Ibid.	
  



	
   219	
  

an	
  English	
  propensity	
  to	
  use	
  seals,	
  the	
  lack	
  of	
  graphic	
  symbols	
  in	
  English	
  

documents	
  is	
  better	
  explained	
  by	
  a	
  consideration	
  of	
  the	
  type	
  of	
  documents	
  used	
  

(a	
  point	
  also	
  made	
  by	
  Sayers).679	
  	
  From	
  the	
  reign	
  of	
  Henry	
  I	
  onwards,	
  English	
  

documents	
  developed	
  not	
  from	
  the	
  standard	
  charter	
  formulas,	
  but	
  as	
  a	
  class	
  of	
  

instrument	
  derived	
  from	
  the	
  traditions	
  of	
  the	
  Old	
  English	
  writ.	
  

	
  

This	
  chapter	
  has	
  sought	
  to	
  provide	
  an	
  introduction	
  to	
  the	
  richness	
  of	
  charter	
  

evidence	
  in	
  an	
  examination	
  of	
  royal	
  imagery	
  and	
  has	
  not	
  even	
  touched	
  on	
  the	
  

written	
  statements	
  of	
  royal	
  majesty	
  found	
  within	
  charter	
  arenga.	
  	
  Both	
  due	
  to	
  the	
  

uneven	
  publication	
  of	
  royal	
  charters	
  and	
  the	
  sheer	
  number	
  of	
  monarchs	
  under	
  

consideration	
  in	
  this	
  thesis	
  a	
  more	
  detailed	
  investigation	
  has	
  not	
  been	
  possible.	
  	
  

This	
  survey	
  has	
  shown,	
  nonetheless,	
  that	
  traces	
  of	
  a	
  sacral	
  and	
  Christological	
  

understanding	
  of	
  kingship	
  are	
  to	
  be	
  found	
  in	
  royal	
  charters,	
  whether	
  produced	
  

by	
  a	
  royal	
  chancery	
  or	
  in	
  the	
  scriptorium	
  of	
  a	
  beneficiary.	
  	
  It	
  cannot	
  be	
  denied	
  

that	
  in	
  the	
  issuing	
  of	
  royal	
  documents	
  English	
  practise	
  diverges	
  from	
  French	
  and	
  

German.	
  	
  Not	
  only	
  does	
  the	
  English	
  granting	
  of	
  general	
  rights,	
  traditionally	
  linked	
  

to	
  the	
  coronation	
  oath	
  by	
  English	
  historians,	
  find	
  no	
  French	
  or	
  German	
  

equivalent,	
  despite	
  their	
  kings	
  swearing	
  similar	
  oaths,	
  but	
  English	
  royal	
  

documents	
  additionally	
  lack	
  the	
  dynamic	
  visual	
  features	
  of	
  their	
  continental	
  

counterparts.	
  	
  These	
  two	
  examples	
  of	
  English	
  exceptionalism	
  might	
  be	
  the	
  result	
  

of	
  precocious	
  legal	
  and	
  bureaucratic	
  development.	
  	
  Henry	
  II’s	
  adoption	
  of	
  the	
  Dei	
  

gratia	
  formula	
  in	
  1172	
  and	
  John’s	
  later	
  dating	
  by	
  the	
  Feast	
  of	
  the	
  Ascension,	
  

nonetheless	
  make	
  clear	
  that	
  the	
  Plantagenet	
  image	
  of	
  kingship	
  was	
  not	
  far	
  

removed	
  from	
  that	
  of	
  the	
  Capetians	
  or	
  Staufen.	
  

	
   	
  

                                                             
679	
  Ibid.,	
  535–536.	
  



	
   220	
  

Chapter	
  7	
  

Images	
  of	
  Kingship	
  on	
  Royal	
  and	
  Imperial	
  Seals	
  
	
  

Eadmer	
  describes	
  Henry	
  I’s	
  issuing	
  of	
  a	
  ‘coronation’	
  charter	
  in	
  his	
  Historia	
  

Novorum	
  in	
  Anglia.	
  	
  He	
  recounts	
  that	
  Henry	
  made	
  promises	
  during	
  his	
  

consecration	
  and	
  that	
  he	
  then	
  ordered	
  that	
  ‘all	
  these	
  promises	
  confirmed	
  by	
  a	
  

solemn	
  oath	
  [were]	
  to	
  be	
  published	
  throughout	
  the	
  kingdom	
  with,	
  by	
  way	
  of	
  a	
  

lasting	
  memorial,	
  a	
  written	
  document	
  authenticated	
  by	
  his	
  seal	
  in	
  witness	
  of	
  its	
  

validity’.680	
  	
  Henry’s	
  first	
  seal	
  was	
  two-­‐sided.	
  	
  The	
  obverse	
  depicted	
  him	
  

enthroned,	
  clasping	
  items	
  of	
  regalia.	
  	
  On	
  the	
  reverse	
  he	
  was	
  depicted	
  on	
  

horseback	
  carrying	
  a	
  banner	
  and	
  shield.	
  	
  By	
  the	
  mid-­‐eleventh	
  century	
  English,	
  

French	
  and	
  German	
  kings	
  all	
  used	
  the	
  image	
  of	
  an	
  enthroned	
  monarch	
  on	
  their	
  

great	
  seals,	
  and	
  this	
  image	
  was	
  to	
  endure	
  for	
  the	
  rest	
  of	
  the	
  medieval	
  period	
  and	
  

beyond.	
  	
  Otto	
  III	
  had	
  been	
  the	
  first	
  Western	
  ruler	
  to	
  be	
  depicted	
  on	
  his	
  seal	
  

enthroned	
  in	
  majesty	
  thereby	
  appropriating	
  a	
  previously	
  exclusively	
  religious	
  

image	
  for	
  royal	
  purposes.681	
  	
  Henry	
  I	
  in	
  France	
  adopted	
  this	
  innovation	
  in	
  1031	
  

and	
  in	
  England	
  the	
  first	
  surviving	
  royal	
  seal,	
  that	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor,	
  

features	
  the	
  enthroned	
  design.682	
  	
  That	
  monarchs	
  in	
  all	
  three	
  realms	
  utilised	
  this	
  

iconography,	
  in	
  which	
  they	
  presented	
  their	
  kingship	
  as	
  equivalent	
  to	
  that	
  of	
  

Christ,	
  is	
  indicative	
  of	
  their	
  shared	
  liturgical	
  and	
  biblical	
  vocabulary.	
  	
  	
  

	
  

The	
  images	
  of	
  monarchs	
  on	
  seals	
  are	
  often	
  considered	
  stereotyped	
  and	
  

unrealistic,	
  raising	
  the	
  question	
  of	
  whether	
  it	
  is	
  valid	
  to	
  apply	
  ideas	
  of	
  self-­‐

representation	
  to	
  such	
  images.	
  	
  In	
  moving	
  away	
  from	
  this	
  anachronistic	
  

judgement	
  of	
  medieval	
  seal	
  iconography	
  it	
  becomes	
  clear	
  that	
  a	
  lack	
  of	
  realism	
  

does	
  not	
  condemn	
  monarchical	
  seals	
  as	
  empty	
  of	
  self-­‐representative	
  qualities.	
  	
  

Indeed,	
  as	
  Brigitte	
  Bedos-­‐Rezak	
  has	
  rightly	
  stressed,	
  	
  

‘realism	
   is,	
   after	
  all,	
   simply	
  a	
   convention,	
   and	
  one	
   that	
   the	
  middle	
  

ages	
  did	
  not	
  equate	
  or	
  associate	
  with	
  physiognomic	
  likeness.	
  	
  In	
  the	
  

                                                             
680	
  Eadmer,	
  Historia	
  Novorum	
  in	
  Anglia,	
  119.	
  
681	
  Brigitte	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “The	
  King	
  Enthroned,	
  a	
  New	
  Theme	
  in	
  Anglo-­‐Saxon	
  Royal	
  Iconography:	
  
The	
  Seal	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor	
  and	
  Its	
  Political	
  Implications,”	
  in	
  Kings	
  and	
  Kingship,	
  ed.	
  J.T.	
  
Rosenthal	
  (New	
  York,	
  1986),	
  60.	
  
682	
  Ibid.,	
  60–61.	
  



	
   221	
  

charters	
  themselves,	
  authors	
  refer	
  to	
  their	
  seals	
  as	
  their	
  own	
  image,	
  

imago	
   noster,	
   which	
   reveals	
   that	
   seals	
   and	
   their	
   depictions	
  

incorporated	
  elements	
  meaningful	
  to	
  self-­‐representation’.683	
  

Anyone	
  seeking	
  an	
  accurate	
  idea	
  of	
  what	
  a	
  king	
  or	
  emperor	
  actually	
  looked	
  like	
  is	
  

likely	
  to	
  be	
  disappointed	
  by	
  seal	
  representations,	
  in	
  which	
  monarchs	
  are	
  not	
  

portrayed	
  as	
  individuals.	
  	
  However,	
  this	
  does	
  not	
  mean	
  that	
  the	
  images	
  do	
  not	
  

portray	
  particular	
  people.684	
  	
  Indeed,	
  the	
  function	
  of	
  a	
  seal	
  was	
  to	
  communicate	
  

authority	
  and	
  authenticity	
  in	
  relation	
  to	
  a	
  particular	
  person	
  and	
  particular	
  office,	
  

leading	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm	
  to	
  comment	
  that	
  the	
  actual	
  meaning	
  or	
  a	
  ruler	
  

portrait	
  does	
  not	
  lie	
  in	
  the	
  worth	
  of	
  its	
  portraiture.685	
  	
  Rather	
  the	
  meaning	
  lies	
  in	
  

its	
  representation	
  of	
  the	
  office	
  of	
  the	
  ruler,	
  with	
  the	
  consequence	
  that	
  portraits	
  on	
  

seals	
  have	
  a	
  tendency,	
  like	
  all	
  symbols,	
  to	
  persist	
  in	
  the	
  same	
  form.686	
  	
  As	
  in	
  our	
  

investigation	
  of	
  the	
  liturgy,	
  however,	
  we	
  should	
  not	
  assume	
  that	
  broad	
  

consistency	
  in	
  form	
  indicates	
  a	
  congealing	
  of	
  interpretation.	
  

	
  

The	
  seals	
  of	
  the	
  monarchs	
  of	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  have	
  all	
  been	
  

catalogued	
  and	
  the	
  work	
  in	
  this	
  chapter	
  draws	
  on	
  the	
  relevant	
  volumes	
  from	
  the	
  

Corpus	
  des	
  sceaux	
  français	
  du	
  moyen	
  age	
  by	
  Martine	
  Dalas	
  and	
  Marie-­‐Adélaïde	
  

Nielen,	
  Die	
  Siegel	
  der	
  deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige	
  von	
  751	
  bis	
  1806	
  by	
  Otto	
  Posse,	
  

and	
  Alfred	
  Wyon’s	
  The	
  Great	
  Seals	
  of	
  England.687	
  	
  Of	
  these	
  catalogues	
  that	
  by	
  

Wyon,	
  which	
  is	
  the	
  oldest,	
  is	
  also	
  the	
  most	
  problematic.	
  	
  Several	
  of	
  the	
  great	
  seals	
  

in	
  Wyon’s	
  catalogue	
  have	
  been	
  shown	
  to	
  be	
  forgeries	
  linked	
  to	
  Westminster	
  

Abbey.	
  	
  T.A.	
  Heslop	
  has	
  commented	
  on	
  how	
  accurate	
  an	
  imitator	
  the	
  Westminster	
  

forger	
  was,	
  and	
  he	
  has	
  argued	
  that	
  forged	
  seals	
  can	
  be	
  used	
  as	
  evidence	
  because,	
  

‘looked	
  at	
  from	
  the	
  point	
  of	
  view	
  of	
  both	
  the	
  forger	
  and	
  his	
  client,	
  the	
  ideal	
  was	
  to	
  

                                                             
683	
  Brigitte	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “Medieval	
  Identity:	
  A	
  Sign	
  and	
  a	
  Concept,”	
  The	
  American	
  Historical	
  
Review	
  105,	
  no.	
  5	
  (2000):	
  1528.	
  
684	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  Die	
  deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige	
  in	
  Bildern	
  ihrer	
  Zeit	
  (Leipzig,	
  1928),	
  5–
6.	
  
685	
  Ibid.,	
  11.	
  
686	
  Ibid.,	
  8.	
  
687	
  Martine	
  Dalas,	
  ed.,	
  Les	
  sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence,	
  CdS	
  2	
  (Paris,	
  1980);	
  Marie-­‐Adélaïde	
  Nielen,	
  
Les	
  sceaux	
  des	
  reines	
  et	
  des	
  enfants	
  de	
  France,	
  CdS	
  3	
  (Paris,	
  2011);	
  Otto	
  Posse,	
  ed.,	
  Die	
  Siegel	
  der	
  
deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige	
  von	
  751	
  bis	
  1806,	
  5	
  vols.	
  (Dresden,	
  1909);	
  Alfred	
  Benjamin	
  Wyon,	
  
The	
  Great	
  Seals	
  of	
  England:	
  From	
  the	
  Earliest	
  Period	
  to	
  the	
  Present	
  Time,	
  Arranged	
  and	
  Illustrated	
  
with	
  Descriptive	
  and	
  Historical	
  Notes	
  (London,	
  1887).	
  



	
   222	
  

produce	
  a	
  document	
  which	
  would	
  raise	
  no	
  suspicions’.688	
  	
  While	
  accepting	
  

Heslop’s	
  point,	
  this	
  study	
  is	
  confined	
  to	
  a	
  consideration	
  of	
  surviving	
  authentic	
  

seals,	
  and	
  in	
  the	
  case	
  of	
  England	
  Wyon’s	
  catalogue	
  has	
  thus	
  been	
  mediated	
  by	
  the	
  

work	
  of	
  Bishop,	
  Chaplais,	
  Cronne,	
  Davis	
  and	
  Heslop	
  himself.689	
  	
  Unfortunately,	
  by	
  

contrast	
  to	
  the	
  seals	
  of	
  queens	
  in	
  France	
  and	
  Germany,	
  the	
  seals	
  of	
  English	
  queens	
  

have	
  yet	
  to	
  be	
  systematically	
  catalogued.	
  	
  The	
  German	
  catalogue	
  is	
  not	
  without	
  

errors,	
  with,	
  for	
  example,	
  Alfred	
  Gawlik	
  identifying	
  a	
  seal	
  of	
  Henry	
  V	
  not	
  included	
  

in	
  Posse’s	
  volumes.690	
  	
  Rainer	
  Kahsnitz’s	
  contribution	
  on	
  Staufen	
  seals	
  and	
  bulls	
  to	
  

the	
  catalogue	
  for	
  the	
  exhibition	
  Die	
  Zeit	
  der	
  Staufer	
  has	
  further	
  augmented	
  the	
  

information	
  provided	
  by	
  Posse.691	
  	
  The	
  confusing	
  nomenclature	
  of	
  ‘first	
  seal’	
  and	
  

‘so-­‐called	
  first	
  seal’	
  etc.	
  has	
  been	
  replaced	
  by	
  an	
  alphabetical	
  designation	
  of	
  the	
  

seals	
  in	
  the	
  currently	
  accepted	
  chronological	
  order	
  of	
  use.	
  	
  Brief	
  descriptions	
  of,	
  

and	
  reference	
  information	
  for,	
  all	
  royal	
  and	
  imperial	
  seals	
  and	
  bullae	
  from	
  the	
  

period	
  c.1050-­‐c.1250	
  can	
  be	
  found	
  in	
  Appendix	
  4.	
  

	
  

	
  

The	
  King	
  in	
  Majesty	
  

	
  

In	
  utilising	
  the	
  Christological	
  image	
  of	
  an	
  enthroned	
  ruler	
  on	
  their	
  great	
  seals	
  the	
  

monarchs	
  of	
  all	
  three	
  realms	
  implicitly	
  referred	
  back	
  to	
  their	
  inauguration	
  during	
  

which,	
  after	
  their	
  unction,	
  coronation	
  and	
  the	
  handing	
  over	
  of	
  a	
  number	
  of	
  items	
  

of	
  regalia,	
  they	
  had	
  been	
  enthroned.	
  	
  Royal	
  seals	
  in	
  the	
  three	
  realms	
  shared	
  a	
  

number	
  of	
  associated	
  iconographical	
  elements.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  a	
  full-­‐length	
  figure	
  

seated	
  on	
  a	
  throne	
  of	
  varying	
  ornamentation,	
  the	
  figures	
  are	
  all	
  shown	
  wearing	
  a	
  

crown	
  or	
  diadem	
  and	
  holding	
  items	
  of	
  regalia.	
  	
  As	
  the	
  original	
  adoption	
  of	
  the	
  

German	
  enthroned	
  motif	
  in	
  France	
  and	
  England	
  demonstrates,	
  developments	
  in	
  
                                                             
688	
  T.A.	
  Heslop,	
  “Twelfth-­‐century	
  Forgeries	
  as	
  Evidence	
  for	
  Earlier	
  Seals:	
  The	
  Case	
  of	
  St.	
  Dunstan,”	
  
in	
  St	
  Dunstan:	
  His	
  Life,	
  Time	
  and	
  Cult,	
  ed.	
  Nigel	
  Ramsay,	
  Margaret	
  Sparks,	
  and	
  T.	
  W.	
  T	
  Tatton-­‐
Brown	
  (Woodbridge,	
  1992),	
  302	
  and	
  300.	
  
689	
  Bishop	
  and	
  Chaplais,	
  Facsimiles	
  of	
  English	
  Royal	
  Writs	
  to	
  A.	
  D.	
  1100;	
  Pierre	
  Chaplais,	
  “The	
  Seals	
  
and	
  Original	
  Charters	
  of	
  Henry	
  I,”	
  English	
  Historical	
  Review	
  75	
  (1960):	
  260–275;	
  Pierre	
  Chaplais,	
  
English	
  Royal	
  Documents:	
  King	
  John	
  -­‐	
  Henry	
  VI,	
  1199-­‐1461	
  (Oxford,	
  1971);	
  T.	
  A.	
  Heslop,	
  “Seals,”	
  in	
  
English	
  Romanesque	
  Art,	
  1066-­‐1200,	
  ed.	
  George	
  Zarnecki,	
  Janet	
  Holt,	
  and	
  Tristram	
  Holland	
  
(London,	
  1984),	
  298–320;	
  Cronne	
  and	
  Davis,	
  RRAN	
  4.	
  
690	
  Gawlik,	
  “Ein	
  neues	
  Siegel	
  Heinrichs	
  V.	
  aus	
  seiner	
  Königszeit.”	
  
691	
  Rainer	
  Kahsnitz,	
  “Siegel	
  und	
  Goldbullen,”	
  in	
  Die	
  Zeit	
  der	
  Staufer:	
  Geschichte,	
  Kunst,	
  Kultur.	
  
Katalog	
  der	
  Ausstellung,	
  Stuttgart	
  1977,	
  ed.	
  Reiner	
  Haussherr	
  and	
  Christian	
  Väterlein,	
  vol.	
  1,	
  4	
  
vols.	
  (Stuttgart,	
  1977),	
  17–108.	
  



	
   223	
  

seal	
  design	
  were	
  not	
  confined	
  to	
  one	
  kingdom	
  or	
  another.	
  	
  Given	
  that	
  seals	
  were	
  

portable	
  and	
  designed	
  to	
  travel	
  with	
  the	
  documents	
  they	
  authenticated,	
  this	
  

cross-­‐border	
  pollination	
  is	
  to	
  be	
  expected.	
  	
  Harvey	
  and	
  McGuinness	
  have	
  pointed	
  

to	
  the	
  fact	
  that	
  ‘many	
  archives	
  in	
  medieval	
  Britain	
  –	
  royal,	
  ecclesiastical,	
  

aristocratic	
  –	
  will	
  have	
  contained	
  papal	
  and	
  other	
  letters	
  from	
  the	
  Continent	
  

bearing	
  seals	
  that	
  may	
  easily	
  have	
  directly	
  influenced	
  design’.692	
  	
  This	
  observation	
  

can	
  equally	
  be	
  applied	
  to	
  France	
  and	
  the	
  Empire.	
  	
  Thus	
  Byzantine	
  influence	
  is	
  

evident	
  in	
  seals	
  from	
  England	
  and	
  Germany	
  in,	
  for	
  example,	
  the	
  contemporaneous	
  

introduction	
  of	
  pendilae	
  hanging	
  from	
  the	
  crown	
  or	
  diadem	
  from	
  the	
  reign	
  of	
  

Henry	
  II	
  in	
  England	
  and	
  Conrad	
  III	
  in	
  Germany.	
  	
  Birds	
  appear	
  as	
  an	
  attribute	
  on	
  a	
  

number	
  of	
  English	
  and	
  German	
  seals,	
  and	
  the	
  lily	
  or	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  features	
  on	
  royal	
  

seals	
  (male	
  or	
  female)	
  from	
  all	
  three	
  realms.	
  	
  A	
  number	
  of	
  seals	
  of	
  Henry	
  IV	
  and	
  

Henry	
  V	
  of	
  Germany	
  depict	
  the	
  king	
  seated	
  on	
  a	
  throne	
  decorated	
  with	
  animal	
  

heads,	
  a	
  design	
  feature	
  that	
  is	
  also	
  found	
  on	
  the	
  seals	
  of	
  Henry	
  III	
  of	
  England,	
  and	
  

on	
  a	
  number	
  of	
  the	
  French	
  kings.	
  	
  The	
  thrones	
  of	
  the	
  Capetians	
  are	
  ornamented	
  

with	
  the	
  heads	
  and	
  feet	
  of	
  lions,	
  which	
  Bedos-­‐Rezak	
  has	
  interpreted	
  as	
  evoking	
  

the	
  throne	
  of	
  Solomon,	
  described	
  in	
  1	
  Kings	
  10:18-­‐20	
  as	
  being	
  decorated	
  with	
  

lions.693	
  	
  Despite	
  the	
  stability	
  of	
  this	
  overall	
  design	
  there	
  are	
  some	
  changes	
  that	
  

can	
  give	
  us	
  an	
  insight	
  into	
  developing	
  images	
  of	
  royalty.	
  

	
  

That	
  small	
  differences	
  in	
  the	
  design	
  of	
  the	
  enthroned	
  image	
  are	
  important	
  has	
  

been	
  emphatically	
  shown	
  by	
  Bedos-­‐Rezak’s	
  investigation	
  of	
  the	
  seal	
  design	
  of	
  

Louis	
  VII	
  of	
  France.694	
  	
  She	
  has	
  convincingly	
  argued	
  that	
  the	
  throne	
  on	
  which	
  Louis	
  

is	
  seated	
  is	
  the	
  throne	
  of	
  the	
  Merovingian	
  King	
  Dagobert,	
  which	
  had	
  recently	
  been	
  

restored	
  by	
  Abbot	
  Suger	
  at	
  Saint-­‐Denis,	
  and	
  she	
  suggested	
  that	
  the	
  characteristic	
  

X	
  shape	
  of	
  the	
  chair	
  became	
  a	
  symbol	
  of	
  the	
  Capetian	
  monarchy.695	
  	
  By	
  being	
  

depicted	
  seated	
  on	
  the	
  throne	
  of	
  Dagobert,	
  Louis	
  sought	
  to	
  identify	
  himself	
  with	
  

his	
  royal	
  predecessors	
  and	
  he	
  is	
  even	
  portrayed	
  with	
  long	
  flowing	
  locks,	
  which	
  

was	
  the	
  fashionable	
  Merovingian	
  hairstyle.696	
  	
  In	
  addition	
  to	
  its	
  distinctive	
  X	
  form,	
  

                                                             
692	
  P.	
  D.	
  A.	
  Harvey	
  and	
  Andrew	
  McGuinness,	
  A	
  Guide	
  to	
  British	
  Medieval	
  Seals	
  (London,	
  1996),	
  6.	
  
693	
  Brigitte	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “Suger	
  and	
  the	
  Symbolism	
  of	
  Royal	
  Power:	
  The	
  Seal	
  of	
  Louis	
  VII,”	
  in	
  
Abbot	
  Suger	
  and	
  Saint-­‐Denis,	
  ed.	
  Paula	
  Lieber	
  Gerson	
  (New	
  York,	
  1986),	
  96.	
  
694	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “Suger	
  and	
  the	
  Symbolism	
  of	
  Royal	
  Power:	
  The	
  Seal	
  of	
  Louis	
  VII.”	
  
695	
  Ibid.	
  
696	
  Ibid.	
  



	
   224	
  

Dagobert’s	
  throne	
  also	
  had	
  Solomonic	
  associations	
  via	
  its	
  lion	
  head	
  decorations.	
  	
  

Given	
  the	
  importance	
  of	
  Charlemagne’s	
  throne	
  at	
  Aachen,	
  with	
  its	
  six	
  steps	
  

identified	
  by	
  Schramm	
  as	
  an	
  allusion	
  to	
  Solomon’s	
  throne,	
  the	
  development	
  of	
  the	
  

design	
  of	
  the	
  throne	
  on	
  royal	
  seals	
  in	
  the	
  Empire	
  is	
  worth	
  noting.	
  	
  Earlier	
  German	
  

kings	
  and	
  emperors	
  are	
  depicted	
  seated	
  on	
  a	
  bench-­‐like	
  throne.	
  	
  From	
  the	
  time	
  of	
  

Conrad	
  III,	
  however,	
  the	
  throne	
  always	
  has	
  a	
  back.	
  	
  Although	
  the	
  decoration	
  is	
  

more	
  ornate	
  than	
  on	
  Charlemagne’s	
  throne	
  (Illustration	
  6),	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  back,	
  

once	
  adopted,	
  is	
  to	
  be	
  found	
  in	
  almost	
  all	
  subsequent	
  seals	
  argues	
  for	
  this	
  

interpretation,	
  as	
  does	
  the	
  fact	
  that	
  this	
  back	
  is	
  normally	
  curved,	
  reflecting	
  both	
  

the	
  shape	
  of	
  Charlemagne’s	
  throne	
  and	
  the	
  description	
  of	
  Solomon’s	
  throne.697	
  	
  In	
  

contrast	
  to	
  these	
  biblical	
  and	
  historical	
  allusions,	
  the	
  thrones	
  found	
  on	
  English	
  

seals	
  are	
  notable	
  not	
  for	
  symbolism	
  but	
  for	
  the	
  increasing	
  intricacy	
  of	
  their	
  

design,	
  from	
  a	
  simple	
  bench,	
  such	
  as	
  on	
  the	
  seal	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor	
  to	
  the	
  

ornate	
  gothic	
  throne	
  on	
  Henry	
  III’s	
  ‘B’	
  seal.	
  	
  This	
  raises	
  an	
  important	
  issue,	
  that	
  

sometimes	
  the	
  explanation	
  for	
  design	
  features	
  can	
  lie	
  not	
  in	
  the	
  philosophy	
  of	
  

power	
  but	
  in	
  artistic	
  development	
  or	
  in	
  a	
  desire	
  to	
  differentiate	
  one’s	
  seal	
  from	
  

that	
  of	
  a	
  predecessor.	
  

	
  

Bearing	
  in	
  mind	
  Anna	
  Gannon’s	
  warning	
  that,	
  we	
  beware	
  of	
  ‘the	
  dangers	
  of	
  

bending	
  the	
  interpretation	
  of	
  an	
  image	
  to	
  suit	
  one’s	
  particular	
  theory’,	
  let	
  us	
  turn	
  

to	
  another	
  shared	
  element	
  in	
  the	
  enthroned	
  monarch	
  design,	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  

monarchs	
  all	
  hold	
  items	
  of	
  regalia	
  in	
  both	
  hands.698	
  	
  	
  An	
  orb,	
  often	
  topped	
  with	
  a	
  

cross,	
  is	
  a	
  feature	
  of	
  all	
  German	
  seals	
  from	
  Otto	
  III’s	
  introduction	
  of	
  the	
  enthroned	
  

monarch	
  and	
  was	
  directly	
  copied	
  from	
  German	
  sources	
  by	
  Edward	
  the	
  Confessor,	
  

persisting	
  on	
  English	
  seals	
  up	
  until	
  that	
  of	
  Henry	
  II.699	
  	
  By	
  contrast	
  the	
  French	
  

rulers	
  are	
  never	
  depicting	
  holding	
  an	
  orb.	
  	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen,	
  the	
  orb	
  was	
  not	
  

included	
  as	
  an	
  item	
  of	
  regalia	
  to	
  be	
  bestowed	
  on	
  the	
  king	
  in	
  any	
  of	
  the	
  royal	
  

liturgies	
  and	
  is	
  found	
  only	
  in	
  the	
  two	
  later	
  imperial	
  ordines.	
  	
  However,	
  the	
  fact	
  

that	
  the	
  orb	
  was	
  present	
  on	
  both	
  German	
  royal	
  and	
  imperial	
  seals	
  suggests	
  we	
  

                                                             
697	
  1	
  Kings	
  10:19:	
  ‘et	
  summitas	
  throni	
  rotunda	
  erat	
  in	
  parte	
  posteriori’.	
  	
  The	
  exception	
  is	
  a	
  seal	
  of	
  
Otto	
  IV,	
  which	
  is	
  closely	
  related	
  to	
  a	
  seal	
  of	
  Richard	
  I	
  of	
  England,	
  discussed	
  below	
  pp.	
  229-­‐232.	
  
698	
  Anna	
  Gannon,	
  The	
  Iconography	
  of	
  Early	
  Anglo-­‐Saxon	
  Coinage:	
  Sixth	
  to	
  Eighth	
  Centuries	
  (Oxford,	
  
2003),	
  17.	
  
699	
  Heslop	
  considers	
  the	
  ‘orb	
  and	
  sceptre’	
  image	
  to	
  have	
  been	
  borrowed	
  unchanged	
  from	
  the	
  
Ottonians.	
  	
  Heslop,	
  “Seals,”	
  301.	
  	
  



	
   225	
  

should	
  not	
  be	
  too	
  definitive	
  in	
  seeing	
  it	
  as	
  an	
  attribute	
  of	
  imperial	
  rather	
  than	
  

royal	
  power.	
  	
  Another	
  attribute,	
  which	
  appears	
  on	
  some	
  German	
  and	
  English	
  

seals,	
  is	
  a	
  bird.	
  	
  In	
  the	
  German	
  context	
  the	
  bird	
  is	
  normally	
  interpreted	
  as	
  

depicting	
  an	
  eagle,	
  an	
  imperial	
  symbol.	
  	
  In	
  the	
  English	
  tradition	
  it	
  is	
  considered	
  a	
  

dove.	
  	
  This	
  is	
  a	
  problematic	
  assertion	
  because	
  the	
  bird	
  is	
  associated	
  with	
  Edward	
  

the	
  Confessor,	
  even	
  though	
  the	
  only	
  witness	
  to	
  a	
  bird	
  on	
  his	
  seal	
  is	
  a	
  Westminster	
  

forgery,	
  and	
  that	
  the	
  explanation	
  for	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  bird	
  on	
  his	
  seal	
  is	
  that	
  it	
  

was	
  copied	
  from	
  German	
  seals,	
  an	
  important	
  prototype	
  for	
  Edward’s,	
  in	
  which	
  

case	
  surely	
  it	
  should	
  be	
  considered	
  an	
  eagle	
  rather	
  than	
  a	
  dove.700	
  	
  William	
  the	
  

Conqueror	
  and	
  William	
  Rufus	
  did	
  not	
  adopt	
  the	
  bird	
  motif,	
  but	
  it	
  was	
  readopted	
  

by	
  Henry	
  I,	
  Stephen	
  and	
  Henry	
  II.	
  

	
  

In	
  her	
  discussion	
  of	
  early	
  Anglo-­‐Saxon	
  coinage,	
  Anna	
  Gannon	
  asked	
  the	
  question,	
  

‘is	
  the	
  iconography	
  always	
  unequivocal	
  or	
  can	
  we	
  detect	
  plays	
  and	
  shifts	
  in	
  the	
  

layering	
  of	
  meaning,	
  therefore	
  postulating	
  audiences	
  of	
  varying	
  sophistication	
  

and	
  multiple	
  roles	
  for	
  the	
  coinage’?701	
  	
  This	
  question	
  seems	
  equally	
  relevant	
  in	
  the	
  

context	
  of	
  seals.	
  	
  Is	
  it	
  actually	
  possible	
  or	
  even	
  desirable	
  to	
  identify	
  a	
  particular	
  

species	
  of	
  bird?	
  	
  Dolley	
  and	
  Jones	
  were	
  certainly	
  right	
  in	
  challenging	
  the	
  

description	
  of	
  the	
  birds	
  on	
  the	
  reverse	
  of	
  one	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor’s	
  coin	
  

types.702	
  	
  Previously	
  the	
  birds	
  had	
  been	
  designated	
  martlets,	
  but	
  it	
  is	
  clearly	
  

anachronistic	
  to	
  apply	
  this	
  heraldic	
  description	
  to	
  tenth-­‐century	
  coinage.	
  Dolley	
  

and	
  Jones	
  asserted	
  that	
  the	
  birds	
  should	
  be	
  considered	
  eagles	
  and	
  this	
  

interpretation	
  would	
  fit	
  with	
  the	
  suggestion	
  that	
  it	
  is	
  an	
  eagle,	
  adopted	
  from	
  the	
  

German	
  model,	
  that	
  is	
  found	
  on	
  his	
  seal.703	
  	
  Instead	
  of	
  fixing	
  one	
  meaning	
  for	
  the	
  

bird	
  in	
  a	
  German	
  context	
  and	
  another	
  in	
  an	
  English,	
  we	
  should	
  be	
  open	
  to	
  the	
  fact	
  

that,	
  especially	
  in	
  this	
  time	
  before	
  the	
  development	
  of	
  rigid	
  rules	
  for	
  heraldry,	
  

competing	
  meanings	
  could	
  be	
  implicit	
  in	
  the	
  same	
  symbol	
  at	
  the	
  same	
  time,	
  and	
  

that	
  interpretations	
  could	
  change	
  over	
  time.	
  	
  The	
  bird	
  on	
  English	
  seals	
  is	
  a	
  clear	
  

                                                             
700	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “The	
  King	
  Enthroned,”	
  63.	
  
701	
  Gannon,	
  The	
  Iconography	
  of	
  Early	
  Anglo-­‐Saxon	
  Coinage,	
  3.	
  
702	
  Reginald	
  H.M.	
  Dolley	
  and	
  F.	
  Elmore	
  Jones,	
  “A	
  New	
  Suggestion	
  Concerning	
  the	
  So-­‐called	
  
‘Martlets’	
  in	
  the	
  	
  ’Arms	
  of	
  St.	
  Edward,”	
  in	
  Anglo-­‐Saxon	
  Coins:	
  Studies	
  Presented	
  to	
  F.M.	
  Stenton	
  on	
  
the	
  Occasion	
  of	
  His	
  80th	
  Birthday,	
  17	
  May	
  1960,	
  ed.	
  Reginald	
  H.M.	
  Dolley	
  (London,	
  1961),	
  215–
226.	
  
703	
  Ibid.,	
  222.	
  



	
   226	
  

example	
  of	
  the	
  same	
  symbol	
  having	
  different	
  meanings	
  in	
  different	
  contexts.	
  	
  For	
  

Edward	
  the	
  Confessor	
  the	
  inclusion	
  of	
  a	
  bird	
  on	
  his	
  seal	
  was	
  clearly	
  a	
  reference	
  to	
  

the	
  imperial	
  eagle.	
  	
  By	
  the	
  time	
  of	
  the	
  reintroduction	
  of	
  a	
  bird	
  it	
  was	
  a	
  clear	
  

reference	
  to	
  the	
  Confessor	
  himself.	
  	
  The	
  species	
  of	
  the	
  bird	
  was	
  not	
  of	
  

importance.	
  	
  Later	
  tradition	
  dictated	
  that	
  in	
  an	
  English	
  context	
  birds	
  on	
  items	
  of	
  

insignia	
  were	
  doves.	
  	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  for	
  example,	
  describes	
  a	
  sceptre	
  topped	
  

with	
  a	
  dove	
  in	
  the	
  procession	
  during	
  Richard	
  I’s	
  inauguration.704	
  	
  By	
  this	
  point	
  

doves	
  were	
  associated	
  with	
  the	
  Confessor,	
  an	
  association	
  that	
  Henry	
  III	
  would	
  

later	
  exploit	
  more	
  fully.705	
  

	
  

An	
  item	
  of	
  regalia	
  that	
  only	
  appears	
  as	
  part	
  of	
  the	
  enthroned	
  design	
  on	
  English	
  

royal	
  seals	
  is	
  the	
  sword.	
  	
  Jane	
  Martindale	
  has	
  seen	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  sword	
  on	
  

seals	
  and	
  tomb	
  effigies	
  as	
  epitomising	
  the	
  difference	
  between	
  the	
  ‘militaristic’	
  

self-­‐image	
  of	
  the	
  Anglo-­‐Normans	
  and	
  Angevins	
  and	
  the	
  ‘pacific’	
  image	
  the	
  

Capetians	
  used	
  on	
  their	
  seals.706	
  	
  But	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  sword	
  first	
  appeared	
  on	
  the	
  

seal	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor,	
  a	
  king	
  not	
  noted	
  for	
  his	
  war-­‐like	
  demeanour,	
  rather	
  

undermines	
  any	
  assertion	
  that	
  its	
  presence	
  is	
  linked	
  to	
  the	
  Norman	
  Conquest.	
  	
  

Indeed,	
  in	
  the	
  earlier	
  part	
  of	
  this	
  period	
  its	
  inclusion	
  on	
  the	
  seal	
  might	
  well	
  be	
  in	
  

imitation	
  of	
  the	
  Confessor,	
  as	
  with	
  the	
  orb	
  topped	
  with	
  a	
  cross	
  and	
  bird	
  discussed	
  

in	
  the	
  previous	
  paragraph.	
  	
  In	
  any	
  case,	
  as	
  we	
  have	
  seen,	
  the	
  sword	
  was	
  an	
  item	
  

associated	
  with	
  royal	
  consecration	
  and	
  the	
  defence	
  of	
  the	
  church,	
  it	
  also	
  had	
  

Davidic	
  associations,	
  stressed	
  in	
  the	
  inauguration	
  liturgy	
  through	
  the	
  allusion	
  to	
  

Psalm	
  44.707	
  	
  Moreover,	
  Emma	
  Mason,	
  in	
  a	
  discussion	
  of	
  the	
  legendary	
  swords	
  

such	
  as	
  Durendal	
  and	
  Excalibur	
  that	
  were	
  connected	
  with	
  the	
  Plantagenet	
  kings,	
  

remarked	
  on	
  the	
  fact	
  that	
  swords	
  used	
  ceremonially	
  and	
  those	
  used	
  in	
  battle	
  

were	
  differentiated.	
  	
  King	
  John	
  claimed	
  to	
  possess	
  the	
  sword	
  of	
  Tristan,	
  but	
  in	
  

instructions	
  concerning	
  the	
  delivery	
  of	
  his	
  regalia	
  listed	
  separately	
  the	
  sword	
  

that	
  was	
  made	
  for	
  his	
  coronation.708	
  

                                                             
704	
  Roger	
  of	
  Howden,	
  Chronica,	
  1870,	
  3:9–10.	
  
705	
  Carpenter,	
  “The	
  Burial	
  of	
  King	
  Henry	
  III,	
  the	
  Regalia	
  and	
  Royal	
  Ideology,”	
  441.	
  
706	
  Jane	
  Martindale,	
  “The	
  Sword	
  on	
  the	
  Stone:	
  Some	
  Resonances	
  of	
  a	
  Medieval	
  Symbol	
  of	
  Power,”	
  
ANS	
  15	
  (1992):	
  229–230.	
  	
  
707	
  See	
  above	
  pp.	
  109-­‐112	
  for	
  the	
  role	
  of	
  the	
  sword	
  in	
  the	
  liturgy.	
  
708	
  Emma	
  Mason,	
  “The	
  Hero’s	
  Invincible	
  Weapon:	
  An	
  Aspect	
  of	
  Angevin	
  Propaganda,”	
  in	
  The	
  
Ideals	
  and	
  Practice	
  of	
  Medieval	
  Knighthood	
  III,	
  ed.	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Ruth	
  Harvey	
  
(Woodbridge,	
  1990),	
  133.	
  



	
   227	
  

	
  

That	
  in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  enthroned	
  image	
  this	
  sword	
  should	
  be	
  interpreted	
  as	
  of	
  

symbolic	
  rather	
  than	
  martial	
  significance	
  is	
  suggested	
  by	
  the	
  seal	
  of	
  Henry	
  the	
  

Young	
  King.	
  	
  The	
  Young	
  King	
  is	
  depicted	
  on	
  his	
  seal	
  crowned,	
  enthroned	
  and	
  

holding	
  items	
  of	
  regalia.	
  	
  As	
  only	
  two	
  impressions	
  and	
  a	
  fragment	
  of	
  the	
  Young	
  

King’s	
  seal	
  survive,	
  none	
  of	
  which	
  are	
  in	
  particularly	
  good	
  condition,	
  there	
  is	
  

some	
  disagreement	
  as	
  to	
  what	
  exactly	
  the	
  Young	
  King	
  holds,	
  with	
  some	
  seeing	
  an	
  

orb	
  topped	
  with	
  a	
  long	
  cross	
  and	
  other	
  a	
  short	
  sceptre	
  in	
  his	
  right	
  hand.709	
  	
  What	
  

is	
  apparent	
  is	
  that	
  he	
  does	
  not	
  hold	
  a	
  sword	
  in	
  either	
  hand.	
  	
  R.J.	
  Smith	
  has	
  linked	
  

this	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  Young	
  King	
  lacked	
  a	
  territorial	
  role	
  and	
  has	
  commented,	
  

‘if	
  the	
  sword	
  in	
  the	
  royal	
  seal	
  and	
  on	
  the	
  ducal	
  seal	
  were	
  the	
  symbols	
  of	
  active	
  

authority,	
  then	
  the	
  Young	
  King’s	
  swordless	
  seal	
  was	
  the	
  sign	
  of	
  an	
  heir	
  in	
  

waiting’.710	
  	
  Smith’s	
  explanation	
  for	
  the	
  lack	
  of	
  sword	
  on	
  the	
  Young	
  King’s	
  seal	
  is	
  

comparable	
  with	
  Grant	
  Simpson’s	
  decoding	
  of	
  a	
  seal	
  from	
  the	
  minority	
  of	
  

Alexander	
  III	
  in	
  Scotland.711	
  	
  Simpson	
  noted	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  seal	
  from	
  Alexander’s	
  

minority	
  was	
  physically	
  smaller	
  than	
  the	
  great	
  seal	
  of	
  his	
  majority	
  and	
  also	
  had	
  

different	
  iconographical	
  elements.	
  	
  Significantly	
  Alexander	
  III	
  does	
  hold	
  a	
  sword,	
  

but	
  it	
  rests	
  across	
  his	
  lap,	
  which	
  Simpson	
  interprets	
  as	
  signifying	
  that	
  the	
  child	
  

king	
  could	
  not	
  yet	
  actively	
  dispense	
  justice.712	
  	
  	
  

	
  

All	
  the	
  reigning	
  kings	
  of	
  England,	
  from	
  Edward	
  to	
  John,	
  featured	
  a	
  sword	
  on	
  their	
  

great	
  seals.	
  	
  On	
  the	
  ‘B’	
  seal	
  of	
  Henry	
  III	
  the	
  sword	
  was	
  replaced	
  with	
  a	
  sceptre,	
  an	
  

item	
  of	
  regalia	
  that	
  had	
  appeared	
  on	
  the	
  seals	
  of	
  Richard	
  and	
  John	
  in	
  place	
  of	
  the	
  

orb.713	
  In	
  his	
  adoption	
  of	
  a	
  sceptre	
  Richard	
  I	
  reintroduced	
  an	
  attribute	
  that	
  had	
  

appeared	
  on	
  Edward	
  the	
  Confessor’s	
  two-­‐sided	
  enthroned	
  design.	
  	
  He	
  also	
  

adopted	
  an	
  item	
  of	
  insignia	
  that	
  had	
  appeared	
  on	
  French	
  and	
  German	
  great	
  seals	
  

                                                             
709	
  The	
  Young	
  King’s	
  seal	
  is	
  discussed	
  in	
  detail	
  by	
  R.	
  J.	
  Smith:	
  R.J.	
  Smith,	
  “Henry	
  II’s	
  Heir:	
  The	
  Acta	
  
and	
  Seal	
  of	
  Henry	
  the	
  Young	
  King,	
  1170-­‐83,”	
  English	
  Historical	
  Review	
  116	
  (2001):	
  304–307.	
  
710	
  Ibid.,	
  312.	
  
711	
  Grant	
  G.	
  Simpson,	
  “Kingship	
  in	
  Miniature:	
  A	
  Seal	
  of	
  Minority	
  of	
  Alexander	
  III,	
  1249-­‐1257,”	
  in	
  
Medieval	
  Scotland:	
  Crown,	
  Lordship	
  and	
  Community:	
  Essays	
  Presented	
  to	
  G.W.S.	
  Barrow,	
  ed.	
  Keith	
  J	
  
Stringer	
  and	
  Alexander	
  Grant	
  (Edinburgh,	
  1993),	
  131–139.	
  
712	
  Ibid.,	
  136.	
  
713	
  Paul	
  Binski	
  has	
  discussed	
  the	
  new	
  design	
  of	
  Henry	
  III’s	
  second	
  seal,	
  which	
  was	
  under	
  the	
  
express	
  directions	
  of	
  the	
  king.	
  	
  The	
  replacing	
  of	
  the	
  sword	
  with	
  a	
  sceptre	
  was	
  not	
  received	
  
positively	
  by	
  contemporaries	
  who	
  interpreted	
  it	
  as	
  fulfilling	
  a	
  prophecy	
  of	
  Merlin.	
  	
  Binski,	
  
Westminster	
  Abbey	
  and	
  the	
  Plantagenets,	
  84–86.	
  



	
   228	
  

throughout	
  this	
  period.	
  	
  Sceptres	
  are	
  thus	
  another	
  iconographical	
  element	
  shared	
  

by	
  all	
  three	
  siglliographic	
  traditions,	
  which	
  is	
  unsurprising	
  given	
  that	
  both	
  longer	
  

sceptres	
  and	
  shorter	
  rods	
  featured	
  in	
  the	
  inauguration	
  ceremonies	
  in	
  all	
  three	
  

realms.	
  	
  The	
  sceptres	
  and	
  rods	
  are	
  topped	
  with	
  a	
  variety	
  of	
  motifs,	
  including	
  a	
  

lily,	
  a	
  cross	
  and	
  a	
  bird.	
  	
  It	
  might	
  be	
  tempting	
  to	
  see	
  such	
  details	
  as	
  representing	
  

actual	
  royal	
  insignia,	
  but	
  as	
  should	
  be	
  clear	
  by	
  now,	
  such	
  identifications	
  are	
  not	
  

sustainable.	
  	
  As	
  suggested	
  above,	
  the	
  varying	
  of	
  sceptre	
  tops	
  might	
  also	
  just	
  

reflect	
  a	
  desire	
  to	
  differentiate	
  a	
  seal	
  from	
  that	
  of	
  one’s	
  predecessor,	
  though	
  it	
  is	
  

notable	
  that	
  the	
  lily	
  or	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  is	
  the	
  only	
  sceptre	
  design	
  that	
  appears	
  on	
  

seals	
  from	
  all	
  three	
  realms.	
  	
  This	
  indicates	
  that	
  the	
  meaning	
  of	
  the	
  sceptre	
  lies	
  not	
  

solely	
  in	
  its	
  association	
  with	
  royal	
  power.	
  	
  Heslop	
  has	
  argued,	
  in	
  the	
  context	
  of	
  

seals	
  from	
  ecclesiastical	
  communities	
  dedicated	
  to	
  the	
  Virgin	
  Mary,	
  that	
  the	
  rod	
  

should	
  not	
  just	
  be	
  seen	
  as	
  an	
  item	
  of	
  royal	
  regalia,	
  but	
  as	
  a	
  reference	
  to	
  the	
  rod	
  of	
  

Jesse	
  and	
  the	
  Incarnation.714	
  	
  The	
  sacred	
  associations	
  that	
  Heslop	
  posits	
  for	
  

conventual	
  and	
  monastic	
  seals	
  should	
  not	
  be	
  ruled	
  out	
  in	
  the	
  context	
  of	
  

monarchical	
  seals.	
  	
  Indeed	
  Marian	
  associations	
  are	
  to	
  be	
  expected	
  in	
  this	
  period	
  

when	
  monarchs	
  explicitly	
  associated	
  their	
  rule	
  with	
  that	
  of	
  Christ.	
  

	
  

Marian	
  references	
  are	
  particularly	
  prominent	
  on	
  French	
  royal	
  seals.	
  	
  Philip	
  I	
  and	
  

Louis	
  VI	
  are	
  both	
  depicted	
  holding	
  two	
  sceptres.	
  	
  In	
  their	
  right	
  hands	
  they	
  carry	
  a	
  

shorter	
  rod	
  topped	
  with	
  three	
  pointed	
  leaves,	
  that	
  Dalas	
  suggests	
  might	
  represent	
  

a	
  palm.715	
  	
  In	
  their	
  left	
  hands	
  they	
  hold	
  a	
  longer	
  sceptre,	
  topped	
  with	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys.	
  	
  

Louis	
  VII’s	
  seal	
  saw	
  a	
  further	
  development	
  in	
  the	
  use	
  of	
  the	
  fleur-­‐de-­‐lys.	
  	
  The	
  king	
  

is	
  no	
  longer	
  depicted	
  with	
  both	
  arms	
  outstretched.	
  	
  Instead	
  his	
  left	
  hand,	
  resting	
  

on	
  his	
  knee,	
  grips	
  a	
  sceptre	
  topped	
  by	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  enclosed	
  in	
  a	
  square.	
  	
  His	
  

outstretched	
  right	
  arm	
  simply	
  holds	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys.	
  	
  The	
  flower	
  is	
  no	
  longer	
  the	
  

decoration	
  on	
  the	
  end	
  of	
  an	
  item	
  of	
  regalia,	
  but	
  a	
  symbol	
  in	
  its	
  own	
  right,	
  stressing	
  

the	
  importance	
  of	
  Mary	
  to	
  Capetian	
  images	
  of	
  kingship.	
  	
  Louis	
  VII’s	
  pose	
  and	
  

insignia	
  were	
  directly	
  copied	
  by	
  Philip	
  Augustus	
  and	
  Louis	
  VIII,	
  whose	
  seal	
  

introduced	
  further	
  embellishment	
  to	
  the	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  design.	
  Louis	
  IX	
  is	
  similarly	
  

depicted,	
  although	
  the	
  lily	
  at	
  the	
  end	
  of	
  his	
  sceptre	
  is	
  no	
  longer	
  surrounded	
  by	
  a	
  

                                                             
714	
  Heslop,	
  “The	
  Virgin	
  Mary’s	
  Regalia	
  and	
  Twelfth-­‐Century	
  English	
  Seals,”	
  59.	
  
715	
  Dalas,	
  Les	
  sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence,	
  143.	
  



	
   229	
  

square.	
  	
  The	
  edges	
  of	
  Louis	
  IX’s	
  tunic	
  are	
  also	
  decorated	
  with	
  a	
  repeating	
  fleur-­‐de-­‐

lys	
  design.	
  	
  The	
  reigning	
  kings	
  and	
  emperors	
  in	
  England	
  and	
  France	
  did	
  not	
  

deploy	
  the	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  with	
  quite	
  such	
  abandon	
  on	
  their	
  seals,	
  using	
  the	
  flower	
  as	
  

a	
  decorative	
  feature	
  on	
  items	
  of	
  insignia	
  rather	
  than	
  as	
  an	
  item	
  of	
  regalia	
  in	
  its	
  

own	
  right.	
  	
  However,	
  as	
  we	
  shall	
  see	
  when	
  we	
  turn	
  to	
  queenly	
  seals,	
  overt	
  Marian	
  

allusions	
  were	
  not	
  restricted	
  to	
  the	
  Capetians.	
  

	
  

Illustration	
  10	
  

Great	
  Seals	
  of	
  Richard	
  I	
  

	
  
Richard	
  ‘A’	
  (obverse)	
  	
   	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Richard	
  ‘B’	
  (obverse)	
  

	
  

The	
  majority	
  of	
  royal	
  seals	
  from	
  England,	
  France	
  and	
  Germany	
  do	
  not	
  have	
  

anything	
  in	
  the	
  background,	
  but	
  occasionally	
  there	
  are	
  iconographic	
  elements	
  in	
  

the	
  field	
  that	
  demand	
  explanation.	
  	
  Sometimes	
  they	
  appear	
  to	
  be	
  space-­‐fillers	
  or	
  a	
  

way	
  of	
  differentiating	
  a	
  seal	
  from	
  the	
  seal	
  of	
  a	
  predecessor	
  or	
  indeed	
  between	
  

successive	
  seals	
  of	
  an	
  individual	
  king.	
  	
  Thus	
  the	
  quartefeuille	
  cross	
  in	
  the	
  field	
  of	
  

the	
  seal	
  of	
  Louis	
  VI	
  of	
  France	
  sets	
  it	
  apart	
  from	
  the	
  ‘B’	
  seal	
  of	
  his	
  father	
  Philip	
  I,	
  on	
  

which	
  it	
  was	
  based,	
  and	
  the	
  ‘C’	
  seal	
  of	
  Henry	
  I	
  of	
  England	
  can	
  be	
  distinguished	
  

from	
  his	
  earlier	
  two	
  seals	
  due	
  to	
  the	
  addition	
  of	
  two	
  decorative	
  stars	
  or	
  crosses	
  

flanking	
  the	
  enthroned	
  king.	
  	
  However,	
  the	
  elements	
  in	
  the	
  field	
  can	
  also	
  convey	
  

meaning,	
  and	
  this	
  is	
  surely	
  the	
  case	
  on	
  the	
  seals	
  of	
  Richard	
  I	
  in	
  England	
  

(Illustration	
  10).	
  	
  That	
  the	
  features	
  in	
  the	
  field	
  of	
  Richard’s	
  seals	
  should	
  not	
  be	
  

considered	
  merely	
  to	
  be	
  ‘curious	
  emblematic	
  additions’	
  as	
  asserted	
  by	
  Heslop,	
  is	
  



	
   230	
  

suggested	
  by	
  the	
  fact	
  that	
  very	
  similar	
  features	
  appear	
  on	
  the	
  imperial	
  seal	
  of	
  Otto	
  

IV.716	
  	
  	
  

	
  

On	
  his	
  ‘A’	
  seal	
  Richard	
  is	
  shown	
  enthroned	
  flanked	
  by	
  a	
  symmetrical	
  arrangement	
  

of	
  plant,	
  crescent	
  moon	
  and	
  either	
  a	
  star	
  or	
  small	
  sun.717	
  	
  That	
  this	
  might	
  be	
  a	
  sun	
  

rather	
  than	
  a	
  star	
  is	
  suggested	
  by	
  the	
  design	
  on	
  his	
  ‘B’	
  seal	
  in	
  which	
  Richard	
  is	
  

flanked	
  by	
  a	
  crescent	
  moon	
  on	
  the	
  left	
  and	
  a	
  sun	
  on	
  the	
  right.	
  	
  This	
  design	
  finds	
  an	
  

exact	
  imitation	
  on	
  the	
  imperial	
  seal	
  of	
  Otto	
  IV,	
  an	
  iconographical	
  borrowing	
  that	
  is	
  

indicative	
  of	
  the	
  close	
  relationship	
  between	
  these	
  two	
  monarchs.718	
  	
  It	
  has	
  been	
  

suggested	
  that	
  Otto	
  IV’s	
  seal	
  matrix	
  was	
  in	
  fact	
  made	
  either	
  in	
  England	
  or	
  in	
  the	
  

Plantagenet	
  lands	
  on	
  the	
  continent.719	
  	
  Rainer	
  Kahsnitz	
  has	
  interpreted	
  the	
  sun	
  

and	
  moon	
  as	
  symbols	
  of	
  world-­‐wide	
  dominion	
  (Weltherrschaft)	
  that	
  had	
  been	
  

occasionally	
  associated	
  with	
  royal	
  rule	
  from	
  Carolingian	
  times.720	
  	
  However,	
  the	
  

sun	
  and	
  the	
  moon	
  could	
  be	
  seen	
  as	
  an	
  allusion	
  to	
  the	
  Book	
  of	
  Revelation	
  and	
  the	
  

breaking	
  of	
  the	
  sixth	
  seal,	
  which	
  saw	
  the	
  sun	
  turn	
  black	
  as	
  sackcloth	
  and	
  the	
  moon	
  

red	
  as	
  blood.721	
  	
  The	
  design	
  is	
  also	
  reminiscent	
  of	
  Crucifixion	
  miniatures,	
  in	
  which	
  

the	
  crucified	
  Christ	
  is	
  often	
  depicted	
  flanked	
  by	
  the	
  sun	
  and	
  moon,	
  sometimes	
  

personified	
  and	
  shown	
  mourning.	
  	
  German	
  royal	
  interest	
  in	
  this	
  motif	
  is	
  

evidenced	
  in	
  the	
  depiction	
  of	
  an	
  unidentified	
  king	
  on	
  an	
  ivory	
  panel	
  dating	
  from	
  

the	
  early	
  twelfth	
  century.722	
  	
  On	
  this	
  panel,	
  now	
  part	
  of	
  the	
  Liebieghaus	
  sculpture	
  

collection	
  in	
  Frankfurt	
  am	
  Main,	
  a	
  king,	
  who	
  has	
  taken	
  off	
  his	
  crown	
  and	
  placed	
  it	
  

on	
  the	
  ground	
  before	
  him,	
  and	
  an	
  abbot	
  kneel	
  on	
  opposite	
  sides	
  at	
  the	
  base	
  of	
  a	
  

cross	
  to	
  which	
  Christ	
  is	
  nailed.	
  	
  Christ	
  is	
  flanked	
  by	
  two	
  saints,	
  presumably	
  the	
  

                                                             
716	
  Heslop,	
  “Seals,”	
  304.	
  
717	
  The	
  plants	
  have	
  traditionally	
  been	
  considered	
  broom	
  flowers,	
  the	
  flowers	
  from	
  which	
  the	
  
Plantagenets	
  are	
  supposed	
  to	
  have	
  drawn	
  their	
  name.	
  	
  For	
  the	
  origin	
  of	
  this	
  name	
  see	
  Jim	
  
Bradbury,	
  “Fulk	
  le	
  Réchin	
  and	
  the	
  Origin	
  of	
  the	
  Plantagenets,”	
  in	
  Studies	
  in	
  Medieval	
  History	
  
Presented	
  to	
  R.	
  Allen	
  Brown,	
  ed.	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill,	
  Christopher	
  J.	
  Holdsworth	
  and	
  Janet	
  L.	
  
Nelson	
  (Woodbridge,	
  1989),	
  40-­‐41.	
  	
  	
  
718	
  The	
  son	
  of	
  Henry	
  the	
  Lion	
  and	
  the	
  English	
  princess	
  Matilda,	
  Otto	
  IV	
  had	
  grown	
  up	
  at	
  the	
  
Plantagenet	
  court	
  and	
  was	
  supported	
  in	
  his	
  struggle	
  for	
  the	
  Empire	
  by	
  his	
  uncle	
  Richard	
  I	
  of	
  
England.	
  
719	
  Kahsnitz,	
  “Siegel	
  und	
  Goldbullen,”	
  25.	
  
720	
  Ibid.	
  
721	
  Revelation	
  6:12	
  
722	
  This	
  panel,	
  which	
  was	
  originally	
  a	
  book	
  cover,	
  is	
  reproduced	
  as	
  catalogue	
  entry	
  33	
  in	
  Laura	
  
Hegg,	
  Simone	
  Heimann,	
  and	
  Sabine	
  Kaufmann,	
  eds.,	
  Die	
  Salier.	
  Macht	
  im	
  Wandel:	
  Katalog	
  
(Munich,	
  2006),	
  58–60.	
  	
  It	
  was	
  made	
  in	
  the	
  Maas	
  region	
  and	
  for	
  this	
  reason	
  it	
  has	
  been	
  suggested	
  
that	
  the	
  king	
  depicted	
  is	
  Henry	
  IV,	
  who	
  died	
  in	
  Liège	
  in	
  1106.	
  



	
   231	
  

Virgin	
  Mary	
  and	
  John	
  the	
  Baptist,	
  and	
  above	
  the	
  arms	
  of	
  the	
  cross	
  are	
  to	
  be	
  found	
  

roundels	
  containing	
  personifications	
  of	
  the	
  sun	
  and	
  the	
  moon.	
  

	
  

Illustration	
  11	
  

Crucifixion	
  Miniature	
  from	
  the	
  Arundel	
  Psalter	
  

	
  

	
  
British	
  Library	
  MS	
  Arundel	
  60,	
  f.	
  52v.	
  	
  

	
  

A	
  different	
  iconographical	
  motif	
  sometimes	
  found	
  in	
  depictions	
  of	
  the	
  Crucifixion	
  

is	
  the	
  presence	
  of	
  two	
  trees,	
  rather	
  than	
  two	
  saints,	
  flanking	
  the	
  Cross.	
  	
  This	
  

variation	
  can	
  be	
  seen	
  in	
  a	
  miniature	
  from	
  the	
  Arundel	
  Psalter,	
  produced	
  in	
  

Winchester	
  in	
  the	
  final	
  quarter	
  of	
  the	
  eleventh	
  century	
  (Illustration	
  11).	
  	
  Here	
  the	
  

trees	
  represent	
  the	
  two	
  trees	
  of	
  the	
  Garden	
  of	
  Eden;	
  the	
  Tree	
  of	
  Life	
  and	
  the	
  Tree	
  



	
   232	
  

of	
  the	
  Knowledge	
  of	
  Good	
  and	
  Evil.	
  	
  Their	
  presence	
  either	
  side	
  of	
  the	
  Cross	
  can	
  be	
  

interpreted	
  as	
  demonstrating	
  that,	
  through	
  His	
  sacrifice,	
  mankind	
  has	
  been	
  

redeemed	
  and	
  can	
  once	
  more	
  enter	
  Paradise.	
  	
  With	
  this	
  iconographical	
  motif	
  in	
  

mind	
  it	
  is	
  worth	
  re-­‐examining	
  Richard’s	
  ‘A’	
  seal,	
  on	
  which	
  he	
  is	
  pictured	
  flanked	
  

by	
  plants	
  in	
  addition	
  to	
  the	
  two	
  crescent	
  moons	
  and	
  stars/suns.	
  	
  The	
  way	
  the	
  king	
  

is	
  depicted	
  with	
  his	
  arms	
  outstretched	
  echoes	
  the	
  cruciform	
  shape	
  of	
  the	
  Cross.	
  	
  

Whether	
  we	
  can	
  go	
  so	
  far	
  as	
  to	
  see	
  the	
  designs	
  of	
  Richard	
  and	
  Otto’s	
  seals	
  as	
  

deliberately	
  presenting	
  these	
  monarchs	
  as	
  analogous	
  to	
  Christ	
  on	
  the	
  Cross	
  

remains	
  a	
  matter	
  of	
  conjecture,	
  but	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  crescent	
  moon	
  and	
  star	
  motif	
  

was	
  often	
  found	
  on	
  Crusader	
  coins	
  in	
  this	
  period,	
  particularly	
  from	
  Tripoli,	
  

suggests	
  that	
  these	
  ‘curious	
  emblematic	
  additions’	
  were	
  intentional	
  Christological	
  

references.723	
  	
  Richard	
  the	
  Lionheart’s	
  devotion	
  to	
  Crusading	
  requires	
  no	
  

introduction,	
  whereas	
  Otto	
  IV’s	
  is	
  less	
  well	
  known.	
  	
  Although	
  his	
  insecure	
  position	
  

in	
  Germany	
  meant	
  that	
  he	
  never	
  actively	
  took	
  part	
  in	
  a	
  Crusade,	
  Rudolf	
  Hiestand	
  

has	
  pointed	
  out	
  that	
  he	
  had	
  not	
  only	
  taken	
  the	
  Cross	
  in	
  private	
  on	
  the	
  day	
  of	
  his	
  

consecration	
  as	
  king,	
  but,	
  remembering	
  his	
  unfulfilled	
  vow,	
  he	
  left	
  gifts	
  in	
  his	
  will	
  

to	
  pay	
  for	
  others	
  to	
  fight	
  on	
  his	
  behalf	
  for	
  the	
  Holy	
  Sepulchre.724	
  

	
  

A	
  further	
  feature	
  common	
  to	
  the	
  enthroned	
  design	
  from	
  all	
  three	
  realms	
  is	
  the	
  

presence	
  of	
  an	
  inscription	
  around	
  the	
  edge	
  of	
  the	
  seal.	
  	
  With	
  the	
  exception	
  of	
  the	
  

inscription	
  on	
  William	
  the	
  Conqueror’s	
  seal,	
  which	
  comprised	
  two	
  hexameters,	
  

the	
  inscriptions	
  are	
  formulaic	
  and	
  link	
  the	
  monarch	
  by	
  title	
  to	
  the	
  peoples	
  or	
  area	
  

he	
  claimed	
  authority	
  over,	
  in	
  a	
  fashion	
  consonant	
  with	
  the	
  intitulatio	
  discussed	
  in	
  

the	
  previous	
  chapter.725	
  	
  For	
  example,	
  the	
  seal	
  of	
  Henry	
  I	
  of	
  France	
  bears	
  the	
  

inscription	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRACIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  and	
  that	
  of	
  Henry	
  I	
  of	
  

England	
  the	
  inscription	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM.	
  	
  Here	
  we	
  see	
  

that	
  although	
  the	
  designation	
  Dei	
  gratia	
  was	
  not	
  part	
  of	
  the	
  king’s	
  title	
  in	
  charters	
  
                                                             
723	
  John	
  Porteous,	
  “Crusader	
  Coinage	
  with	
  Greek	
  or	
  Latin	
  Inscriptions,”	
  in	
  A	
  History	
  of	
  the	
  
Crusades:	
  The	
  Impact	
  of	
  the	
  Crusades	
  on	
  Europe,	
  ed.	
  Harry	
  W.	
  Hazard	
  and	
  Norman	
  P.	
  Zacour,	
  vol.	
  6	
  
(Madison,	
  1989),	
  376.	
  
724	
  Rudolf	
  Hiestand,	
  “Kingship	
  and	
  Crusade	
  in	
  Twelfth-­‐century	
  Germany,”	
  in	
  England	
  and	
  
Germany	
  in	
  the	
  High	
  Middle	
  Ages,	
  ed.	
  Alfred	
  Haverkamp	
  and	
  Hanna	
  Vollrath	
  (Oxford,	
  1996),	
  246.	
  	
  
The	
  moon	
  and	
  star/sun	
  also	
  feature	
  on	
  Frederick	
  II’s	
  first	
  seal	
  as	
  king	
  of	
  Sicily.	
  	
  Here	
  they	
  could	
  
perhaps	
  be	
  interpreted	
  as	
  Frederick	
  appropriating	
  symbols	
  from	
  Otto	
  IV’s	
  iconographic	
  canon	
  in	
  
order	
  to	
  stress	
  his	
  rightful	
  claim	
  to	
  the	
  throne	
  of	
  Germany	
  as	
  well	
  as	
  Sicily.	
  	
  
725	
  T.A.	
  Heslop,	
  “English	
  Seals	
  from	
  the	
  Mid-­‐ninth	
  Century	
  to	
  c.1100,”	
  Journal	
  of	
  the	
  British	
  
Archaeological	
  Association	
  132	
  (1980):	
  10.	
  	
  	
  



	
   233	
  

in	
  England	
  until	
  the	
  1170s,	
  the	
  kings	
  of	
  England	
  had	
  been	
  so	
  proclaimed	
  on	
  their	
  

seals	
  since	
  the	
  reign	
  of	
  William	
  Rufus.	
  	
  The	
  French	
  designation	
  REX	
  FRANCORUM	
  

remained	
  static	
  throughout	
  this	
  period,	
  as	
  Schneidmüller	
  has	
  emphasised,	
  

whereas	
  in	
  contrast	
  in	
  England	
  John	
  began	
  to	
  style	
  himself	
  REX	
  ANGLIE	
  rather	
  

than	
  REX	
  ANGLORUM	
  on	
  his	
  seals.	
  	
  As	
  has	
  been	
  suggested	
  in	
  the	
  previous	
  chapter	
  

undue	
  attention	
  should	
  not	
  be	
  paid	
  to	
  this	
  shift.726	
  	
  Seal	
  evidence	
  confirms	
  this	
  

view.	
  	
  The	
  adoption	
  of	
  the	
  shortened	
  territorial	
  form	
  can	
  be	
  linked	
  to	
  John’s	
  wish	
  

to	
  style	
  himself	
  ‘King	
  of	
  England	
  and	
  Lord	
  of	
  Ireland’,	
  thus	
  requiring	
  a	
  shortening	
  

from	
  Anglorum	
  to	
  Anglie	
  simply	
  to	
  fit	
  the	
  whole	
  title	
  into	
  one	
  inscription.	
  	
  

Moreover,	
  we	
  find	
  a	
  much	
  earlier	
  use	
  of	
  the	
  territorial	
  form	
  on	
  a	
  royal	
  seal.	
  	
  The	
  

inscription	
  on	
  the	
  seal	
  of	
  Matilda	
  of	
  Scotland	
  reads	
  +	
  SIGILLUM	
  MATHILDIS	
  

SECUNDAE	
  DEI	
  GRACIA	
  REGINAE	
  ANGLIE.727	
  	
  Here	
  Matilda	
  is	
  self-­‐evidently	
  not	
  

asserting	
  a	
  claim	
  to	
  territorial	
  lordship	
  at	
  odds	
  with	
  the	
  lordship	
  over	
  people	
  

claimed	
  by	
  her	
  husband	
  Henry	
  I.	
  

	
  

German	
  kings	
  are	
  described	
  as	
  ‘rex’	
  on	
  their	
  seals.	
  	
  If	
  the	
  king	
  was	
  crowned	
  

emperor	
  a	
  new	
  seal	
  would	
  be	
  issued	
  identifying	
  him	
  as	
  ‘imperator	
  augustus’.	
  	
  On	
  

his	
  royal	
  seals	
  Henry	
  IV	
  of	
  Germany	
  was	
  referred	
  to	
  as	
  HEINRICUS	
  REX	
  on	
  seal	
  ‘A’	
  

and	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  on	
  seals	
  ‘B’,	
  ‘C’	
  and	
  ‘D’.	
  	
  On	
  his	
  imperial	
  seals	
  he	
  

is	
  styled	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  TERCIUS	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  

AUGUSTUS	
  on	
  seal	
  ‘A’	
  and	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  III	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  

AUGUSTUS	
  on	
  seals	
  ‘B’	
  and	
  ‘C’.	
  	
  Thus	
  while	
  his	
  emperorship	
  was	
  linked	
  to	
  the	
  

Romans,	
  his	
  kingship	
  is	
  not	
  qualified	
  by	
  a	
  people	
  or	
  kingdom.	
  	
  His	
  successor	
  

Henry	
  V	
  however,	
  did	
  link	
  his	
  kingship	
  to	
  a	
  people,	
  and	
  rather	
  than	
  the	
  Germans	
  

or	
  Tuetonici	
  he	
  related	
  his	
  royal	
  rule	
  to	
  the	
  Romans	
  or	
  Romani.	
  	
  As	
  Alfred	
  Gawlik	
  

has	
  pointed	
  out,	
  the	
  significance	
  of	
  this	
  innovation	
  is	
  that	
  it	
  is	
  a	
  clear	
  response	
  to	
  

papal	
  Titelpolitik,	
  that	
  sought	
  to	
  confine	
  Salian	
  rule	
  north	
  of	
  the	
  Alps	
  by	
  

designating	
  the	
  German	
  monarch	
  as	
  Tuetonicorum	
  rex.728	
  	
  That	
  Henry	
  V	
  adopted	
  

the	
  title	
  Romanorum	
  rex	
  on	
  his	
  ‘B’	
  royal	
  seal,	
  a	
  device	
  retained	
  by	
  his	
  successors	
  

on	
  their	
  royal	
  seals,	
  demonstrates	
  that	
  papal	
  efforts	
  during	
  the	
  Investiture	
  

Controversy	
  did	
  little	
  to	
  undermine	
  the	
  self-­‐image	
  of	
  German	
  kings	
  and	
  emperors.	
  	
  
                                                             
726	
  Schneidmüller,	
  “Herrscher	
  über	
  Land	
  und	
  Leute?,”	
  155.	
  	
  See	
  above	
  pp.	
  205-­‐207.	
  
727	
  Heslop,	
  “Seals,”	
  305.	
  
728	
  Gawlik,	
  “Ein	
  neues	
  Siegel	
  Heinrichs	
  V.	
  aus	
  seiner	
  Königszeit,”	
  534.	
  



	
   234	
  

As	
  the	
  Staufen	
  expanded	
  their	
  dominions	
  the	
  edge	
  of	
  the	
  seal	
  ceased	
  to	
  be	
  large	
  

enough	
  to	
  fit	
  the	
  inscription	
  and	
  it	
  occasionally	
  spills	
  over	
  into	
  the	
  background	
  of	
  

the	
  enthroned	
  image.	
  	
  Thus,	
  for	
  example,	
  on	
  the	
  ‘B’	
  imperial	
  seal	
  of	
  Henry	
  VI	
  the	
  

enthroned	
  king	
  is	
  flanked	
  by	
  the	
  words	
  REX	
  SICILIE	
  in	
  addition	
  to	
  the	
  

conventional	
  inscription	
  around	
  the	
  circumference	
  of	
  the	
  seal	
  describing	
  him	
  as	
  

HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS.	
  	
  Following	
  his	
  

marriage	
  to	
  Isabella	
  of	
  Jerusalem	
  in	
  1225,	
  Frederick	
  II	
  had	
  ET	
  REX	
  IERUSALEM	
  

added	
  to	
  the	
  field	
  of	
  his	
  existing	
  seal	
  matrix.	
  

	
  

	
  

Methods	
  of	
  Sealing	
  and	
  Alternative	
  Images	
  

	
  

Although	
  the	
  three	
  monarchies	
  shared	
  the	
  Christological	
  enthroned	
  monarch	
  

motif,	
  there	
  also	
  existed	
  major	
  differences	
  between	
  the	
  seals	
  of	
  the	
  monarchs	
  of	
  

England,	
  France	
  and	
  the	
  Empire,	
  that	
  were	
  related	
  to	
  the	
  methods	
  of	
  sealing	
  used.	
  	
  

German	
  royal	
  and	
  imperial	
  seals	
  were	
  both	
  one-­‐sided.	
  	
  However,	
  the	
  German	
  

kings	
  and	
  emperors	
  also	
  issued	
  documents	
  with	
  bullae,	
  that	
  were	
  two-­‐sided	
  and	
  

made	
  at	
  least	
  partially	
  of	
  metal.	
  	
  While	
  we	
  might	
  expect	
  the	
  iconographical	
  

division	
  to	
  align	
  with	
  the	
  division	
  between	
  royal	
  and	
  imperial	
  power,	
  it	
  in	
  fact	
  

aligns	
  with	
  the	
  division	
  between	
  seals	
  and	
  bullae.	
  	
  On	
  attainting	
  the	
  emperorship,	
  

the	
  most	
  significant	
  change	
  made	
  to	
  the	
  great	
  seal	
  was	
  to	
  change	
  the	
  inscription,	
  

as	
  described	
  above,	
  so	
  that	
  the	
  newly	
  inaugurated	
  emperor	
  was	
  described	
  as	
  

such.	
  	
  By	
  contrast	
  to	
  the	
  stability	
  of	
  the	
  enthroned	
  motif	
  on	
  royal	
  seals,	
  the	
  design	
  

of	
  the	
  bullae	
  was	
  dynamic,	
  with	
  the	
  reverse	
  side	
  most	
  frequently	
  featuring	
  a	
  

developing	
  architectural	
  motif	
  representing	
  the	
  city	
  of	
  Rome.	
  	
  In	
  addition,	
  the	
  

image	
  of	
  an	
  enthroned	
  monarch,	
  introduced	
  on	
  German	
  seals	
  by	
  Otto	
  III,	
  does	
  not	
  

appear	
  on	
  the	
  obverse	
  of	
  bullae	
  until	
  the	
  reign	
  of	
  Henry	
  VI.	
  	
  As	
  king	
  of	
  Sicily	
  

Frederick	
  II	
  also	
  used	
  two-­‐sided	
  bullae,	
  that	
  exhibit	
  a	
  huge	
  diversity	
  with	
  regards	
  

to	
  the	
  design	
  on	
  the	
  obverse.	
  	
  	
  

	
  

The	
  earliest	
  surviving	
  royal	
  seal	
  in	
  England,	
  that	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor,	
  is	
  also	
  

two-­‐sided	
  and	
  depicts	
  an	
  enthroned	
  king	
  on	
  both	
  sides,	
  holding	
  different	
  items	
  of	
  

regalia.	
  	
  Heslop	
  has	
  commented	
  that,	
  ‘in	
  having	
  a	
  two-­‐sided	
  seal	
  [Edward]	
  was	
  



	
   235	
  

competing	
  with	
  the	
  two-­‐side	
  bullae	
  of	
  the	
  Pope	
  and	
  the	
  Byzantine	
  and	
  German	
  

emperors’.729	
  	
  William	
  the	
  Conqueror	
  continued	
  the	
  practise	
  of	
  using	
  a	
  two-­‐sided	
  

seal,	
  but	
  with	
  the	
  innovation	
  of	
  an	
  equestrian	
  portrait	
  appearing	
  on	
  the	
  reverse.	
  	
  

This	
  combination	
  of	
  enthroned	
  king	
  and	
  equestrian	
  portrait	
  was	
  mimicked	
  by	
  the	
  

kings	
  of	
  Scotland,	
  from	
  Alexander	
  I,	
  and	
  uniquely,	
  and	
  briefly,	
  in	
  France	
  during	
  

the	
  reign	
  of	
  Louis	
  VII.	
  	
  However,	
  this	
  was	
  an	
  exception	
  as	
  the	
  seals	
  of	
  other	
  French	
  

kings	
  were	
  one-­‐sided,	
  albeit	
  that	
  during	
  this	
  period	
  the	
  practise	
  of	
  countersealing	
  

with	
  a	
  smaller	
  seal	
  developed	
  in	
  France.	
  	
  These	
  differences	
  were	
  to	
  some	
  extent	
  

linked	
  to	
  how	
  the	
  seals	
  were	
  applied	
  to	
  documents.	
  	
  At	
  the	
  beginning	
  of	
  this	
  

period,	
  in	
  both	
  France	
  and	
  Germany,	
  seals	
  were	
  attached	
  to	
  the	
  face	
  of	
  documents	
  

en	
  placard	
  to	
  authenticate	
  them,	
  whereas	
  in	
  England	
  Edward	
  the	
  Confessor	
  sealed	
  

his	
  writs	
  as	
  letters	
  patent	
  sur	
  simple	
  queue,	
  which	
  meant	
  that	
  two	
  sides	
  of	
  the	
  seal	
  

remained	
  visible	
  and	
  could	
  be	
  impressed.730	
  	
  Following	
  Louis	
  VII	
  of	
  France’s	
  

experimentation	
  with	
  sealing	
  patent	
  and	
  a	
  double-­‐sided	
  seal,	
  French	
  royal	
  seals	
  

also	
  had	
  two	
  visible	
  sides.	
  	
  Instead	
  of	
  impressing	
  both	
  sides	
  with	
  an	
  image	
  

covering	
  the	
  whole	
  surface	
  the	
  French	
  kings	
  began	
  to	
  counterseal	
  with	
  a	
  small	
  

seal,	
  which	
  Bedos-­‐Rezak	
  has	
  seen	
  as	
  accelerating	
  the	
  development	
  of	
  the	
  fleur-­‐de-­‐

lys	
  as	
  the	
  heraldic	
  emblem	
  of	
  the	
  French	
  monarchy.731	
  

	
  

Louis	
  VII’s	
  double-­‐sided	
  seal	
  showed	
  the	
  king	
  enthroned	
  on	
  the	
  obverse	
  and	
  had	
  

an	
  equestrian	
  portrait	
  on	
  the	
  reverse.	
  	
  On	
  the	
  enthroned	
  side	
  the	
  inscription	
  

identifies	
  him	
  as	
  king	
  of	
  the	
  French,	
  and	
  on	
  the	
  equestrian	
  side	
  as	
  duke	
  of	
  the	
  

Aquitanians.	
  	
  This	
  enthroned/royal	
  and	
  equestrian/ducal	
  identification	
  is	
  found	
  

of	
  the	
  majority	
  of	
  the	
  seals	
  of	
  the	
  kings	
  of	
  England	
  and	
  it	
  is	
  often	
  asserted	
  that	
  in	
  

the	
  English	
  context	
  the	
  enthroned	
  side	
  depicts	
  the	
  Anglo-­‐Norman	
  rulers	
  in	
  their	
  

guise	
  as	
  kings	
  of	
  England,	
  and	
  the	
  equestrian	
  side	
  as	
  dukes	
  of	
  Normandy.732	
  	
  This	
  

suggestion	
  is	
  supported	
  by	
  the	
  inscription,	
  which	
  proclaims	
  the	
  king	
  DEI	
  GRATIA	
  

REX	
  ANGLORUM	
  on	
  the	
  obverse	
  and	
  DUX	
  NORMANNORUM	
  (with	
  the	
  addition	
  of	
  

DUX	
  AQUITANORUM	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVORUM	
  when	
  appropriate)	
  on	
  the	
  

reverse.	
  	
  That	
  following	
  his	
  father’s	
  divorce	
  from	
  Eleanor	
  of	
  Aquitaine,	
  and	
  thus	
  

                                                             
729	
  Heslop,	
  “Seals,”	
  301.	
  
730	
  Heslop,	
  “English	
  Seals	
  from	
  the	
  Mid-­‐ninth	
  Century	
  to	
  c.1100,”	
  9.	
  
731	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “Suger	
  and	
  the	
  Symbolism	
  of	
  Royal	
  Power:	
  The	
  Seal	
  of	
  Louis	
  VII,”	
  97.	
  
732	
  Chaplais,	
  English	
  Royal	
  Documents,	
  2.	
  



	
   236	
  

the	
  loss	
  of	
  the	
  ducal	
  title	
  for	
  the	
  Capetian	
  royal	
  house,	
  Philip	
  Augustus	
  reverted	
  to	
  

a	
  seal	
  without	
  the	
  equestrian	
  motif	
  lends	
  further	
  credence	
  to	
  this	
  argument.	
  

However,	
  not	
  all	
  the	
  English	
  kings	
  could	
  claim	
  to	
  be	
  dukes	
  of	
  Normandy.	
  	
  William	
  

Rufus	
  did	
  not	
  and	
  for	
  part	
  of	
  his	
  reign	
  neither	
  could	
  Henry	
  I.	
  	
  Pierre	
  Chaplais	
  has	
  

thus	
  claimed	
  that,	
  ‘the	
  equestrian	
  side	
  of	
  William	
  Rufus’s	
  seal	
  had	
  no	
  particular	
  

meaning,	
  since	
  Rufus	
  had	
  no	
  claim	
  to	
  the	
  duchy	
  of	
  Normandy’.733	
  	
  However,	
  whilst	
  

the	
  equestrian	
  motif	
  was	
  often	
  linked	
  to	
  a	
  ducal	
  position	
  by	
  inscription,	
  to	
  claim	
  

that	
  it	
  had	
  no	
  particular	
  meaning	
  when	
  not	
  associated	
  with	
  rule	
  of	
  a	
  duchy	
  is	
  

rather	
  too	
  sweeping	
  an	
  assertion.	
  	
  	
  

	
  

As	
  with	
  the	
  enthroned	
  image,	
  the	
  choice	
  of	
  regalia	
  on	
  the	
  equestrian	
  side	
  of	
  the	
  

great	
  seal	
  is	
  certainly	
  significant.	
  	
  Hagen	
  Keller	
  has	
  seen	
  the	
  first	
  step	
  in	
  the	
  

development	
  of	
  Otto	
  III’s	
  seal	
  of	
  an	
  enthroned	
  monarch	
  as	
  taking	
  place	
  in	
  the	
  

reign	
  of	
  his	
  grandfather	
  Otto	
  I.734	
  For	
  Keller	
  the	
  enthroned	
  image	
  was	
  made	
  

possible	
  by	
  Otto	
  I’s	
  decision	
  to	
  replace	
  the	
  traditional	
  Carolingian	
  image	
  of	
  the	
  

half	
  figure	
  of	
  a	
  warrior	
  or	
  victor	
  in	
  profile	
  with	
  a	
  frontal	
  half	
  figure	
  and	
  to	
  replace	
  

the	
  shield	
  and	
  lance	
  brandished	
  by	
  the	
  military	
  monarch	
  with	
  a	
  sceptre	
  and	
  orb.735	
  	
  

In	
  the	
  equestrian	
  depiction	
  on	
  the	
  Conqueror’s	
  seal	
  we	
  see	
  the	
  return	
  of	
  the	
  

military	
  attributes	
  of	
  a	
  shield	
  and	
  lance.	
  	
  Thus	
  the	
  double-­‐sided	
  

majesty/equestrian	
  seal	
  should	
  not	
  just	
  be	
  understood	
  as	
  representing	
  the	
  royal	
  

and	
  ducal	
  authority	
  of	
  the	
  Anglo-­‐Norman	
  monarchs.	
  	
  Certainly	
  this	
  is	
  an	
  aspect	
  of	
  

the	
  meaning	
  in	
  the	
  Anglo-­‐Norman	
  context,	
  but	
  the	
  equestrian	
  motif	
  should	
  also	
  be	
  

seen	
  as	
  a	
  statement	
  of	
  martial	
  kingship	
  rather	
  than	
  condemned	
  as	
  meaningless	
  

when	
  a	
  ducal	
  title	
  is	
  not	
  present.	
  	
  That	
  the	
  Scottish	
  kings	
  imitated	
  the	
  double-­‐

sided	
  seals	
  of	
  the	
  English	
  kings,	
  when	
  they	
  made	
  no	
  claim	
  to	
  a	
  duchy,	
  emphasises	
  

that	
  the	
  division	
  is	
  not	
  as	
  clear-­‐cut	
  as	
  is	
  sometimes	
  suggested.	
  	
  In	
  his	
  ‘C’	
  seal	
  

Henry	
  I	
  was	
  depicted	
  on	
  the	
  equestrian	
  side	
  brandishing	
  a	
  sword,	
  a	
  feature	
  that	
  

was	
  to	
  remain,	
  with	
  one	
  exception,	
  a	
  permanent	
  feature	
  of	
  the	
  equestrian	
  

design.736	
  	
  In	
  contrast	
  to	
  the	
  sword	
  held	
  by	
  the	
  enthroned	
  monarch	
  on	
  the	
  obverse,	
  

                                                             
733	
  Ibid.	
  
734	
  Hagen	
  Keller,	
  “Die	
  Siegel	
  und	
  Bullen	
  Ottos	
  III.,”	
  in	
  Europas	
  Mitte	
  um	
  1000,	
  ed.	
  Hans-­‐Martin	
  Hinz	
  
and	
  Alfried	
  Wieczorek	
  (Stuttgart,	
  2000),	
  767–773.	
  
735	
  Ibid.,	
  768.	
  
736	
  On	
  his	
  ‘C’	
  seal	
  Stephen	
  was	
  depicted	
  with	
  a	
  lance	
  topped	
  with	
  a	
  flag	
  decorated	
  with	
  a	
  cross.	
  	
  
This	
  item	
  of	
  regalia	
  is	
  copied	
  from	
  earlier	
  versions	
  of	
  Henry	
  I’s	
  seals.	
  



	
   237	
  

it	
  seems	
  fair	
  to	
  consider	
  this	
  sword	
  a	
  ‘militaristic’	
  symbol.	
  	
  Here	
  is	
  another	
  

example	
  of	
  symbols	
  having	
  different	
  meanings	
  in	
  different	
  contexts,	
  even	
  on	
  two	
  

sides	
  of	
  the	
  same	
  seal.	
  

	
  

The	
  great	
  seals	
  of	
  the	
  German	
  rulers	
  remained	
  single-­‐sided,	
  but	
  the	
  emperors	
  had	
  

an	
  alternative	
  to	
  sealing	
  with	
  wax,	
  which	
  was	
  to	
  use	
  double-­‐sided	
  bulls,	
  made	
  

either	
  from	
  lead,	
  or	
  wax	
  covered	
  with	
  gold,	
  or	
  occasionally	
  from	
  solid	
  gold.	
  	
  When	
  

a	
  metal	
  bulla	
  rather	
  than	
  a	
  wax	
  seal	
  should	
  be	
  used	
  does	
  not	
  seem	
  to	
  have	
  been	
  

strictly	
  regulated.	
  	
  They	
  tended	
  to	
  be	
  used	
  for	
  ceremonial	
  diplomas	
  and	
  important	
  

political	
  deals	
  and,	
  above	
  all,	
  for	
  correspondence	
  with	
  the	
  Holy	
  See.737	
  	
  As	
  we	
  saw	
  

with	
  the	
  diploma	
  of	
  Henry	
  VI	
  discussed	
  in	
  the	
  previous	
  chapter,	
  beneficiaries	
  

might	
  themselves	
  pay	
  for	
  a	
  golden	
  bull	
  to	
  be	
  affixed	
  to	
  an	
  important	
  document.738	
  	
  	
  

The	
  use	
  of	
  such	
  seals	
  on	
  letters	
  sent	
  to	
  the	
  popes,	
  who	
  also	
  sealed	
  with	
  two-­‐sided	
  

metal	
  bullae,	
  can	
  be	
  seen	
  as	
  a	
  clear	
  sigillographic	
  statement	
  that	
  the	
  German	
  

monarchs	
  considered	
  themselves	
  to	
  be	
  of	
  equal	
  status	
  to	
  the	
  popes.	
  	
  Moreover,	
  

the	
  dynamic	
  iconography	
  of	
  the	
  royal	
  and	
  imperial	
  bullae	
  drove	
  home	
  this	
  claim.	
  	
  

Both	
  surviving	
  royal	
  bulls	
  of	
  Henry	
  IV	
  display	
  the	
  half-­‐figure	
  of	
  the	
  king	
  as	
  a	
  

young	
  man	
  in	
  profile.	
  	
  He	
  holds	
  a	
  sceptre	
  topped	
  with	
  a	
  bird	
  (imperial	
  eagle	
  or	
  

otherwise)	
  on	
  the	
  obverse;	
  the	
  reverse	
  features	
  a	
  simple	
  architectural	
  motif	
  

representing	
  Rome.739	
  	
  That	
  the	
  architectural	
  representation	
  of	
  Rome	
  is	
  present	
  

on	
  both	
  royal	
  and	
  imperial	
  bulls	
  is	
  indicative	
  of	
  the	
  relevance	
  of	
  the	
  city	
  to	
  the	
  

German	
  monarchs	
  as	
  kings	
  as	
  well	
  as	
  emperors.	
  	
  Indeed,	
  that	
  royal	
  power	
  was	
  

also	
  linked	
  to	
  Rome	
  is	
  made	
  manifest	
  in	
  the	
  rhyming	
  inscription	
  on	
  the	
  reverse	
  of	
  

German	
  bulla,	
  which	
  reads	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI.	
  	
  

Thus	
  even	
  before	
  Henry	
  V	
  introduced	
  the	
  title	
  Romanorum	
  rex	
  onto	
  the	
  obverse	
  of	
  

his	
  seal	
  the	
  claim	
  to	
  rulership	
  over	
  the	
  Romans	
  was	
  already	
  clearly	
  announced	
  on	
  

                                                             
737	
  Jürgen	
  Petersohn,	
  Kaisertum	
  und	
  Rom	
  in	
  spätsalischer	
  und	
  staufischer	
  Zeit,	
  Monumenta	
  
Germaniae	
  Historica	
  Schriften	
  62	
  (Hannover,	
  2010),	
  344.	
  
738	
  See	
  above	
  p.	
  216.	
  
739	
  Emanuel	
  Klinkenberg	
  has	
  pointed	
  to	
  the	
  similarity	
  in	
  the	
  depiction	
  of	
  Rome	
  on	
  the	
  bullae	
  of	
  
Henry	
  IV	
  and	
  Pope	
  Victor	
  II	
  (1055-­‐57),	
  a	
  reminder	
  of	
  a	
  previously	
  harmonious	
  imperial-­‐papal	
  
relationship.	
  	
  Emanuel	
  S.	
  Klinkenberg,	
  “Romdarstellung	
  auf	
  Kaiser-­‐	
  und	
  Königsbullen,	
  800-­‐1250,”	
  
in	
  Mikroarchitektur	
  im	
  Mittelalter:	
  ein	
  gattungsübergreifendes	
  Phänomen	
  zwischen	
  Realität	
  und	
  
Imagination,	
  ed.	
  Christine	
  Kratze	
  and	
  Uwe	
  Albrecht	
  (Leipzig,	
  2008),	
  233.	
  



	
   238	
  

royal	
  bulls,	
  in	
  a	
  phrase	
  that	
  emphasised	
  the	
  idea	
  of	
  the	
  continuity	
  of	
  the	
  Roman	
  

Empire	
  and	
  that	
  had	
  been	
  used	
  since	
  the	
  time	
  of	
  Conrad	
  II.740	
  

	
  

The	
  city	
  design,	
  which	
  appeared	
  on	
  all	
  the	
  bulls	
  of	
  German	
  kings	
  and	
  emperors,	
  

developed	
  throughout	
  this	
  period.	
  	
  Following	
  Henry	
  IV	
  the	
  next	
  known	
  imperial	
  

bull	
  with	
  a	
  Rome	
  motif	
  is	
  a	
  bull	
  of	
  Lothar	
  III.	
  	
  	
  On	
  the	
  obverse	
  the	
  emperor	
  is	
  

depicted	
  in	
  half-­‐figure	
  behind	
  the	
  walls	
  of	
  a	
  city.	
  	
  He	
  is	
  crowned	
  and	
  holding	
  items	
  

of	
  insignia.	
  	
  On	
  the	
  reverse	
  are	
  diamond	
  shaped	
  walls	
  and	
  a	
  building	
  with	
  five	
  

towers.	
  	
  Each	
  tower	
  incorporates	
  one	
  letter	
  of	
  the	
  word	
  ‘AUREA’	
  and	
  the	
  word	
  

‘ROMA’	
  is	
  found	
  in	
  the	
  gateway,	
  making	
  clear	
  that	
  the	
  city	
  is	
  Rome.	
  	
  Emanuel	
  

Klinkenberg	
  has	
  explained	
  how	
  the	
  five	
  towers	
  are	
  characteristics	
  of	
  the	
  New	
  

Jerusalem.	
  	
  Four	
  of	
  the	
  towers	
  represent	
  the	
  four	
  corners	
  of	
  the	
  heavenly	
  city,	
  and	
  

the	
  fifth	
  tower,	
  in	
  the	
  middle	
  and	
  adorned	
  with	
  a	
  cross,	
  represents	
  Christ.741	
  	
  In	
  the	
  

same	
  way	
  in	
  which	
  Christ	
  rules	
  the	
  heavenly	
  Jerusalem,	
  Lothar	
  III	
  will	
  rule	
  the	
  

terrestrial	
  kingdom.	
  	
  For	
  the	
  first	
  time	
  on	
  the	
  royal	
  bull	
  of	
  Frederick	
  Barbarossa	
  it	
  

is	
  possible	
  to	
  identify	
  an	
  actual	
  building	
  –	
  the	
  Colosseum.742	
  	
  On	
  the	
  matrix	
  for	
  

Barbarossa’s	
  imperial	
  bull,	
  completed	
  before	
  his	
  departure	
  for	
  Rome	
  in	
  1154,	
  

only	
  the	
  inscription	
  was	
  changed.	
  	
  This	
  depiction	
  of	
  an	
  identifiable	
  building	
  from	
  

ancient	
  Rome	
  emphasises	
  the	
  claim	
  of	
  the	
  German	
  monarchs	
  to	
  be	
  the	
  heirs	
  of	
  the	
  

Roman	
  emperors.	
  	
  As	
  Jürgen	
  Petersohn	
  has	
  commented,	
  this	
  was	
  a	
  traditional	
  

claim,	
  but	
  in	
  depicting	
  an	
  actual	
  historical	
  building	
  on	
  his	
  bulla	
  Barbarossa	
  made	
  

clear	
  that	
  his	
  claims	
  to	
  the	
  empire	
  were	
  not	
  merely	
  based	
  on	
  a	
  schematic	
  idea,	
  but	
  

the	
  real	
  historical	
  Rome,	
  in	
  which	
  buildings	
  such	
  as	
  the	
  Colosseum	
  acted	
  as	
  a	
  

witness	
  to	
  the	
  city’s	
  antique	
  past.743	
  	
  

	
  

In	
  choosing	
  an	
  antique	
  motif	
  for	
  the	
  depiction	
  of	
  Rome	
  on	
  his	
  bullae,	
  a	
  motif	
  that	
  

was	
  adopted,	
  to	
  all	
  intents	
  and	
  purposes	
  unchanged,	
  by	
  his	
  son	
  Henry	
  VI,	
  

Barbarossa	
  made	
  clear	
  that	
  his	
  claim	
  to	
  rule	
  Rome	
  was	
  not	
  dependent	
  on	
  papal	
  

                                                             
740	
  Ibid.,	
  231;	
  Petersohn,	
  Kaisertum	
  und	
  Rom,	
  344.	
  
741	
  Klinkenberg	
  suggests	
  that	
  Old	
  St.	
  Peter's	
  basilica	
  can	
  be	
  identified	
  on	
  Henry	
  IV's	
  bull	
  and	
  the	
  
Lateran	
  on	
  Lothar's	
  bull.	
  	
  These	
  are	
  plausible	
  ideas	
  but,	
  following	
  Petersohn's	
  comments	
  about	
  
identifying	
  insignia	
  from	
  medieval	
  images,	
  not	
  ones	
  that	
  I	
  think	
  can	
  be	
  accepted	
  as	
  concrete	
  fact.	
  	
  
Klinkenberg,	
  “Romdarstellung	
  auf	
  Kaiser-­‐	
  Und	
  Königsbullen,	
  800-­‐1250,”	
  233–235.	
  
742	
  Ibid.,	
  235.	
  
743	
  Petersohn,	
  Kaisertum	
  und	
  Rom,	
  345.	
  



	
   239	
  

approval	
  or	
  coronation.	
  	
  Indeed,	
  in	
  being	
  depicted	
  on	
  the	
  obverse	
  of	
  his	
  bull,	
  as	
  

Lothar	
  III	
  had	
  been,	
  as	
  a	
  crowned	
  figure	
  holding	
  items	
  of	
  insignia	
  within	
  the	
  city	
  

walls,	
  Barbarossa	
  figuratively	
  took	
  possession	
  of	
  the	
  city	
  and	
  countered	
  papal	
  

claims	
  to	
  have	
  a	
  monopoly	
  on	
  the	
  use	
  of	
  these	
  items	
  of	
  regalia.744	
  	
  Although	
  Henry	
  

VI	
  adopted	
  the	
  depiction	
  of	
  the	
  Colosseum	
  from	
  his	
  father’s	
  bullae,	
  he	
  made	
  a	
  

striking	
  change	
  to	
  the	
  design	
  on	
  the	
  obverse.	
  	
  On	
  the	
  obverse	
  of	
  Henry	
  VI’s	
  

imperial	
  bullae	
  he	
  was	
  depicted	
  enthroned	
  in	
  majesty,	
  crowned,	
  wearing	
  ornate	
  

robes	
  and	
  clasping	
  a	
  sceptre	
  in	
  his	
  right	
  hand	
  and	
  an	
  orb	
  in	
  his	
  left.	
  	
  This	
  

innovation	
  must	
  be	
  understood	
  as	
  an	
  iconographical	
  retaliation	
  to	
  papal	
  claims,	
  in	
  

the	
  same	
  way	
  that	
  the	
  emphasis	
  on	
  Rome	
  is	
  demonstrative	
  of	
  the	
  Titelpolitik	
  of	
  

the	
  popes	
  and	
  German	
  monarchs.	
  	
  Previously,	
  correspondence	
  with	
  the	
  Holy	
  See	
  

had	
  not	
  been	
  authenticated	
  with	
  the	
  image	
  of	
  the	
  king	
  or	
  emperor	
  in	
  majesty.	
  	
  In	
  

deploying	
  the	
  iconography	
  of	
  Christological	
  kingship	
  on	
  his	
  imperial	
  bullae,	
  a	
  

practice	
  continued	
  by	
  his	
  successors,	
  Henry	
  VI	
  made	
  clear	
  that	
  despite	
  papal	
  

arguments	
  to	
  the	
  contrary,	
  the	
  German	
  kings	
  and	
  emperors	
  perceived	
  themselves	
  

as	
  Christi	
  Domini,	
  ruling	
  in	
  the	
  image	
  of	
  Christ	
  the	
  King.	
  

	
  

Seal	
  usage	
  soon	
  spread	
  from	
  the	
  king	
  to	
  other	
  members	
  of	
  the	
  royal	
  family,	
  such	
  

as	
  designated	
  kings	
  and	
  queens,	
  and	
  several	
  differences	
  between	
  the	
  practices	
  of	
  

the	
  three	
  monarchies	
  can	
  be	
  identified.	
  	
  In	
  the	
  French	
  context	
  Louis	
  VI	
  seems	
  to	
  

have	
  been	
  unique	
  in	
  having	
  a	
  seal	
  as	
  an	
  associated	
  king.	
  	
  His	
  seal	
  was	
  of	
  the	
  

equestrian	
  design	
  and	
  bore	
  the	
  legend,	
  SIGILLUM	
  LUDOVICI	
  DESIGNATI	
  REGISI,	
  

whereas	
  later	
  prospective	
  kings	
  used	
  seals	
  that	
  were	
  linked	
  to	
  their	
  current	
  

territorial	
  lordship	
  rather	
  than	
  their	
  future	
  position	
  as	
  king.745	
  	
  The	
  seal	
  of	
  Henry	
  

the	
  Young	
  King,	
  discussed	
  earlier	
  was,	
  in	
  contrast	
  to	
  the	
  seal	
  of	
  an	
  English	
  

reigning	
  king,	
  one-­‐sided.	
  	
  This	
  is	
  another	
  clear	
  indication	
  of	
  the	
  Young	
  King’s	
  lack	
  

of	
  independent	
  authority.	
  	
  The	
  seal	
  from	
  the	
  minority	
  of	
  Alexander	
  III	
  of	
  Scotland	
  

was,	
  in	
  contrast,	
  two-­‐sided.	
  	
  However,	
  the	
  reverse	
  of	
  the	
  seal	
  does	
  not	
  have	
  the	
  

usual	
  equestrian	
  portrait,	
  instead	
  depicting	
  a	
  shield	
  with	
  the	
  royal	
  arms	
  of	
  

Scotland,	
  a	
  motif	
  that	
  was	
  also	
  adopted	
  following	
  Alexander’s	
  death	
  when	
  the	
  
                                                             
744	
  A	
  claim	
  famously	
  made	
  by	
  Gregory	
  VII	
  in	
  his	
  Dictatus	
  Papae.	
  
745	
  Brigitte	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “Ritual	
  in	
  the	
  Royal	
  Chancery:	
  Text,	
  Image,	
  and	
  the	
  Representation	
  of	
  
Kingship	
  in	
  Medieval	
  French	
  Diplomas	
  (700-­‐1200),”	
  in	
  European	
  Monarchy:	
  Its	
  Evolution	
  and	
  
Practice	
  from	
  Roman	
  Antiquity	
  to	
  Modern	
  Times,	
  ed.	
  Heinz	
  Duchhardt,	
  Richard	
  A.	
  Jackson,	
  and	
  
David	
  Sturdy	
  (Stuttgart,	
  1992),	
  39;	
  Dalas,	
  Les	
  Sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence,	
  144.	
  



	
   240	
  

kingdom	
  was	
  ruled	
  by	
  a	
  body	
  of	
  guardians.746	
  	
  Nicholas	
  Vincent	
  has	
  highlighted	
  a	
  

similar	
  phenomenon	
  in	
  England,	
  pointing	
  to	
  a	
  seal	
  used	
  by	
  Henry	
  III	
  in	
  Gascony	
  

in	
  1253,	
  which	
  had	
  an	
  equestrian	
  figure	
  on	
  one	
  side	
  and	
  a	
  shield	
  of	
  arms	
  on	
  the	
  

other.747	
  	
  This	
  perhaps	
  provided	
  the	
  model	
  for	
  the	
  shield	
  of	
  arms	
  found	
  on	
  the	
  

reverse	
  of	
  the	
  surviving	
  gold	
  bull	
  of	
  Henry’s	
  son	
  Edmund	
  as	
  King	
  of	
  Sicily,	
  on	
  

which	
  Edmund	
  is	
  described	
  as	
  EDMUNDUS	
  NATUS	
  REGIS	
  ANGLIE	
  ILLUSTRIS.	
  	
  

Edmund,	
  whose	
  kingship	
  of	
  Sicily	
  was	
  never	
  a	
  reality,	
  is	
  depicted	
  in	
  the	
  

traditional	
  enthroned	
  form	
  on	
  the	
  obverse	
  of	
  this	
  bulla.	
  	
  However,	
  Sicilian	
  bullae,	
  

like	
  those	
  of	
  the	
  German	
  kings	
  and	
  emperors	
  had	
  diverse	
  images	
  of	
  the	
  reverse.	
  	
  

Those	
  of	
  Frederick	
  II	
  feature,	
  for	
  example,	
  a	
  castle	
  representing	
  the	
  kingdom,	
  

while	
  the	
  reverse	
  of	
  a	
  later	
  bull	
  takes	
  the	
  form	
  of	
  a	
  map.	
  

	
  

Henry	
  III’s	
  use	
  of	
  a	
  shield	
  of	
  arms	
  was	
  echoed	
  in	
  the	
  development	
  of	
  a	
  separate	
  

design	
  for	
  the	
  Exchequer	
  seal.	
  	
  The	
  Dialogus	
  de	
  Scaccario	
  suggests	
  that	
  originally	
  

a	
  duplicate	
  of	
  the	
  great	
  seal	
  was	
  used,	
  but	
  the	
  earliest	
  surviving	
  impression	
  of	
  an	
  

Exchequer	
  seal,	
  from	
  the	
  reign	
  of	
  Edward	
  I,	
  depicts	
  the	
  king	
  mounted	
  on	
  the	
  

obverse	
  and	
  has	
  the	
  royal	
  arms	
  on	
  the	
  reverse.748	
  	
  As	
  in	
  the	
  case	
  of	
  Alexander	
  III’s	
  

minority,	
  here	
  the	
  exercise	
  of	
  royal	
  power	
  by	
  people	
  other	
  than	
  the	
  king	
  was	
  

indicated	
  in	
  seal	
  iconography	
  by	
  the	
  use	
  of	
  non-­‐personal	
  objects.	
  	
  This	
  use	
  of	
  

non-­‐figurative	
  symbolism	
  finds	
  an	
  echo	
  in	
  the	
  French	
  seal	
  of	
  regency	
  of	
  Louis	
  IX.	
  	
  

This	
  seal,	
  of	
  which	
  only	
  one	
  cast	
  survives,	
  was	
  used	
  by	
  Louis’	
  regents,	
  Matthew	
  

de	
  Vendôme	
  and	
  Simon	
  de	
  Nesle,	
  following	
  the	
  king’s	
  departure	
  from	
  Paris	
  on	
  15	
  

March	
  1270.749	
  	
  On	
  the	
  obverse	
  of	
  the	
  seal	
  a	
  crown	
  is	
  depicted,	
  surmounted	
  with	
  

three	
  fleur-­‐de-­‐lys-­‐shaped	
  prongs	
  and	
  decorated	
  with	
  precious	
  stones.	
  	
  The	
  

inscription	
  runs	
  +	
  S	
  LUDOVICI	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REGIS	
  IN	
  PARTIBUS	
  

TRANSMARINIS	
  AGENTIS.	
  	
  In	
  keeping	
  with	
  other	
  French	
  royal	
  seals,	
  it	
  is	
  

countersealed	
  with	
  a	
  shield	
  adorned	
  with	
  a	
  pattern	
  of	
  fleurs-­‐de-­‐lys.	
  	
  Clearly	
  a	
  

crown	
  is	
  being	
  used	
  here	
  as	
  a	
  symbol	
  of	
  royal	
  power,	
  but	
  I	
  would	
  suggest	
  we	
  can	
  

                                                             
746	
  Simpson,	
  “Kingship	
  in	
  Miniature:	
  A	
  Seal	
  of	
  Minority	
  of	
  Alexander	
  III,	
  1249-­‐1257,”	
  137.	
  
747	
  Nicholas	
  Vincent,	
  The	
  Magna	
  Carta	
  (New	
  York,	
  2007).	
  
748	
  Harvey	
  and	
  McGuinness,	
  A	
  Guide	
  to	
  British	
  Medieval	
  Seals,	
  38;	
  Vincent	
  has	
  pointed	
  to	
  
fragmentary	
  Exchequer	
  seals	
  from	
  the	
  reign	
  of	
  Henry	
  III	
  displaying	
  the	
  same	
  devices.	
  	
  Vincent,	
  
The	
  Magna	
  Carta.	
  
749	
  Dalas,	
  Les	
  Sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence,	
  158.	
  	
  Following	
  Louis’	
  death	
  the	
  two	
  regents	
  continued	
  
to	
  use	
  the	
  seal	
  having	
  changed	
  the	
  name	
  in	
  the	
  inscription	
  from	
  Louis	
  to	
  Philip.	
  



	
   241	
  

identify	
  other	
  resonances,	
  which	
  explain	
  the	
  choice	
  of	
  this	
  symbol.	
  	
  Most	
  simply,	
  

the	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  prongs,	
  in	
  conjunction	
  with	
  the	
  patterned	
  shield	
  counterseal	
  give	
  

the	
  symbol	
  Marian	
  associations.	
  	
  More	
  than	
  this,	
  however,	
  the	
  crown	
  on	
  Louis’	
  

regency	
  seal	
  makes	
  Christological	
  allusions.	
  	
  The	
  crown	
  is	
  depicted	
  encircled	
  by	
  

an	
  architectural	
  motif,	
  echoing	
  the	
  Gothic	
  style	
  of	
  the	
  Sainte-­‐Chapelle,	
  the	
  

monument	
  built	
  by	
  Louis	
  to	
  house	
  his	
  most	
  precious	
  relics.	
  	
  This	
  crown	
  is	
  an	
  item	
  

of	
  regalia,	
  but	
  one	
  that	
  consciously	
  makes	
  reference	
  to	
  Louis’	
  possession	
  of	
  the	
  

Crown	
  of	
  Thorns.	
  	
  The	
  architectural	
  motif	
  has	
  eight	
  niches,	
  with	
  eight	
  being	
  a	
  

number	
  associated	
  in	
  architecture	
  with	
  the	
  Temple.750	
  	
  Daniel	
  Weiss	
  has	
  drawn	
  

attention	
  to	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  architectural	
  programme	
  of	
  the	
  Sainte-­‐Chapelle	
  was	
  

intended	
  to	
  equate	
  the	
  building	
  with	
  the	
  Temple	
  and	
  hence	
  to	
  draw	
  a	
  further	
  link	
  

between	
  the	
  Passion	
  relics	
  and	
  the	
  Ark	
  of	
  the	
  Covenant.751	
  	
  In	
  Louis	
  IX’s	
  use	
  of	
  a	
  

crown	
  on	
  the	
  seal	
  to	
  be	
  used	
  while	
  he	
  was	
  absent	
  fighting	
  for	
  the	
  Holy	
  Land	
  we	
  

can	
  see	
  precisely	
  the	
  depth	
  of	
  meaning	
  and	
  the	
  sacred	
  associations	
  that	
  made	
  the	
  

crown	
  such	
  an	
  attractive	
  symbol	
  to	
  medieval	
  kings.	
  

	
  

	
  

Queenly	
  Sealing	
  
	
  

When	
  Philip	
  Augustus	
  left	
  France	
  to	
  go	
  on	
  the	
  Third	
  Crusade	
  his	
  regents,	
  who	
  

were	
  his	
  mother,	
  Adèle	
  of	
  Champagne,	
  and	
  the	
  archbishop	
  of	
  Reims,	
  also	
  used	
  a	
  

seal	
  of	
  regency.	
  	
  This	
  seal	
  was	
  very	
  similar	
  to	
  his	
  great	
  seal,	
  which	
  he	
  took	
  with	
  

him	
  on	
  Crusade.752	
  	
  The	
  obverse	
  shows	
  the	
  king	
  enthroned	
  in	
  traditional	
  Capetian	
  

style;	
  the	
  most	
  apparent	
  difference	
  from	
  the	
  king’s	
  own	
  seal	
  was	
  the	
  counterseal	
  

in	
  the	
  form	
  of	
  an	
  eagle.	
  	
  However,	
  the	
  very	
  fact	
  that	
  Philip	
  had	
  a	
  special	
  royal	
  seal	
  

of	
  absence	
  made,	
  rather	
  than,	
  for	
  example,	
  empowering	
  the	
  queen	
  dowager’s	
  

seal,	
  is	
  indicative	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  the	
  seals	
  of	
  queens	
  in	
  France	
  were	
  limited	
  to	
  

their	
  personal	
  affairs.	
  	
  Bertrada	
  of	
  Montfort	
  was	
  the	
  first	
  French	
  queen	
  to	
  have	
  a	
  

                                                             
750	
  Madeline	
  Harrison	
  Caviness	
  has	
  pointed	
  to	
  the	
  importance	
  of	
  this	
  kind	
  of	
  symbolism	
  in	
  
medieval	
  art.	
  	
  For	
  example,	
  there	
  are	
  many	
  medieval	
  buildings	
  that	
  viewers	
  claimed	
  to	
  be	
  
imitations	
  of	
  the	
  Holy	
  Sepulchre	
  when	
  they	
  varied	
  massively	
  in	
  composition.	
  	
  What	
  was	
  
important	
  was	
  less	
  the	
  original	
  form	
  than	
  an	
  essential	
  similarity,	
  which	
  could	
  be	
  numerical	
  or	
  
conceptual.	
  	
  Harrison	
  Caviness,	
  “Reception	
  of	
  Images	
  by	
  Medieval	
  Viewers,”	
  67.	
  
751	
  Daniel	
  H.	
  Weiss,	
  “Architectural	
  Symbolism	
  and	
  the	
  Decoration	
  of	
  the	
  Ste.-­‐Chapelle,”	
  The	
  Art	
  
Bulletin	
  77	
  (1995):	
  318.	
  
752	
  Dalas,	
  Les	
  sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence,	
  152.	
  



	
   242	
  

seal	
  from	
  c.1115,	
  but	
  significantly	
  this	
  was	
  used	
  in	
  her	
  capacity	
  as	
  a	
  dowager	
  

queen,	
  for	
  her	
  personal	
  affairs,	
  rather	
  than	
  for	
  royal	
  matters.753	
  	
  Eleanor	
  of	
  

Aquitaine	
  was	
  the	
  first	
  reigning	
  French	
  consort	
  to	
  seal,	
  but	
  she	
  used	
  her	
  seal	
  

exclusively	
  in	
  matters	
  concerning	
  the	
  management	
  of	
  her	
  duchy.754	
  	
  Bertrada	
  of	
  

Montfort	
  and	
  Eleanor	
  of	
  Aquitaine’s	
  constrained	
  use	
  of	
  sealing	
  has	
  led,	
  as	
  

Kathleen	
  Nolan	
  has	
  commented,	
  to	
  a	
  tendency	
  ‘to	
  diminish	
  the	
  significance	
  of	
  

reginal	
  use	
  of	
  seals,	
  and	
  to	
  reinforce	
  the	
  private	
  versus	
  public	
  dichotomy	
  that	
  has	
  

often	
  been	
  used	
  to	
  marginalize	
  women’s	
  authority’.755	
  	
  However,	
  it	
  is	
  surely	
  

remarkable	
  that,	
  in	
  the	
  early	
  twelfth	
  century,	
  when	
  sealing	
  was	
  not	
  a	
  widespread	
  

practice,	
  these	
  women	
  used	
  seals	
  at	
  all.	
  	
  Rather	
  than	
  consider	
  queenly	
  sealing	
  as	
  

something	
  divorced	
  from	
  the	
  practice	
  of	
  power,	
  we	
  might	
  instead	
  wonder	
  what	
  

the	
  depictions	
  of	
  queens	
  on	
  their	
  seals	
  can	
  tell	
  us	
  about	
  the	
  image	
  of	
  royalty.	
  

	
  

Susan	
  Johns	
  has	
  indicated	
  some	
  of	
  the	
  issues	
  that	
  arise	
  in	
  any	
  attempt	
  to	
  study	
  

female	
  seals,	
  commenting	
  that,	
  ‘there	
  is	
  a	
  need	
  to	
  be	
  aware	
  of	
  the	
  ambiguities	
  

inherent	
  in	
  female	
  power,	
  the	
  impact	
  of	
  the	
  female	
  life	
  cycle	
  upon	
  that	
  power,	
  

and	
  thus	
  the	
  conflicting,	
  and	
  possibly	
  competing,	
  multiple	
  identities	
  and	
  contexts	
  

of	
  power’.756	
  	
  Bertrada	
  is	
  depicted	
  austerely	
  dressed	
  standing,	
  wearing	
  a	
  crown	
  

and	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  in	
  one	
  hand	
  and	
  a	
  bird	
  on	
  her	
  other	
  wrist.	
  	
  This	
  has	
  

been	
  interpreted	
  by	
  Nolan	
  as	
  a	
  dowager	
  queen,	
  estranged	
  from	
  court,	
  recalling	
  

for	
  strategic	
  purposes	
  her	
  queenship	
  through	
  the	
  use	
  of	
  royal	
  symbols.	
  	
  It	
  is	
  

possible,	
  however,	
  to	
  interpret	
  this	
  iconography	
  in	
  a	
  different	
  way.	
  	
  By	
  the	
  time	
  

of	
  this	
  seal’s	
  production	
  Bertrada	
  had	
  taken	
  the	
  veil	
  at	
  Fontevraud	
  Abbey.	
  	
  In	
  

addition	
  to	
  her	
  royal	
  status,	
  the	
  crown	
  could	
  also	
  be	
  seen	
  as	
  alluding	
  to	
  her	
  role	
  

as	
  Christ’s	
  bride,	
  symbolised	
  in	
  the	
  ceremony	
  in	
  which	
  she	
  became	
  a	
  nun	
  through	
  

the	
  bestowal	
  of	
  both	
  a	
  ring	
  and	
  a	
  crown.	
  	
  Moreover,	
  at	
  the	
  time	
  of	
  the	
  production	
  

of	
  Bertrada’s	
  seal,	
  the	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  as	
  an	
  item	
  of	
  insignia	
  in	
  its	
  own	
  right	
  was	
  not	
  a	
  

feature	
  of	
  French	
  kingly	
  seals.	
  	
  Rather	
  than	
  focussing	
  on	
  its	
  royal	
  attributes,	
  we	
  

might	
  rather	
  think	
  of	
  its	
  Marian	
  associations,	
  which	
  would	
  have	
  made	
  it	
  an	
  

                                                             
753	
  Susan	
  M.	
  Johns,	
  Noblewomen,	
  Aristocracy	
  and	
  Power	
  in	
  the	
  Twelfth-­‐Century	
  Anglo-­‐Norman	
  
Realm	
  (Manchester,	
  2003),	
  125.	
  
754	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “Ritual	
  in	
  the	
  Royal	
  Chancery:	
  Text,	
  Image,	
  and	
  the	
  Representation	
  of	
  Kingship	
  in	
  
Medieval	
  French	
  Diplomas	
  (700-­‐1200),”	
  39.	
  
755	
  Nolan,	
  “The	
  Tomb	
  of	
  Adelaide	
  of	
  Maurienne,”	
  56.	
  
756	
  Johns,	
  Noblewomen,	
  Aristocracy	
  and	
  Power,	
  124.	
  



	
   243	
  

appropriate	
  symbol	
  for	
  a	
  member	
  of	
  a	
  community	
  dedicated	
  to	
  the	
  Virgin.	
  	
  In	
  

England,	
  the	
  seal	
  of	
  Matilda	
  of	
  Scotland,	
  wife	
  of	
  Henry	
  I,	
  is	
  the	
  earliest	
  surviving	
  

seal	
  of	
  a	
  queen.	
  	
  The	
  seal	
  is	
  similar	
  in	
  general	
  from	
  to	
  that	
  of	
  her	
  sister-­‐in-­‐law,	
  the	
  

abbess	
  of	
  Caen,	
  and	
  depicts	
  the	
  queen	
  standing,	
  crowned	
  and	
  holding	
  a	
  sceptre,	
  

topped	
  with	
  a	
  bird,	
  and	
  an	
  orb.757	
  	
  These	
  examples	
  remind	
  us	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  it	
  is	
  

unwise	
  to	
  draw	
  too	
  definite	
  a	
  division	
  between	
  religious	
  and	
  royal	
  imagery.	
  

	
  

The	
  seals	
  of	
  queens	
  in	
  England	
  and	
  France	
  had	
  a	
  distinctive	
  ‘vesica’	
  shape,	
  which	
  

has	
  been	
  seen	
  as	
  a	
  format	
  that	
  emphasises	
  female	
  identity.758	
  	
  The	
  reason	
  for	
  this	
  

is	
  unclear,	
  with	
  the	
  consensus	
  suggesting	
  that	
  it	
  was	
  merely	
  because	
  standing	
  

figures	
  required	
  the	
  proportions	
  of	
  the	
  pointed	
  oval.	
  	
  In	
  this	
  period	
  there	
  are	
  only	
  

two	
  examples	
  of	
  a	
  king’s	
  seal	
  having	
  this	
  shape	
  and	
  they	
  are	
  both	
  seals	
  of	
  

Frederick	
  II.	
  	
  The	
  first,	
  his	
  first	
  seal	
  as	
  king	
  of	
  Sicily,	
  is	
  in	
  direct	
  imitation	
  of	
  his	
  

mother	
  (Constance	
  of	
  Sicily’s)	
  seal,	
  thereby	
  stressing	
  the	
  dynastic	
  credentials	
  of	
  

the	
  boy	
  king.	
  	
  The	
  second	
  is	
  a	
  seal	
  of	
  similar	
  design	
  dating	
  from	
  1212,	
  on	
  which	
  

Frederick	
  is	
  described	
  as	
  REX	
  ROMANORUM	
  ELECTUS.759	
  	
  Here	
  the	
  reason	
  for	
  the	
  

eschewal	
  of	
  the	
  traditional	
  circular	
  shape	
  of	
  a	
  king’s	
  seal	
  is	
  perhaps	
  recognition	
  

of	
  the	
  fact	
  that,	
  although	
  he	
  had	
  been	
  elected,	
  until	
  he	
  had	
  been	
  consecrated	
  king	
  

Frederick	
  could	
  not	
  be	
  presented	
  as	
  one	
  on	
  his	
  seal.760	
  	
  On	
  both	
  these	
  seals	
  

Frederick	
  is	
  depicted	
  enthroned,	
  demonstrating	
  that	
  vesica	
  shape	
  and	
  seated	
  

figures	
  were	
  not	
  necessarily	
  mutually	
  exclusive.	
  

	
  

In	
  contrast	
  to	
  English	
  and	
  French	
  custom,	
  the	
  seals	
  of	
  queens	
  and	
  empresses	
  in	
  

the	
  Empire	
  were	
  circular	
  in	
  form.	
  	
  This	
  reflected	
  a	
  difference	
  in	
  iconography	
  for,	
  

rather	
  than	
  standing,	
  the	
  German	
  queens	
  and	
  empresses	
  were	
  depicted	
  

enthroned.	
  	
  Queenly	
  sealing	
  in	
  Germany	
  is	
  also	
  attested	
  to	
  a	
  century	
  before	
  it	
  is	
  

found	
  in	
  England	
  and	
  France,	
  with	
  the	
  first	
  surviving	
  female	
  royal	
  seal	
  belonging	
  

to	
  the	
  Empress	
  Kunegund,	
  wife	
  of	
  the	
  Emperor	
  Henry	
  II.	
  	
  This	
  precociously	
  early	
  

                                                             
757	
  Heslop,	
  “Seals,”	
  305.	
  
758	
  Nolan,	
  “The	
  Tomb	
  of	
  Adelaide	
  of	
  Maurienne,”	
  59;	
  Johns,	
  Noblewomen,	
  Aristocracy	
  and	
  Power,	
  
127;	
  Elizabeth	
  Danbury,	
  “Queens	
  and	
  Powerful	
  Women:	
  Image	
  and	
  Authority,”	
  in	
  Good	
  
Impressions:	
  Image	
  and	
  Authority	
  in	
  Medieval	
  Seals,	
  ed.	
  Noël	
  Adams,	
  John	
  Cherry,	
  and	
  James	
  
Robinson	
  (London,	
  2008),	
  17.	
  
759	
  Posse,	
  Die	
  Siegel	
  der	
  deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige,	
  5:27.	
  
760	
  Between	
  his	
  use	
  of	
  vesica-­‐shaped	
  seals	
  in	
  Sicily	
  and	
  Germany	
  Frederick	
  had	
  used	
  the	
  
traditional	
  circular	
  format	
  in	
  Sicily.	
  



	
   244	
  

use	
  of	
  seals	
  was	
  indubitably	
  a	
  symptom	
  of	
  the	
  fact	
  that,	
  in	
  such	
  a	
  large	
  realm,	
  the	
  

queen	
  in	
  Germany	
  played	
  a	
  more	
  active	
  role	
  in	
  government	
  than	
  her	
  French	
  and	
  

English	
  counterparts.761	
  	
  Matilda	
  of	
  England,	
  wife	
  of	
  Henry	
  V,	
  used	
  a	
  circular	
  seal	
  

on	
  which	
  she	
  was	
  depicted	
  enthroned,	
  crowned	
  and	
  holding	
  items	
  of	
  regalia	
  as	
  

was	
  normal	
  in	
  the	
  German	
  tradition.	
  	
  The	
  unusualness	
  of	
  such	
  a	
  seal	
  in	
  an	
  English	
  

context	
  has	
  led	
  historians	
  to	
  see	
  this	
  seal,	
  which	
  Matilda	
  later	
  used	
  in	
  England	
  

with	
  an	
  altered	
  inscription,	
  as	
  a	
  statement	
  of	
  her	
  claim	
  to	
  English	
  royal	
  authority.	
  	
  

Susan	
  Johns,	
  for	
  example,	
  considers	
  the	
  seal	
  to	
  express	
  ‘the	
  authority	
  of	
  the	
  state,	
  

and	
  [Matilda’s]	
  regalia	
  leave	
  this	
  in	
  no	
  doubt:	
  her	
  seal	
  of	
  1141-­‐42,	
  critical	
  years	
  in	
  

the	
  civil	
  war,	
  depicts	
  her	
  enthroned	
  and	
  holding	
  the	
  sceptre	
  –	
  royal	
  insignia	
  

designating	
  royal	
  power’.762	
  	
  The	
  royal	
  association	
  is,	
  however,	
  but	
  one	
  facet	
  of	
  

the	
  imagery	
  here.	
  	
  As	
  Elizabeth	
  Danbury	
  has	
  noted,	
  ‘an	
  enthroned,	
  crowned	
  

woman	
  on	
  seals	
  after	
  1100	
  in	
  England,	
  as	
  in	
  France,	
  almost	
  invariably	
  

represented	
  not	
  an	
  earthly	
  sovereign,	
  but	
  the	
  Virgin	
  Mary’.763	
  	
  I	
  would	
  argue	
  that	
  

this	
  is	
  exactly	
  the	
  connection	
  that	
  the	
  German	
  queenly	
  seals	
  expected	
  the	
  viewer	
  

to	
  make.	
  	
  Rather	
  than	
  seeing	
  these	
  seals	
  as	
  reflecting	
  German	
  queens	
  exercising	
  

masculine	
  authority,	
  it	
  should	
  be	
  recognised	
  that	
  they	
  also	
  reflect	
  the	
  male	
  image	
  

of	
  kingship.	
  	
  Just	
  as	
  the	
  enthroned	
  image	
  of	
  the	
  king,	
  recalling	
  that	
  of	
  Christ	
  in	
  

majesty,	
  made	
  clear	
  the	
  king’s	
  claims	
  to	
  rule	
  in	
  Christ’s	
  image,	
  so	
  the	
  imagery	
  of	
  

these	
  female	
  seals	
  made	
  apparent	
  that	
  any	
  terrestrial	
  queen	
  was	
  made	
  in	
  the	
  

image	
  of	
  the	
  Queen	
  of	
  Heaven.	
  	
  	
  

	
  

Although	
  queens	
  in	
  England	
  and	
  France	
  did	
  not	
  adopt	
  the	
  German	
  enthroned	
  

motif,	
  their	
  seals	
  abound	
  with	
  Marian	
  symbolism.	
  	
  The	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  is	
  found	
  on	
  

seals	
  from	
  all	
  three	
  realms,	
  emphasising	
  that	
  it	
  was	
  not	
  exclusively	
  a	
  Capetian	
  

attribute.	
  	
  In	
  the	
  Empire	
  it	
  is	
  to	
  be	
  found	
  on	
  seals	
  belonging	
  to	
  Constance,	
  wife	
  of	
  

Henry	
  VI,	
  Maria,	
  second	
  wife	
  of	
  Otto	
  IV,	
  and	
  of	
  Margaret,	
  wife	
  of	
  Henry	
  (VII).	
  	
  In	
  

England	
  it	
  is	
  found	
  on	
  the	
  seal	
  of	
  Matilda	
  of	
  Boulogne,	
  wife	
  of	
  King	
  Stephen.	
  	
  

John’s	
  second	
  wife,	
  Isabella	
  of	
  Angoulême	
  holds	
  a	
  lily	
  rather	
  than	
  the	
  stylised	
  

fleur-­‐de-­‐lys.	
  	
  A	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  is	
  also	
  to	
  be	
  found	
  on	
  the	
  unusual	
  seal	
  of	
  Henry	
  II’s	
  

daughter	
  Joanna.	
  	
  Following	
  the	
  death	
  of	
  her	
  first	
  husband	
  William	
  of	
  Sicily,	
  
                                                             
761	
  Chibnall,	
  The	
  Empress	
  Matilda,	
  29.	
  
762	
  Johns,	
  Noblewomen,	
  Aristocracy	
  and	
  Power,	
  126.	
  
763	
  Danbury,	
  “Queens	
  and	
  Powerful	
  Women:	
  Image	
  and	
  Authority,”	
  18.	
  



	
   245	
  

Joanna	
  married	
  the	
  Count	
  of	
  Toulouse.	
  	
  She	
  used	
  a	
  two-­‐sided	
  vesica-­‐shaped	
  

seal.764	
  	
  On	
  the	
  obverse	
  she	
  is	
  depicted	
  seated	
  and	
  holding	
  a	
  decorated	
  cross	
  and	
  

the	
  legend	
  describes	
  her	
  as	
  Duchess	
  of	
  Barr,	
  Countess	
  of	
  Toulouse	
  and	
  

Marchioness	
  of	
  Provence.	
  	
  On	
  the	
  other	
  side	
  she	
  is	
  depicted	
  standing,	
  crowned	
  

holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys.	
  	
  Although	
  she	
  was	
  a	
  queen	
  through	
  her	
  marriage	
  to	
  

William,	
  the	
  inscription	
  links	
  her	
  queenship	
  to	
  her	
  father	
  Henry	
  II:	
  +S	
  REGINE	
  

IOH’E	
  FILIA	
  QVONDAM	
  h	
  REGIS	
  ANGLORUM.765	
  	
  In	
  any	
  case,	
  the	
  deployment	
  of	
  a	
  

fleur-­‐de-­‐lys	
  was	
  not	
  the	
  only	
  way	
  to	
  allude	
  to	
  the	
  Virgin.	
  	
  In	
  a	
  study	
  of	
  twelfth-­‐

century	
  English	
  seals	
  depicting	
  Mary	
  as	
  a	
  queen,	
  Sandy	
  Heslop	
  has	
  argued	
  that	
  

sceptres	
  and	
  rods	
  should	
  not	
  be	
  seen	
  as	
  exclusively	
  royal	
  symbols.	
  	
  Heslop	
  took	
  

his	
  evidence	
  from	
  the	
  seals	
  of	
  monastic	
  and	
  cathedral	
  chapters	
  whose	
  churches	
  

were	
  dedicated	
  to	
  Mary,	
  and	
  concluded	
  that	
  ‘it	
  is	
  on	
  seals…where	
  the	
  attributes	
  

are	
  dissociated	
  from	
  queenship	
  that	
  it	
  is	
  most	
  apparent	
  that	
  the	
  rod,	
  for	
  example,	
  

is	
  not	
  simply	
  an	
  item	
  of	
  regalia	
  but	
  that	
  it	
  has	
  a	
  prophetic	
  typological	
  

significance’.766	
  	
  When	
  we	
  find	
  sceptres	
  associated	
  with	
  queenship	
  on	
  royal	
  seals,	
  

we	
  should	
  not	
  dissociate	
  them	
  from	
  the	
  inherent	
  Marian	
  symbolism,	
  which	
  

would	
  have	
  been	
  apparent	
  to	
  contemporaries.	
  

	
  

Like	
  the	
  seals	
  of	
  their	
  royal	
  husbands,	
  female	
  seals	
  proclaimed	
  that	
  their	
  owners	
  

were	
  queens	
  Dei	
  gratia.	
  	
  The	
  use	
  in	
  all	
  three	
  realms	
  of	
  the	
  enthroned	
  majesty	
  

design	
  for	
  male	
  seals	
  is	
  demonstrative	
  of	
  the	
  shared	
  imagery	
  of	
  Christological	
  

kingship,	
  which	
  perceived	
  kings	
  to	
  rule	
  by	
  the	
  grace	
  of	
  God.	
  	
  	
  Bedos-­‐Rezak	
  has	
  

pointed	
  to	
  a	
  metaphor	
  used	
  to	
  explain	
  the	
  idea	
  expounded	
  in	
  Genesis	
  1:26-­‐27,	
  of	
  

man	
  being	
  created	
  in	
  the	
  image	
  and	
  resemblance	
  of	
  God,	
  in	
  which	
  man	
  is	
  

described	
  as	
  a	
  seal	
  impression,	
  imprinted	
  by	
  Christ.767	
  	
  That	
  the	
  monarchs	
  of	
  

England,	
  France	
  and	
  Germany	
  considered	
  their	
  kingship	
  to	
  be	
  based	
  on	
  their	
  

resemblance	
  to	
  Christ	
  and	
  their	
  position	
  as	
  God’s	
  representatives	
  on	
  earth,	
  

despite	
  opposition	
  from	
  the	
  papacy,	
  is	
  made	
  apparent	
  in	
  the	
  manner	
  in	
  which	
  

                                                             
764	
  The	
  matrix	
  for	
  this	
  seal	
  survives	
  and	
  is	
  in	
  the	
  collection	
  of	
  the	
  British	
  Museum	
  (P&E	
  1897,5-­‐
8,1&2).	
  
765	
  Ibid.,	
  22.	
  
766	
  Heslop,	
  “The	
  Virgin	
  Mary’s	
  Regalia	
  and	
  Twelfth-­‐Century	
  English	
  Seals,”	
  59.	
  
767	
  Brigitte	
  Bedos-­‐Rezak,	
  “In	
  Search	
  of	
  a	
  Semiotic	
  Paradigm:	
  The	
  Matter	
  of	
  Sealing	
  in	
  Medieval	
  
Thought	
  and	
  Praxis	
  (1050-­‐1400),”	
  in	
  Good	
  Impressions:	
  Image	
  and	
  Authority	
  in	
  Medieval	
  Seals,	
  ed.	
  
Noël	
  Adams,	
  John	
  Cherry,	
  and	
  James	
  Robinson	
  (London,	
  2008),	
  3.	
  



	
   246	
  

they	
  impressed	
  their	
  image	
  onto	
  the	
  documents	
  authenticated	
  by	
  their	
  seals	
  and	
  

bullae.	
  	
  Indeed,	
  Henry	
  VI’s	
  adoption	
  of	
  the	
  enthroned	
  motif	
  for	
  his	
  bullae	
  is	
  

demonstrative	
  of	
  an	
  attempt	
  to	
  stress	
  the	
  Christ-­‐like	
  nature	
  of	
  his	
  kingship,	
  in	
  

direct	
  response	
  to	
  papal	
  attempts	
  to	
  assert	
  the	
  inferiority	
  of	
  kings	
  to	
  bishops.	
  	
  The	
  

growth	
  of	
  queenly	
  sealing,	
  and	
  the	
  Marian	
  imagery	
  found	
  on	
  queenly	
  seals,	
  

particularly	
  within	
  the	
  Empire,	
  can	
  be	
  seen	
  as	
  another	
  facet	
  of	
  a	
  wider	
  response.	
  	
  

The	
  imagery	
  on	
  royal	
  and	
  imperial	
  seals	
  played	
  on	
  the	
  multiplicity	
  of	
  associations	
  

attached	
  to	
  medieval	
  symbols	
  to	
  present	
  a	
  Christ-­‐like	
  king	
  whose	
  bride	
  was	
  

depicted	
  as	
  the	
  celestial	
  Queen.	
  

	
   	
  



	
   247	
  

Conclusion	
  

Unction,	
  Coronation	
  and	
  Christ-­‐centred	
  Kingship	
  
	
  

In	
  October	
  1157,	
  Frederick	
  Barbarossa	
  held	
  a	
  court	
  at	
  Besançon	
  in	
  Burgundy,	
  to	
  

which,	
  Rahewin	
  tells	
  us,	
  embassies	
  came	
  from	
  the	
  Romans,	
  the	
  Apulians,	
  the	
  

Tuscans,	
  the	
  Venetians,	
  the	
  Italians,	
  the	
  French,	
  the	
  English	
  and	
  the	
  Spanish.768	
  	
  So	
  

too	
  came	
  two	
  papal	
  legates,	
  Roland,	
  the	
  cardinal	
  priest	
  of	
  S.	
  Marco	
  (later	
  Pope	
  

Alexander	
  III),	
  and	
  Bernard,	
  the	
  cardinal	
  priest	
  of	
  S.	
  Clemente,	
  bringing	
  with	
  

them	
  a	
  letter	
  from	
  Pope	
  Hadrian	
  IV.	
  	
  This	
  epistle	
  was	
  to	
  cause	
  consternation	
  for,	
  

as	
  Frederick	
  would	
  later	
  complain	
  to	
  the	
  pope,	
  the	
  tenor	
  of	
  the	
  missive	
  was	
  ‘quod	
  

pre	
  oculis	
  mentis	
  semper	
  deberemus	
  habere,	
  qualiter	
  domnus	
  papa	
  insigne	
  

imperialis	
  coronae	
  nobis	
  contulerit	
  neque	
  tamen	
  penitentia	
  moveretur,	
  si	
  maiora	
  

excellentia	
  nostra	
  ab	
  eo	
  beneficia	
  susceptisset’.769	
  	
  The	
  pope’s	
  use	
  of	
  the	
  word	
  

beneficium	
  in	
  this	
  context	
  was	
  too	
  much	
  for	
  the	
  emperor	
  and	
  his	
  nobles	
  to	
  accept.	
  	
  

When	
  one	
  of	
  the	
  papal	
  legates,	
  confused	
  by	
  the	
  sudden	
  tumult	
  asked	
  ‘from	
  who	
  

do	
  you	
  hold	
  the	
  empire,	
  if	
  not	
  from	
  the	
  Lord	
  Pope?’	
  Otto,	
  count-­‐palatine	
  of	
  

Bavaria	
  drew	
  his	
  sword	
  in	
  anger.770	
  	
  Barbarossa	
  would	
  claim	
  in	
  his	
  letter	
  to	
  

Hadrian	
  that	
  bloodshed	
  was	
  avoided	
  only	
  at	
  his	
  personal	
  insistence.	
  	
  To	
  make	
  

things	
  worse,	
  additional	
  letters	
  were	
  then	
  found	
  on	
  the	
  legates,	
  with	
  which	
  they	
  

were	
  intending	
  to	
  spread	
  this	
  virus	
  conceived	
  in	
  their	
  iniquity	
  (‘conceptum	
  

iniquitatis	
  suae	
  virus	
  respergere’).	
  	
  At	
  this	
  point,	
  to	
  avoid	
  contagion,	
  the	
  legates	
  

were	
  sent	
  back	
  to	
  Rome,	
  taking	
  the	
  same	
  route	
  as	
  they	
  had	
  travelled	
  to	
  Besançon.	
  

	
  

The	
  Besançon	
  incident	
  and	
  Barbarossa’s	
  response	
  to	
  it	
  demonstrates	
  that	
  papal	
  

attempts	
  to	
  relegate	
  the	
  position	
  of	
  the	
  emperor	
  were	
  not	
  meekly	
  accepted.	
  	
  

Barbarossa	
  did	
  not	
  consider	
  his	
  empire	
  to	
  be	
  a	
  benefice	
  held	
  from	
  the	
  pope,	
  as	
  he	
  

                                                             
768	
  The	
  Besançon	
  court	
  is	
  described	
  in	
  detail	
  by	
  Rahewin:	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  
Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  173–179.	
  	
  For	
  secondary	
  commentary	
  see	
  Robinson,	
  The	
  Papacy,	
  1073-­‐
1198,	
  462-­‐470;	
  Anne	
  J.	
  Duggan,	
  “’Totius	
  christianitatis	
  caput’.	
  The	
  Pope	
  and	
  the	
  Princes,”	
  in	
  
Adrian	
  IV	
  The	
  English	
  Pope	
  (1154-­‐1159),	
  ed.	
  Brenda	
  Bolton	
  and	
  Anne	
  J.	
  Duggan	
  (Aldershot,	
  2003),	
  
127-­‐134;	
  Jochen	
  Johrendt,	
  “The	
  Empire	
  and	
  the	
  Schism,”	
  in	
  Pope	
  Alexander	
  III	
  (1159-­‐1181),	
  ed.	
  
Peter	
  D.	
  Clarke	
  and	
  Anne	
  J.	
  Duggan	
  (Farnham,	
  2012),	
  101-­‐102.	
  
769	
  Ibid.,	
  179.	
  
770	
  ‘A	
  quo	
  ergo	
  habet,	
  si	
  a	
  domno	
  papa	
  non	
  habet	
  imperium?’	
  	
  Ibid.,	
  177.	
  



	
   248	
  

made	
  clear	
  in	
  the	
  opening	
  lines	
  of	
  the	
  letter	
  he	
  wrote	
  to	
  Hadrian	
  that	
  he	
  

deliberately	
  circulated	
  widely	
  within	
  the	
  Empire:	
  

‘Cum	
  divina	
  potentia,	
  a	
  qua	
  omnis	
  potestas	
  in	
  caelo	
  et	
  in	
  terra,	
  nobis	
  

Christo	
   eius	
   regnum	
   et	
   imperium	
   regendum	
   commiserit	
   et	
   pacem	
  

aecclesiarum	
  imperialibus	
  armis	
  conservandam	
  ordinaverit’.771	
  

The	
  pope	
  was	
  not	
  the	
  source	
  of	
  Frederick’s	
  authority,	
  but	
  instead	
  divine	
  power,	
  

which	
  had	
  given	
  him	
  the	
  kingdom	
  and	
  the	
  empire	
  to	
  rule.	
  	
  Barbarossa,	
  despite	
  

papal	
  attempts	
  to	
  reduce	
  the	
  status	
  of	
  royal	
  unction,	
  describes	
  himself	
  as	
  God’s	
  

anointed.	
  	
  The	
  vocabulary	
  he	
  used	
  to	
  express	
  this	
  sentiment	
  is	
  telling:	
  Frederick	
  

is	
  Christus	
  eius.	
  	
  He	
  is	
  anointed	
  like	
  Christ,	
  and	
  in	
  the	
  same	
  way	
  in	
  which	
  God	
  has	
  

ordained	
  that	
  Christ	
  shall	
  reign	
  in	
  the	
  celestial	
  kingdom,	
  so	
  too	
  will	
  Barbarossa	
  

govern	
  the	
  terrestrial	
  empire.	
  

	
  

In	
  the	
  rulership	
  of	
  his	
  earthly	
  kingdom	
  this	
  Christ-­‐like	
  king	
  had	
  an	
  accomplice.	
  	
  

Frederick	
  had	
  married	
  Beatrice	
  of	
  Burgundy	
  a	
  year	
  before	
  the	
  calamitous	
  court	
  

at	
  Besançon.	
  	
  The	
  Carmen	
  de	
  gestis	
  Frederici	
  I	
  imperatoris	
  in	
  Lombardia,	
  written	
  

in	
  the	
  1160s,	
  most	
  likely	
  by	
  an	
  author	
  hailing	
  from	
  Bergamo	
  in	
  northern	
  Italy,	
  

describes	
  their	
  joyful	
  union:772	
  

‘Tum	
  proceres	
  regi	
  nupta	
  natisque	
  carenti	
  

Consortem	
  thalami	
  suadent	
  sibi	
  iungere,	
  per	
  quam	
  

Pulchra	
  prole	
  parens	
  celesti	
  rege	
  favente	
  

Esse	
  queat.	
  	
  Quorum	
  exaudit	
  consulta	
  benignus	
  

Ductor	
  et	
  intactam	
  stabili	
  sibi	
  federe	
  iungit	
  

Principis	
  egregii,	
  Raynaldi	
  nomine,	
  natem	
  

Que	
  Venerem	
  forma	
  superabat,	
  mete	
  Minervam	
  

Iunonemque	
  opibus.	
  Numquam	
  fuit	
  altera	
  talis	
  

Excepta	
  Domini	
  Ihesu	
  genetrice	
  Maria,	
  

Quam	
  sibi	
  preferri	
  gaudet	
  regina	
  Beatrix.	
  

Hanc	
  magno	
  procerum	
  conventu	
  rex	
  Fredericus	
  

Ducit	
  et	
  Herbipoli	
  celebrat	
  connubia	
  letus’.773	
  

                                                             
771	
  Ibid.,	
  178.	
  
772	
  Irene	
  Schmale-­‐Ott,	
  ed.,	
  Carmen	
  de	
  Gestis	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris	
  in	
  Lombardia,	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  
Germ.	
  62	
  (Hannover,	
  1965)	
  xi-­‐xx.	
  
773	
  Ibid.,	
  37–38.	
  	
  Translation	
  in	
  Thomas	
  Carson	
  ed.	
  Barbarossa	
  in	
  Italy	
  (New	
  York,	
  1994),	
  39:	
  



	
   249	
  

Frederick’s	
  wife-­‐to-­‐be	
  is	
  here	
  described	
  as	
  so	
  beautiful	
  that	
  she	
  would	
  be	
  able	
  to	
  

find	
  favour	
  with	
  a	
  celestial	
  king.	
  	
  She	
  is	
  more	
  comely	
  than	
  Venus,	
  cleverer	
  than	
  

Minerva	
  and	
  wealthier	
  than	
  Juno.	
  	
  Indeed,	
  none	
  are	
  her	
  equal,	
  except	
  perhaps	
  

Lord	
  Jesus’	
  mother	
  Mary,	
  who	
  Beatrice	
  outshines,	
  on	
  account	
  of	
  her	
  happiness.	
  	
  

This	
  terrestrial	
  queen	
  marries	
  not	
  the	
  celestial	
  king	
  with	
  whom	
  the	
  poet	
  

informed	
  us	
  she	
  would	
  be	
  able	
  to	
  find	
  favour.	
  	
  Instead	
  she	
  marries	
  king	
  

Frederick.	
  	
  The	
  author	
  thereby	
  makes	
  manifest	
  that	
  their	
  union	
  mirrors	
  that	
  of	
  

Christ	
  and	
  Mary.	
  

	
  

In	
  the	
  Spring	
  of	
  2012,	
  a	
  series	
  of	
  previously	
  unknown	
  frescoes	
  was	
  discovered	
  in	
  

the	
  Church	
  of	
  St.	
  Mary	
  attached	
  to	
  the	
  Augustinian	
  Abbey	
  of	
  Altenburg,	
  in	
  

Thuringia.	
  	
  Altenburg	
  styles	
  itself	
  a	
  ‘Barbarossa	
  city’	
  due	
  to	
  the	
  frequency	
  with	
  

which	
  the	
  emperor	
  stayed	
  there.	
  	
  Although	
  the	
  charter	
  suggesting	
  Barbarossa	
  

was	
  present	
  at	
  the	
  consecration	
  of	
  the	
  church	
  in	
  1172	
  is	
  known	
  to	
  be	
  a	
  forgery	
  

concocted	
  in	
  the	
  time	
  of	
  Frederick	
  II,	
  whose	
  seal	
  it	
  bears,	
  it	
  is	
  thought	
  to	
  be	
  a	
  

copy	
  of	
  a	
  genuine	
  original.774	
  	
  Given	
  Frederick’s	
  frequent	
  sojourns	
  in	
  Altenburg	
  

and	
  his	
  connection	
  with	
  this	
  Marian	
  foundation,	
  the	
  subject	
  of	
  the	
  frescoes,	
  which	
  

have	
  been	
  dated	
  to	
  the	
  late	
  twelfth	
  century,	
  is	
  particularly	
  striking.	
  	
  One	
  image	
  

depicts	
  an	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  Christ	
  seated	
  next	
  to	
  an	
  enthroned	
  Mary,	
  

whom	
  he	
  crowns	
  and	
  bestows	
  with	
  a	
  sceptre	
  (Illustration	
  12).	
  	
  Although	
  at	
  the	
  

time	
  of	
  writing	
  we	
  still	
  await	
  the	
  published	
  verdict	
  of	
  the	
  specialists,	
  it	
  seems	
  

likely	
  that	
  this	
  is	
  one	
  of	
  the	
  earliest	
  surviving	
  depictions	
  of	
  the	
  Coronation	
  of	
  the	
  

Virgin.	
  	
  For	
  a	
  king	
  who	
  styled	
  himself	
  as	
  a	
  Christus	
  Domini	
  and	
  had	
  a	
  bride	
  said	
  to	
  

be	
  equalled	
  only	
  by	
  Mary,	
  the	
  regal	
  and	
  nuptial	
  transformations	
  depicted	
  in	
  this	
  

fresco	
  were	
  highly	
  appropriate.	
  	
  Indeed,	
  as	
  Heslop	
  has	
  commented	
  of	
  the	
  first	
  
                                                                                                                                                                               
‘Since	
  Frederick	
  had	
  no	
  heir,	
  his	
  men	
  advised	
  him	
  
To	
  lead	
  a	
  consort	
  to	
  the	
  marriage	
  bed	
  
And	
  with	
  God’s	
  help	
  beget	
  a	
  pretty	
  baby.	
  
The	
  kind	
  commander	
  followed	
  their	
  advice	
  
And	
  took	
  the	
  daughter	
  of	
  the	
  noble	
  Rainald,	
  
For	
  Venus	
  did	
  not	
  have	
  this	
  virgin’s	
  beauty;	
  
Minerva	
  did	
  not	
  have	
  her	
  brilliant	
  mind,	
  
And	
  Juno	
  did	
  not	
  have	
  her	
  wealth.	
  	
  There	
  never	
  
Was	
  another	
  except	
  God’s	
  mother	
  Mary,	
  
And	
  Beatrice	
  is	
  so	
  happy	
  she	
  excels	
  her.	
  
The	
  joyful	
  Frederick	
  with	
  a	
  host	
  of	
  nobles	
  
Took	
  his	
  bride	
  to	
  Würzburg	
  for	
  the	
  marriage’.	
  
774	
  RI	
  IV,2,3	
  n.	
  †1990,	
  in:	
  Regesta	
  Imperii	
  Online:	
  http://www.regesta-­‐imperii.de/id/1172-­‐07-­‐
00_1_0_4_2_3_215_F1990	
  [accessed	
  12.8.2013]	
  



	
   250	
  

surviving	
  representation	
  of	
  the	
  Coronation	
  of	
  the	
  Virgin	
  in	
  England,	
  on	
  a	
  carved	
  

cloister	
  capital	
  from	
  Reading	
  Abbey,	
  ‘it	
  would	
  be	
  hard	
  to	
  imagine	
  a	
  better	
  subject	
  

to	
  link	
  royal	
  patrons	
  and	
  the	
  dedication	
  to	
  Mary	
  than	
  a	
  representation	
  of	
  the	
  

Coronation	
  of	
  the	
  Virgin’.775	
  

	
  

Illustration	
  12	
  

Reconstruction	
  of	
  the	
  Fresco	
  Recently	
  Discovered	
  at	
  Altenburg	
  

	
  
Residenzschloss	
  Altenburg	
  Museum	
  

	
  

Frederick’s	
  response	
  to	
  the	
  papal	
  attack	
  on	
  his	
  authority	
  at	
  Besançon	
  is	
  

indicative	
  of	
  two	
  features	
  characteristic	
  of	
  twelfth-­‐century	
  images	
  of	
  kingship:	
  a	
  

continued	
  stress	
  on	
  the	
  efficacy	
  of	
  unction,	
  and	
  an	
  exploitation	
  of	
  the	
  many	
  layers	
  

of	
  meaning	
  in	
  the	
  act	
  of	
  coronation.	
  	
  These	
  developments	
  emerged	
  in	
  direct	
  

response	
  to	
  papal	
  attempts	
  to	
  subvert	
  unction	
  and	
  to	
  prioritise	
  coronation.	
  	
  This	
  

demotion	
  can	
  be	
  seen	
  firstly	
  in	
  the	
  moving	
  of	
  the	
  ritual	
  of	
  anointing	
  from	
  St.	
  

Peter’s	
  altar	
  to	
  the	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  in	
  a	
  side	
  chapel,	
  secondly	
  in	
  the	
  change	
  to	
  

anointing	
  the	
  emperor	
  on	
  the	
  arm	
  and	
  between	
  the	
  shoulders,	
  and	
  finally	
  in	
  the	
  

pronouncement	
  that	
  chrism	
  should	
  not	
  be	
  used.	
  	
  Instead	
  the	
  highpoint	
  of	
  

imperial	
  inauguration	
  was	
  to	
  be,	
  as	
  Walter	
  Ullmann	
  indicated,	
  the	
  coronation,	
  in	
  

                                                             
775	
  Heslop,	
  “The	
  English	
  Origins	
  of	
  the	
  Coronation	
  of	
  the	
  Virgin,”	
  790.	
  



	
   251	
  

which	
  it	
  was	
  the	
  pope	
  rather	
  than	
  the	
  emperor	
  who	
  was	
  to	
  take	
  precedence.776	
  	
  

The	
  papal	
  interpretation	
  of	
  coronation	
  was	
  enshrined	
  in	
  a	
  provocative	
  fresco	
  in	
  

the	
  Lateran,	
  which	
  depicted	
  Lothar	
  III	
  receiving	
  a	
  crown	
  from	
  the	
  pope.777	
  	
  

Rahewin	
  reports	
  that	
  this	
  image	
  was	
  accompanied	
  by	
  a	
  couplet	
  reading:	
  ‘Rex	
  

venit	
  ante	
  fores,	
  iurans	
  prius	
  Urbis	
  honores,	
  /	
  Post	
  homo	
  fit	
  papae,	
  sumit	
  quo	
  

dante	
  coronam’.778	
  	
  The	
  emperor	
  and	
  his	
  vassals	
  did	
  not	
  accept	
  that	
  coronation	
  

made	
  the	
  monarch	
  the	
  ‘pope’s	
  man’	
  and	
  indeed,	
  in	
  their	
  letter	
  to	
  Pope	
  Hadrian,	
  in	
  

the	
  Spring	
  following	
  the	
  court	
  at	
  Besançon,	
  the	
  German	
  bishops	
  voiced	
  their	
  

disagreement	
  with	
  the	
  image	
  of	
  kingship	
  embodied	
  in	
  this	
  fresco	
  and	
  in	
  the	
  

pope’s	
  epistle.779	
  

	
  

An	
  examination	
  of	
  the	
  royal	
  ordines	
  has	
  made	
  clear	
  that	
  such	
  liturgical	
  texts	
  

continued	
  to	
  assume	
  that	
  kings	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  the	
  Empire	
  would	
  receive	
  

unction	
  on	
  the	
  head.	
  	
  Although	
  they	
  are	
  not	
  always	
  explicit	
  about	
  the	
  type	
  of	
  oil	
  

used,	
  chrism	
  continued	
  to	
  play	
  a	
  role,	
  being	
  mentioned	
  in	
  two	
  manuscripts	
  of	
  the	
  

English	
  ordines.	
  	
  The	
  gloss	
  in	
  a	
  thirteenth-­‐century	
  hand	
  in	
  the	
  manuscript	
  of	
  the	
  

English	
  Third	
  Recension,	
  now	
  in	
  Trinity	
  College,	
  Cambridge,	
  demonstrates	
  that	
  

while	
  Innocent’s	
  1204	
  pronouncement	
  that	
  kings	
  should	
  not	
  be	
  anointed	
  on	
  the	
  

head	
  was	
  known	
  in	
  England,	
  it	
  had	
  no	
  effect	
  on	
  royal	
  practice.	
  	
  In	
  spite	
  of	
  

Innocent’s	
  attempt	
  to	
  emphasise	
  the	
  superiority	
  of	
  episcopal	
  unction	
  

contemporary	
  narrative	
  sources	
  are	
  imbued	
  with	
  the	
  assumption	
  that	
  episcopal	
  

and	
  royal	
  consecrations	
  were	
  parallel	
  rites,	
  with	
  the	
  same	
  vocabulary	
  being	
  used	
  

to	
  describe	
  these	
  transformations.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  anointing	
  on	
  the	
  head	
  like	
  a	
  

bishop,	
  rites	
  from	
  all	
  three	
  realms	
  also	
  included	
  anointing	
  of	
  the	
  hands,	
  a	
  ritual	
  

that	
  played	
  an	
  important	
  role	
  in	
  priestly	
  consecration.	
  	
  In	
  the	
  French	
  kingdom	
  

anointing	
  on	
  the	
  hands,	
  with	
  its	
  sacerdotal	
  associations,	
  first	
  appears	
  in	
  the	
  Ordo	
  

of	
  1200,	
  illustrative	
  of	
  an	
  increased	
  interest	
  in	
  anointing	
  in	
  a	
  royal	
  context	
  at	
  the	
  

end	
  of	
  the	
  twelfth	
  century.	
  

                                                             
776	
  Ullmann,	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government,	
  226.	
  
777	
  See	
  Robinson,	
  The	
  Papacy,	
  1073-­‐1198,	
  452-­‐453;	
  Duggan,	
  “‘Totius	
  christianitatis	
  caput,”	
  131-­‐
132	
  
778	
  Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin,	
  Gesta	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris,	
  177.	
  
779‘a	
  pictura	
  cepit,	
  ad	
  scripturam	
  pictura	
  processit,	
  scriptura	
  in	
  auctoritatem	
  prodire	
  conatur.	
  	
  
Non	
  patiemur,	
  non	
  sustinebimus;	
  coronam	
  ante	
  ponemus,	
  quam	
  imperii	
  coronam	
  una	
  nobiscum	
  
sic	
  deponi	
  consentiamus.	
  	
  Picturae	
  deleantur,	
  scripturae	
  retractentur,	
  ut	
  inter	
  regnum	
  et	
  
sacerdotiam	
  aeterna	
  inimiciciarum	
  monimenta	
  non	
  remaneant’.	
  	
  Ibid.,	
  188–189.	
  



	
   252	
  

	
  

Royal	
  interest	
  in	
  unction	
  is	
  also	
  well	
  attested	
  in	
  the	
  century	
  that	
  followed,	
  not	
  

least	
  by	
  those	
  kings	
  who	
  sought	
  the	
  right	
  to	
  be	
  anointed.	
  	
  The	
  acquisition	
  of	
  this	
  

right	
  was	
  doggedly	
  pursued	
  by	
  some,	
  with	
  Henry,	
  bishop	
  of	
  Ostia,	
  commenting	
  in	
  

his	
  Summa	
  Aurea,	
  written	
  between	
  1250	
  and	
  1261	
  that	
  ‘if	
  anyone	
  wishes	
  to	
  be	
  

anointed	
  for	
  the	
  first	
  time,	
  he	
  obtains	
  the	
  rite	
  by	
  petitioning	
  the	
  pope,	
  as	
  the	
  king	
  

of	
  the	
  Aragonese	
  does	
  and	
  the	
  king	
  of	
  Scotland	
  insists	
  upon	
  daily’.780	
  	
  Even	
  in	
  its	
  

debased	
  form,	
  unction	
  was	
  considered	
  a	
  worthy	
  prize,	
  and,	
  moreover,	
  a	
  privilege	
  

worth	
  guarding,	
  as	
  Henry	
  III’s	
  attempts	
  to	
  prevent	
  the	
  anointing	
  of	
  Scottish	
  kings	
  

demonstrates.781	
  	
  Henry’s	
  interest	
  in	
  the	
  meaning	
  of	
  unction	
  is	
  testified	
  in	
  an	
  

undated	
  letter	
  he	
  received	
  from	
  Robert	
  Grosseteste,	
  bishop	
  of	
  Lincoln.782	
  	
  

Grosseteste	
  notes	
  that	
  not	
  all	
  kings	
  are	
  anointed,	
  but	
  that	
  through	
  unction	
  the	
  

sevenfold	
  gifts	
  of	
  the	
  Holy	
  Spirit	
  are	
  conferred	
  on	
  a	
  king.	
  	
  He	
  goes	
  on	
  to	
  stress,	
  

however,	
  that	
  ‘hec	
  tamen	
  unccionis	
  prerogativa	
  nullo	
  modo	
  regiam	
  dignitatem	
  

prefert	
  aut	
  etiam	
  equiparat	
  sacerdotali	
  aut	
  potestatem	
  tribuit	
  alicuius	
  

sacerdotalis	
  officii’.783	
  	
  The	
  fact	
  that	
  Grosseteste	
  needed	
  to	
  emphasis	
  this	
  point	
  

suggests	
  that	
  the	
  equivalence	
  of	
  priestly	
  and	
  royal	
  unction	
  was,	
  outside	
  of	
  

learned	
  clerical	
  circles,	
  commonly	
  assumed.	
  

	
  

Rather	
  than	
  in	
  unction,	
  in	
  whose	
  transformational	
  powers	
  monarchs	
  in	
  all	
  three	
  

realms	
  continued	
  to	
  believe,	
  the	
  key	
  to	
  understanding	
  shifting	
  images	
  of	
  kingship	
  

in	
  this	
  transitional	
  period	
  lies	
  in	
  the	
  rite	
  of	
  coronation.	
  	
  In	
  his	
  painted	
  chamber	
  at	
  

Westminster,	
  Henry	
  III	
  chose	
  to	
  depict	
  not	
  Edward	
  the	
  Confessor’s	
  anointing,	
  but	
  

his	
  coronation.784	
  	
  That	
  Edward	
  was	
  both	
  a	
  king	
  and	
  a	
  saint	
  explains	
  the	
  

appropriateness	
  of	
  this	
  motif,	
  which	
  must	
  be	
  understood	
  as	
  representing	
  both	
  

                                                             
780	
  ‘Si	
  quis	
  de	
  novo	
  inungi	
  velit	
  consuetudo	
  obtinuit	
  qui	
  a	
  papa	
  petatur	
  sicut	
  fecit	
  rex	
  Aragonum	
  et	
  
quotidie	
  instat	
  rex	
  Scotiae’.	
  	
  Henry	
  de	
  Susa,	
  Summa	
  Aurea	
  (Venice,	
  1570),	
  57.	
  This	
  reference	
  was	
  
first	
  noted	
  by	
  Bloch	
  in	
  Marc	
  Bloch,	
  “An	
  Unknown	
  Testimony	
  on	
  the	
  History	
  of	
  the	
  Coronation	
  in	
  
Scotland,”	
  Scottish	
  Historical	
  Review	
  23	
  (1926):	
  105–106;	
  For	
  a	
  concise	
  summary	
  of	
  the	
  attempts	
  
made	
  by	
  the	
  minority	
  government	
  of	
  Alexander	
  III	
  of	
  Scotland	
  to	
  gain	
  unction	
  and	
  coronation	
  see	
  
Alice	
  Taylor,	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  Twelfth-­‐	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Scotland:	
  The	
  Dumfermline	
  
Compilation,”	
  Historical	
  Research	
  83	
  (2010):	
  19–25.	
  
781	
  Taylor,	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  Twelfth-­‐	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Scotland,”	
  21.	
  
782	
  Extracts	
  from	
  this	
  letter	
  are	
  included	
  in	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  66–68.	
  See	
  also,	
  
Carpenter,	
  “The	
  Burial	
  of	
  King	
  Henry	
  III,	
  the	
  Regalia	
  and	
  Royal	
  Ideology,”	
  437.	
  
783	
  Ibid.,	
  67.	
  
784	
  This	
  choice	
  was	
  brought	
  to	
  my	
  attention	
  by	
  David	
  Carpenter.	
  	
  A	
  copy	
  of	
  this	
  painting	
  can	
  be	
  
found	
  as	
  Colour	
  Plate	
  1	
  in	
  Paul	
  Binski,	
  The	
  Painted	
  Chamber	
  at	
  Westminster	
  (London,	
  1986).	
  



	
   253	
  

his	
  terrestrial	
  and	
  celestial	
  crownings.	
  	
  These	
  two	
  types	
  of	
  coronation	
  were	
  

explicitly	
  linked	
  in	
  the	
  ordines.	
  	
  Prayer	
  K12,	
  associated	
  with	
  coronation	
  in	
  three	
  

of	
  the	
  royal	
  and	
  one	
  of	
  the	
  imperial	
  texts,	
  presents	
  earthly	
  coronation	
  as	
  a	
  

forerunner	
  to	
  a	
  heavenly	
  crowning:	
  ‘Coronet	
  te	
  Deus	
  corona	
  glorie	
  atque	
  iustitie	
  

honore	
  et	
  opere	
  fortitudinis	
  ut	
  per	
  officium	
  nostre	
  benedictionis	
  cum	
  fide	
  recta	
  et	
  

multiplici	
  bonorum	
  operum	
  fructu	
  ad	
  coronam	
  pervenias	
  regni	
  perpetui’.785	
  The	
  

image	
  of	
  Edward’s	
  coronation	
  in	
  the	
  Painted	
  Chamber	
  incorporates	
  the	
  words	
  

‘C’est	
  le	
  coronement	
  Seint	
  Edeward’.	
  	
  The	
  title	
  applied	
  to	
  the	
  Confessor	
  thereby	
  

makes	
  apparent	
  that	
  he	
  has	
  fulfilled	
  the	
  hopes	
  outlined	
  in	
  the	
  prayer	
  spoken	
  at	
  

the	
  time	
  of	
  his	
  coronation	
  in	
  1042,	
  and	
  has	
  obtained	
  the	
  crown	
  of	
  an	
  everlasting	
  

kingdom.	
  	
  The	
  bestowal	
  of	
  such	
  a	
  crown	
  is	
  described	
  in	
  the	
  thirteenth-­‐century	
  La	
  

estoire	
  de	
  Seint	
  Aedward	
  le	
  rei,	
  a	
  text	
  attributed	
  to	
  Matthew	
  Paris.786	
  	
  On	
  his	
  entry	
  

into	
  heaven,	
  St.	
  Peter	
  opened	
  the	
  gates	
  for	
  Edward,	
  St.	
  John	
  led	
  him	
  before	
  God,	
  

and	
  God	
  gave	
  him	
  his	
  kingdom	
  and	
  put	
  a	
  crown	
  on	
  his	
  head.787	
  	
  	
  

	
  

The	
  tendency	
  to	
  see	
  coronation	
  as	
  the	
  more	
  secular	
  of	
  the	
  two	
  major	
  components	
  

of	
  monarchical	
  inauguration	
  has	
  veiled	
  the	
  dynamic	
  symbolism	
  inherent	
  in	
  this	
  

act.	
  	
  Twelfth-­‐century	
  images	
  of	
  kingship	
  did	
  not	
  conceive	
  of	
  coronation	
  in	
  the	
  

manner	
  in	
  which	
  it	
  was	
  painted	
  on	
  the	
  walls	
  of	
  the	
  Lateran.	
  	
  Like	
  unction,	
  

coronation	
  was	
  a	
  symbol	
  of	
  God’s	
  grace;	
  it	
  contained	
  the	
  promise	
  of	
  eternal	
  

kingship.	
  	
  Coronation	
  had	
  regal,	
  sacral	
  and,	
  importantly,	
  nuptial	
  associations.	
  	
  It	
  

was	
  the	
  exploitation	
  of	
  the	
  nuptial	
  resonances	
  in	
  the	
  ordines,	
  and	
  particularly	
  the	
  

nuptial	
  association	
  of	
  the	
  crown,	
  that	
  enabled	
  twelfth-­‐century	
  queens	
  to	
  be	
  

presented	
  as	
  Mary	
  and	
  their	
  husbands	
  as	
  Christ.	
  	
  Louis	
  IX’s	
  placing	
  of	
  the	
  Crown	
  

                                                             
785	
  This	
  wording	
  is	
  taken	
  from	
  the	
  English	
  Second	
  Recension.	
  	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  
18.	
  	
  The	
  prayer	
  is	
  also	
  found	
  in	
  the	
  English	
  Third	
  Recension,	
  the	
  Ratold	
  Ordo	
  and	
  the	
  imperial	
  
ordo	
  in	
  the	
  Cologne	
  manuscript.	
  	
  A	
  similar	
  association	
  between	
  terrestrial	
  and	
  celestial	
  crownings	
  
is	
  made	
  in	
  Prayer	
  K	
  39,	
  which	
  is	
  associated	
  with	
  coronation	
  in	
  the	
  remaining	
  four	
  royal	
  texts.	
  
786	
  Binski	
  has	
  used	
  art	
  historical	
  evidence	
  to	
  lend	
  weight	
  to	
  the	
  theory	
  of	
  Matthew	
  Paris’s	
  
authorship.	
  	
  Paul	
  Binski,	
  “Reflections	
  on	
  ‘La	
  Estoire	
  de	
  Seint	
  Aedward	
  le	
  rei’:	
  hagiography	
  and	
  
kingship	
  in	
  thirteenth-­‐century	
  England.”	
  Journal	
  of	
  Medieval	
  History	
  16	
  (1990):	
  333-­‐339.	
  
787	
  Kathryn	
  Young	
  Wallace,	
  ed.	
  La	
  estoire	
  de	
  Seint	
  Aedward	
  le	
  rei.	
  Anglo-­‐Norman	
  Texts	
  (London,	
  
1983),	
  111.	
  
‘E	
  seint	
  Pere,	
  sis	
  chere	
  amis,	
  	
  
La	
  porte	
  u[v]re	
  de	
  paraïs,	
  
E	
  seint	
  Johan,	
  si	
  druz	
  demeine,	
  
Devant	
  la	
  Majesté	
  le	
  meine,	
  
E	
  Deu	
  sun	
  regne	
  li	
  abandune,	
  
K’eu	
  chef	
  li	
  met	
  la	
  curune’.	
  



	
   254	
  

of	
  Thorns	
  on	
  his	
  head	
  at	
  the	
  dedication	
  of	
  the	
  Sainte-­‐Chapelle	
  in	
  1248,	
  was	
  only	
  

possible	
  against	
  the	
  background	
  of	
  a	
  multi-­‐layered	
  understanding	
  of	
  the	
  crown	
  

as	
  a	
  symbol,	
  refined	
  over	
  the	
  previous	
  150	
  years.	
  	
  In	
  his	
  essay	
  on	
  the	
  Evangeliary	
  

of	
  Henry	
  the	
  Lion,	
  Bernd	
  Schneidmüller	
  has	
  questioned	
  whether	
  the	
  medieval	
  

artist	
  who	
  painted	
  the	
  miniatures	
  perhaps	
  knew	
  rather	
  better	
  than	
  theologising	
  

modern	
  viewers	
  what	
  a	
  golden	
  crown	
  meant.788	
  	
  Rather	
  than	
  trying	
  to	
  assign	
  a	
  

fixed	
  meaning	
  to	
  this	
  symbol,	
  we	
  need,	
  like	
  the	
  medieval	
  artist,	
  to	
  appreciate	
  the	
  

depth	
  and	
  ambiguity	
  of	
  the	
  symbol	
  of	
  the	
  crown.	
  

	
  

The	
  aim	
  of	
  this	
  thesis	
  has	
  not	
  been,	
  to	
  borrow	
  Timothy	
  Reuter’s	
  words	
  ‘to	
  

practise	
  a	
  frivolous	
  revisionism	
  by	
  trying	
  to	
  show	
  that	
  German	
  kingship	
  in	
  the	
  

high	
  Middle	
  Ages	
  was	
  just	
  like	
  that	
  practised	
  elsewhere’.789	
  	
  There	
  were	
  

undeniably	
  real	
  differences	
  in	
  the	
  way	
  in	
  which	
  monarchs	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  

the	
  Empire	
  exercised	
  their	
  power.	
  	
  However,	
  while	
  realities	
  in	
  all	
  three	
  realms	
  

were	
  different	
  and,	
  no	
  doubt,	
  pragmatism	
  often	
  prevailed,	
  the	
  same	
  language	
  of	
  

kingship	
  was	
  deployed.	
  	
  To	
  uncover	
  its	
  vocabulary	
  we	
  have	
  to	
  assimilate	
  traces	
  

from	
  chronicles	
  and	
  charters,	
  be	
  open	
  to	
  the	
  influence	
  of	
  visual	
  sources	
  and	
  to	
  

consider	
  the	
  liturgy	
  as	
  something	
  formative,	
  rather	
  than	
  merely	
  as	
  an	
  out-­‐dated	
  

relic	
  from	
  the	
  Carolingian	
  age.	
  	
  In	
  the	
  last	
  decade	
  Franz-­‐Reiner	
  Erkens	
  has	
  

increasingly	
  questioned	
  the	
  paradigm	
  of	
  the	
  demise	
  of	
  sacral	
  kingship	
  in	
  the	
  

Empire.	
  	
  In	
  an	
  important	
  essay	
  from	
  2006,	
  he	
  pointed	
  to	
  the	
  scarcity	
  of	
  evidence	
  

for	
  sacral	
  kingship	
  outside	
  of	
  historical	
  texts	
  and	
  images	
  even	
  under	
  the	
  late	
  

Ottonians	
  and	
  early	
  Salians,	
  a	
  period	
  in	
  which	
  all	
  agree	
  ruler	
  sacrality	
  

blossomed.790	
  	
  It	
  is	
  necessary	
  to	
  listen	
  carefully	
  to	
  hear	
  the	
  reverberation	
  of	
  a	
  

Christological	
  image	
  of	
  kingship	
  in	
  the	
  twelfth	
  and	
  early	
  thirteenth	
  centuries,	
  but	
  

we	
  should	
  not	
  allow	
  the	
  static	
  noise	
  of	
  diverse	
  bureaucratic	
  source	
  materials,	
  

especially	
  from	
  England	
  and	
  France,	
  to	
  drown	
  out	
  this	
  faint	
  echo.	
  

	
  

                                                             
788	
  Schneidmüller,	
  “Kronen	
  im	
  goldglänzenden	
  Buch,”	
  155.	
  
789	
  Reuter,	
  “The	
  Medieval	
  German	
  Sonderweg?	
  	
  The	
  Empire	
  and	
  Its	
  Rulers	
  in	
  the	
  High	
  Middle	
  
Ages,”	
  181.	
  
790	
  Franz-­‐Reiner	
  Erkens,	
  “Der	
  ‘pia	
  dei	
  ordinatione	
  rex’	
  und	
  die	
  Krise	
  sakral	
  legitimierter	
  
Königherrschaft	
  in	
  spätsalisch-­‐	
  frühstaufischer	
  Zeit,”	
  in	
  Vom	
  Umbruch	
  zur	
  Erneuerung?	
  Das	
  11.	
  
und	
  beginnende	
  12.	
  Jahrhundert	
  -­‐	
  Positionen	
  der	
  Forschung,	
  ed.	
  Jörg	
  Jarnut	
  and	
  Matthias	
  Wemhoff	
  
(Munich,	
  2006),	
  88.	
  



	
   255	
  

In	
  German	
  scholarship,	
  Roman	
  law	
  has	
  traditionally	
  been	
  seen	
  as	
  the	
  alternative	
  

basis	
  for	
  images	
  of	
  kingship	
  following	
  a	
  desacralisation	
  of	
  royal	
  authority	
  

supposedly	
  precipitated	
  by	
  the	
  Investiture	
  Controversy.	
  	
  Erkens	
  has,	
  however,	
  

convincingly	
  argued	
  that	
  Roman	
  law	
  was	
  not	
  used	
  to	
  develop	
  a	
  separate	
  secular	
  

basis	
  for	
  kingly	
  power,	
  but	
  to	
  strengthen	
  ruler	
  sacrality.	
  	
  He	
  suggests	
  this	
  can	
  be	
  

seen	
  in,	
  for	
  example,	
  Barbarossa’s	
  descriptions	
  of	
  laws	
  as	
  sacred	
  (‘sacrae	
  leges’)	
  

and	
  the	
  description	
  of	
  the	
  empire	
  itself	
  as	
  holy,	
  an	
  attribute	
  first	
  found	
  in	
  a	
  letter	
  

sent	
  from	
  Barbarossa	
  to	
  his	
  uncle,	
  Otto	
  of	
  Freising,	
  in	
  1157.791	
  	
  In	
  an	
  Anglo-­‐French	
  

context	
  both	
  the	
  development	
  of	
  bureaucratic	
  structures	
  and	
  of	
  ‘chivalry’,	
  

combined	
  with	
  burgeoning	
  ideals	
  of	
  knighthood,	
  have	
  been	
  seen	
  as	
  sounding	
  the	
  

death	
  knell	
  for	
  sacral	
  kingship.792	
  Geoffrey	
  Koziol	
  has	
  argued	
  that	
  Suger’s	
  

description	
  of	
  Louis	
  VI’s	
  inauguration	
  signified	
  a	
  change	
  in	
  the	
  understanding	
  of	
  

the	
  insignia	
  and	
  commented	
  that	
  ‘not	
  even	
  Suger’s	
  old-­‐fashioned	
  Carolingian	
  

rhetoric…can	
  mask	
  the	
  fact	
  that	
  Louis	
  VI	
  was	
  in	
  love	
  with	
  the	
  image	
  of	
  himself	
  as	
  

a	
  heroic	
  knight’.793	
  	
  Yet	
  in	
  the	
  symbolism	
  of	
  the	
  feast	
  day	
  chosen	
  for	
  Louis	
  VI’s	
  

consecration,	
  in	
  the	
  inclusion	
  of	
  the	
  regnal	
  dates	
  of	
  his	
  wife	
  Adelaide	
  on	
  his	
  

charters,	
  and	
  his	
  charter	
  of	
  1115,	
  which	
  explicitly	
  associates	
  him	
  with	
  Christ,	
  

sacral	
  resonances	
  are	
  still	
  to	
  be	
  found.	
  	
  Suger	
  particularly	
  stressed	
  that	
  Louis	
  was	
  

crowned	
  on	
  the	
  feast	
  of	
  St.	
  Stephen,	
  the	
  first	
  martyr	
  to	
  wear	
  God’s	
  crown	
  and	
  

describes	
  how	
  in	
  his	
  last	
  illness	
  he	
  swapped	
  one	
  crown	
  for	
  another	
  (‘coronam	
  

pro	
  corona’).794	
  	
  Here	
  we	
  see	
  once	
  more	
  the	
  flexibility	
  of	
  this	
  symbol,	
  at	
  once	
  

royal,	
  sacral	
  and	
  nuptial.	
  	
  When	
  chanters	
  in	
  England,	
  France	
  and	
  the	
  Empire	
  

uttered	
  the	
  words	
  ‘Christus	
  vincit,	
  Christus	
  regnat,	
  Christus	
  imperat’,	
  it	
  was	
  with	
  

the	
  conviction	
  that	
  the	
  monarchs	
  they	
  were	
  lauding	
  ruled	
  in	
  the	
  image	
  of	
  Christ	
  

the	
  King.

                                                             
791	
  Ibid.,	
  94–95;	
  Stefan	
  Weinfurter	
  has	
  discussed	
  the	
  designation	
  of	
  the	
  Empire	
  as	
  sacred	
  in	
  Stefan	
  
Weinfurter,	
  “Wie	
  das	
  Reich	
  heilig	
  wurde,”	
  in	
  Die	
  Macht	
  des	
  Königs:	
  Herrschaft	
  in	
  Europa	
  vom	
  
Frühmittelalter	
  bis	
  in	
  die	
  Neuzeit,	
  ed.	
  Bernhard	
  Jussen	
  (Munich,	
  2005),	
  190–204	
  and	
  387–390.	
  
792	
  Geoffrey	
  Koziol	
  sees	
  knighthood	
  as	
  being	
  the	
  more	
  influential	
  impulse	
  in	
  Koziol,	
  “England,	
  
France	
  and	
  the	
  Problem	
  of	
  Sacrality.”	
  
793	
  Ibid.,	
  134.	
  
794	
  Suger,	
  Vie	
  de	
  Louis	
  VI	
  le	
  Gros,	
  272.	
  



	
   256	
  

Appendix	
  1	
  

Editions	
  and	
  Manuscripts	
  of	
  the	
  Selected	
  Ordines	
  
	
  

	
  

The	
  purpose	
  of	
  this	
  appendix	
  is	
  to	
  enable	
  the	
  reader	
  swiftly	
  to	
  find	
  the	
  full	
  texts	
  

of	
  the	
  ordines	
  consulted	
  in	
  my	
  thesis	
  and	
  to	
  give	
  an	
  idea	
  of	
  the	
  number	
  of	
  

surviving	
  manuscripts.	
  	
  As	
  no	
  critical	
  edition	
  of	
  the	
  English	
  ordines	
  exists,	
  all	
  

printed	
  texts	
  containing	
  readings	
  of	
  individual	
  manuscripts	
  are	
  given.	
  	
  The	
  

manuscripts	
  containing	
  witnesses	
  to	
  the	
  English	
  ordines	
  are	
  also	
  given	
  in	
  full.	
  	
  

For	
  the	
  remaining	
  traditions,	
  only	
  the	
  critical	
  edition	
  used	
  has	
  been	
  included	
  and	
  

a	
  summary	
  of	
  manuscripts	
  given.	
  	
  Full	
  details	
  of	
  surviving	
  manuscripts	
  are	
  

provided	
  in	
  the	
  relevant	
  critical	
  editions.	
  

	
  

	
  

English	
  Second	
  Recension	
  (eleventh	
  century)	
  

	
  

Editions	
  

1.	
  L.	
  G.	
  Wickham	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records	
  (London,	
  1901),	
  15-­‐21	
  	
  

2.	
  V.	
  Leroquais,	
  Les	
  pontificaux	
  (Paris,	
  1937),	
  2:	
  160-­‐164	
  

3.	
  H.	
  A.	
  Wilson,	
  The	
  Benedictional	
  of	
  Archbishop	
  Robert,	
  HBS	
  24	
  (London,	
  1903),	
  

140-­‐147	
  

4.	
  D.	
  H.	
  Turner,	
  The	
  Claudius	
  Pontificals,	
  HBS	
  97	
  (London,	
  1971),	
  89-­‐95	
  

	
  

Manuscripts	
  

Cambridge,	
  Corpus	
  Christi	
  College	
  MS	
  146	
  (s.	
  xex)	
  

London,	
  British	
  Library	
  Additional	
  MS	
  57337	
  (s.	
  xex/s.	
  xiin)	
  

London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Claudius	
  A.iii	
  (s.	
  xex/s.	
  xiin)	
  

London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Vitellius	
  A.vii	
  (s.	
  xmed)	
  

Paris,	
  Bibliothèque	
  nationale	
  de	
  France	
  MS	
  lat.	
  943	
  (s.	
  xex)	
  

Rouen,	
  Bibliothèque	
  municipale	
  MS	
  369	
  (s.	
  xex)	
  

	
  

	
  

	
  



	
   257	
  

English	
  Third	
  Recension	
  (twelfth	
  century)	
  

	
  

Editions	
  

1.	
  Legg,	
  English	
  Coronation	
  Records,	
  30-­‐39	
  

2.	
  Turner,	
  The	
  Claudius	
  Pontificals,	
  115-­‐122	
  	
  

3.	
  H.	
  A.	
  Wilson,	
  The	
  Pontifical	
  of	
  Magdalen	
  College,	
  HBS	
  39	
  (London,	
  1910),	
  89-­‐95	
  

	
  

Manuscripts	
  

Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  MS	
  B.II.10	
  (s.	
  xiiex)	
  

Cambridge,	
  University	
  Library	
  MS	
  EE.II.3	
  (s.	
  xiiin)	
  

Dublin,	
  Trinity	
  College	
  MS	
  98	
  (formerly	
  B.3.6)	
  (s.	
  xiiin)	
  

London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Claudius	
  A.iii	
  (s.	
  xiiin)	
  

London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Cotton	
  Tiberius	
  B.viii	
  (s.	
  xiiex)	
  

Oxford,	
  Bodleian	
  Library	
  Rawlinson	
  MS	
  C.400	
  (s.	
  xivin)	
  

Oxford,	
  Magdalen	
  College	
  MS	
  226	
  (s.	
  xiiex)	
  

	
  

Royal	
  Ordo	
  from	
  the	
  Romano-­‐Germanic	
  Pontifical	
  (c.950)	
  

Alternative	
  names:	
  Ottonian	
  Ordo,	
  Mainz	
  Ordo	
  	
  

	
  

Edition	
  

Vogel	
  &	
  Elze,	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique,	
  1:246-­‐269	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

Texts	
  that	
  can	
  be	
  considered	
  as	
  belonging	
  to	
  the	
  PRG	
  tradition	
  are	
  to	
  be	
  found	
  in	
  

around	
  fifty	
  manuscripts.	
  

	
  

Royal	
  Ordo	
  from	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  MS	
  141	
  (1000-­‐1050)	
  

Alternative	
  names:	
  Ordo	
  of	
  Arras	
  

	
  

Edition	
  

Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:201-­‐216	
  

	
  

	
  



	
   258	
  

Manuscript	
  summary	
  

There	
  are	
  two	
  surviving	
  manuscripts,	
  one	
  from	
  the	
  first	
  half	
  of	
  the	
  eleventh	
  

century,	
  and	
  one	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century.	
  

	
  

Ratold	
  Ordo	
  (c.980)	
  

Alternative	
  names:	
  Continental	
  version	
  of	
  the	
  English	
  Second	
  Recension,	
  Fulrad	
  

Ordo	
  

	
  

Edition	
  

Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:168-­‐200	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

There	
  are	
  twenty	
  surviving	
  manuscripts.	
  	
  The	
  earliest	
  dates	
  from	
  c.980	
  and	
  was	
  

copied	
  for	
  Ratold,	
  abbot	
  of	
  Corbie,	
  from	
  whom	
  the	
  ordo	
  got	
  its	
  name.	
  	
  One	
  

eleventh-­‐century	
  manuscript	
  survives,	
  seven	
  from	
  the	
  twelfth	
  century,	
  a	
  further	
  

seven	
  from	
  the	
  thirteenth	
  century,	
  one	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century	
  and	
  three	
  

from	
  the	
  seventeenth	
  century.	
  

	
  

Ordo	
  of	
  Saint-­‐Bertin	
  (c.1150-­‐1200)	
  

Alternative	
  names:	
  Ordo	
  of	
  Senlis	
  

	
  

Edition	
  

Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae	
  ,	
  1:240-­‐247	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

Two	
  manuscripts	
  survive,	
  one	
  from	
  the	
  mid-­‐	
  or	
  late-­‐twelfth	
  century	
  and	
  one	
  

from	
  the	
  mid-­‐fourteenth	
  century.	
  

	
  

Ordo	
  of	
  1200	
  (c.1200)	
  

Alternative	
  names:	
  Compilation	
  of	
  1200	
  

	
  

Edition	
  

Jackson,	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae,	
  1:248-­‐267	
  



	
   259	
  

Manuscript	
  summary	
  

Two	
  thirteenth-­‐century	
  manuscripts	
  of	
  this	
  ordo	
  survive,	
  one	
  from	
  the	
  early	
  part	
  

of	
  the	
  century	
  and	
  one	
  from	
  the	
  middle.	
  

	
  

Imperial	
  Ordo	
  from	
  Cologne	
  Dombibliothek	
  MS	
  141	
  (1000-­‐1050)	
  

Alternative	
  names:	
  Ordo	
  of	
  Arras	
  

	
  

Edition	
  

Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  20-­‐22	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

There	
  are	
  two	
  surviving	
  manuscripts,	
  one	
  from	
  the	
  first	
  half	
  of	
  the	
  eleventh	
  

century	
  and	
  one	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century.	
  

	
  

Cencius	
  I	
  (c.1100)	
  

	
  

Edition	
  

Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  22-­‐25	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

There	
  are	
  ten	
  surviving	
  manuscripts	
  dating	
  from	
  the	
  late-­‐eleventh	
  to	
  the	
  late-­‐

thirteenth	
  centuries.	
  

	
  

Cencius	
  II	
  (c.1100-­‐1150)	
  

Alternative	
  names:	
  Ordo	
  C,	
  Ordo	
  Ia	
  

	
  

Edition	
  

Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  35-­‐47	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

There	
  is	
  one	
  surviving	
  late-­‐twelfth-­‐century	
  manuscript	
  and	
  ten	
  copies	
  from	
  the	
  

sixteenth	
  and	
  seventeenth	
  centuries.	
  

	
  



	
   260	
  

The	
  Staufen	
  Ordo	
  (late	
  1100s)	
  

Alternative	
  names:	
  Ordo	
  of	
  1209,	
  Ordo	
  D	
  

	
  

Edition	
  

Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  61-­‐69	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

There	
  are	
  seven	
  surviving	
  witnesses	
  of	
  this	
  text.	
  	
  Only	
  one	
  is	
  a	
  conventional	
  

liturgical	
  manuscript,	
  dating	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century.	
  	
  The	
  remaining	
  texts	
  

are	
  to	
  be	
  found	
  in	
  papal	
  registers	
  and	
  royal	
  and	
  imperial	
  bullae	
  and	
  charters,	
  also	
  

dating	
  from	
  the	
  fourteenth	
  century.	
  

	
  

The	
  Ordo	
  from	
  the	
  Roman	
  Curia	
  (early	
  1200s)	
  

Alternative	
  names:	
  Ordo	
  of	
  1209,	
  Ordo	
  D	
  

	
  

Edition	
  

R.	
  Elze,	
  Die	
  Ordines,	
  69-­‐87	
  

	
  

Manuscript	
  summary	
  

This	
  ordo	
  was	
  included	
  in	
  the	
  thirteenth-­‐century	
  Pontifical	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia,	
  

that	
  survives	
  in	
  around	
  twenty	
  four	
  thirteenth-­‐	
  and	
  fourteenth-­‐century	
  

manuscripts.	
  	
  The	
  ordo	
  can	
  also	
  be	
  found	
  in	
  around	
  another	
  twenty	
  manuscript	
  

copies	
  of	
  the	
  curial	
  book	
  of	
  ceremonies	
  from	
  the	
  fourteenth	
  and	
  fifteenth	
  

centuries.	
  

	
  



	
   261	
  

Appendix	
  2	
  

Prayer	
  Formulae	
  Incipits	
  
Male	
  inauguration	
  prayers	
  (K)	
  

K1	
   Te	
  invocamus	
  domine	
  sancte	
  pater	
  omnipotens	
  aeterne	
  Deus	
  

K2	
   Deus	
  qui	
  populis	
  tuis	
  virtute	
  consulis	
  et	
  amore	
  dominaris	
  

K3	
   In	
  diebus	
  tuis	
  oriatur	
  omnibus	
  aequitas	
  et	
  iustitia	
  	
  

K4	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  deus	
  creator	
  ac	
  gubernator	
  caeli	
  et	
  terrae	
  

K5	
   Christe	
  perunge	
  hunc	
  regem	
  in	
  regimen	
  unde	
  unxisti	
  sacerdotes	
  reges	
  

K6	
   Deus	
  electorum	
  fortitudo	
  et	
  humilium	
  celsitudo	
  	
  

K7	
   Deus	
  Dei	
  filius	
  Ihesus	
  Christus	
  dominus	
  noster	
  

K8	
   Accipe	
  anulum	
  signaculum	
  videlicet	
  sanctae	
  fidei	
  	
  

K9	
   Deus	
  cuius	
  est	
  omnis	
  potestas	
  et	
  dignitas	
  	
  

K10	
   Accipe	
  hunc	
  gladium	
  cum	
  dei	
  benedictione	
  tibi	
  conlatum	
  

K11	
   Deus	
  qui	
  prouidentia	
  tua	
  caelestia	
  simul	
  et	
  terrena	
  moderaris	
  

K12	
   Coronet	
  te	
  Deus	
  corona	
  glorie	
  atque	
  iustitiae	
  

K13	
   Deus	
  perpetuitatis	
  dux	
  virtutem	
  cunctorum	
  hostium	
  victor	
  

K14	
   Accipe	
  sceptrum	
  regiae	
  potestatis	
  insigne	
  virgam	
  scilicet	
  rectam	
  regni	
  

K15	
   Omnium	
  domine	
  fons	
  bonorum	
  cunctorumque	
  Deus	
  institutor	
  profectuum	
  

K16	
   Accipe	
  virgam	
  virtutis	
  atque	
  aequitatis	
  qua	
  intellegas	
  mulcere	
  pios	
  

K17	
   Extendat	
  omnipotens	
  dominus	
  dexteram	
  suae	
  benedictionis	
  

K18	
   Benedic	
  domine	
  hunc	
  praeelectum	
  principem	
  

K19	
   Sta	
  et	
  retine	
  amodo	
  statum	
  quem	
  huc	
  usque	
  paterna	
  suggestione	
  tenuisti	
  

K20	
   Omnipotens	
  det	
  tibi	
  deus	
  de	
  rore	
  caeli	
  et	
  de	
  pinguedine	
  terrae	
  

K21	
   Benedic	
  domine	
  fortitudinem	
  principis	
  et	
  opera	
  manuum	
  illius	
  suscipe	
  

K22	
   Benedic	
  domine	
  hunc	
  regem	
  nostrum	
  N.	
  qui	
  regna	
  omnium	
  moderaris	
  

K23	
   Deus	
  ineffabilis	
  auctor	
  mundi	
  conditor	
  generis	
  humani	
  

K24	
   Unguantur	
  manus	
  istae	
  de	
  oleo	
  sanctificato	
  unde	
  uncti	
  fuerunt	
  reges	
  

K25	
   Prospice	
  omnipotens	
  Deus	
  serenis	
  optutibus	
  hunc	
  gloriosum	
  regem	
  

K26	
   Unguatur	
  caput	
  istud	
  pectus	
  scapule	
  et	
  compages	
  brachiorum	
  

K27	
   Deus	
  qui	
  es	
  iustorum	
  gloria	
  et	
  misericordia	
  peccatorum	
  

K28	
   Accipe	
  gladium	
  per	
  manus	
  episcoporum	
  licet	
  indignas	
  



	
   262	
  

K29	
   Accipe	
  armillas	
  sinceritatis	
  et	
  sapientiae	
  

K30	
   Accipe	
  pallium	
  quattuor	
  initiis	
  formatum	
  	
  

K31	
   Deus	
  tuorum	
  corona	
  fidelium	
  qui	
  in	
  capitibus	
  eorum	
  ponis	
  coronam	
  

K32	
   Accipe	
  regiae	
  dignatis	
  anulum	
  et	
  per	
  hunc	
  in	
  te	
  catholicae	
  fidei	
  signaculum	
  

K33	
   Benedicat	
  tibi	
  Deus	
  custodiatque	
  te	
  

K34	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  Deus	
  qui	
  famulum	
  tuum	
  regni	
  fastigio	
  

K35	
   Deus	
  qui	
  scis	
  genus	
  humanum	
  nulla	
  virtute	
  posse	
  subsistere	
  

K36	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  Deus	
  caelestium	
  terrestriumque	
  moderator	
  	
  

K37	
   Ungo	
  te	
  in	
  regem	
  de	
  oleo	
  sanctificato	
  in	
  nomine	
  patris	
  et	
  filii	
  et	
  spiritus	
  	
  

K38	
   Spiritus	
  sancti	
  gratia	
  humilitatis	
  nostrae	
  officio	
  

K39	
   Accipe	
  coronam	
  regni	
  quae	
  licet	
  ab	
  indignis	
  episcoporum	
  

K40	
   In	
  hoc	
  regni	
  solio	
  confirmet	
  et	
  in	
  regno	
  aeterno	
  secum	
  regnare	
  

K41	
   Exaudi	
  quesumus	
  domine	
  preces	
  nostras	
  

K42	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  Deus	
  qui	
  es	
  cunctorum	
  benedictio	
  

K43	
   Deus	
  in	
  cuius	
  manu	
  corda	
  regum	
  sunt	
  da	
  famulo	
  tuo	
  

K44	
   Unde	
  unxisti	
  sacerdotes	
  reges	
  et	
  prophetas	
  quatinus	
  iustitiam	
  diligens	
  

K45	
   Domine	
  Deus	
  omnipotens	
  cuius	
  est	
  omnis	
  potestas	
  

K46	
   Accipe	
  signum	
  gloriae,	
  in	
  nomine	
  patris	
  et	
  filii	
  et	
  spiritus	
  sancti	
  

K47	
   Deus	
  in	
  cuius	
  manu	
  corda	
  sunt	
  regum	
  inclina	
  at	
  preces	
  humilitatis	
  nostre	
  

K48	
   Accipe	
  anulum	
  signaculum	
  videlicet	
  sancte	
  fidei	
  soliditatem	
  regni	
  	
  

K49	
   Deus	
  regnorum	
  omnium	
  et	
  christiani	
  maxime	
  protector	
  imperii	
  

K50	
   Salvum	
  fac	
  servum	
  tuum	
  domine	
  

K51	
   Actiones	
  nostras	
  quesumus	
  domine	
  aspirando	
  preveni	
  

K52	
   Suscipe	
  domine	
  preces	
  et	
  hostias	
  ecclesie	
  tue	
  	
  

K53	
   Deus	
  qui	
  ad	
  predicandum	
  eterni	
  regni	
  evangelium	
  romanum	
  imperium	
  	
  

K54	
   Pretende	
  quesumus,	
  domine,	
  famulo	
  tuo	
  dextram	
  celestis	
  auxilii	
  

K55	
   Benedic	
  domine	
  quesumus	
  hunc	
  principem	
  nostrum	
  N.	
  

K56	
   Deus	
  pater	
  eterne	
  glorie	
  sit	
  adiutor	
  tuus	
  et	
  protector	
  

	
  
Female	
  inauguration	
  prayers	
  (Q)	
  

Q1	
   In	
  nomine	
  patris	
  et	
  filii	
  et	
  spiritus	
  sancti	
  prosit	
  tibi	
  haec	
  unctio	
  olei	
  

Q2	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  Deus	
  affluentem	
  spiritum	
  tuae	
  benedictionis	
  	
  



	
   263	
  

Q3	
   Accipe	
  anulum	
  fidei	
  signaculum	
  sanctae	
  trinitatis	
  

Q4	
   Deus	
  cuius	
  est	
  omnis	
  potestas	
  et	
  dignitas	
  da	
  famulae	
  tuae	
  N.	
  

Q5	
   Accipe	
  coronam	
  gloriae	
  honorem	
  iocunditatis	
  splendida	
  ut	
  fulgeas	
  

Q6	
   Omnium	
  domine	
  fons	
  bonorum	
  et	
  cunctorum	
  dator	
  profectuum	
  

Q7	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  deus	
  fons	
  et	
  origo	
  totius	
  bonitatis	
  

Q8	
   Deus	
  qui	
  solus	
  habes	
  immortalitatem	
  lucemque	
  habitas	
  inaccessibilem	
  

Q9	
   Spiritus	
  sancti	
  gratia	
  humilitatis	
  nostrae	
  officio	
  in	
  te	
  copiosa	
  descendat	
  

Q10	
   Deus	
  tuorum	
  corona	
  fidelium	
  qui	
  in	
  capitibus	
  eorum	
  ponis	
  coronam	
  

Q11	
   Officio	
  indignitatis	
  nostrae	
  seu	
  congregationis	
  in	
  reginam	
  benedicta	
  

Q12	
   Adesto	
  domine	
  supplicationibus	
  nostris	
  

Q13	
   Deus	
  tuorum	
  corona	
  fidelium	
  qui	
  quos	
  ad	
  regnum	
  vocas	
  

Q14	
   Accipe	
  coronam	
  regalis	
  excellentie,	
  que	
  licet	
  ab	
  indignis	
  episcoporum	
  

	
  
Prayers	
  from	
  the	
  mass	
  (M)	
  

M1	
   Quesumus	
  omnipotens	
  deus	
  ut	
  famulus	
  tuus	
  

M2	
   Munera	
  domine	
  quesumus	
  oblata	
  santifica	
  

M3	
   Aeterne	
  Deus	
  qui	
  es	
  fons	
  inmarcescibilis	
  lucis	
  et	
  origo	
  perpetuae	
  bonitatis	
  	
  

M4	
   Haec	
  domine	
  oration	
  salutaris	
  famulum	
  tuum	
  N.	
  

M5	
   Omnipotens	
  sempiterne	
  Deus	
  caelestium	
  terrestriumque	
  moderator	
  	
  

M6	
   Deus	
  qui	
  miro	
  ordine	
  universa	
  disponis	
  et	
  ineffabiliter	
  gubernas	
  

M7	
   Concede	
  quaesumus	
  omnipotens	
  Deus	
  his	
  salutaribus	
  sacrificiis	
  placatus	
  

M8	
   Omnipotens	
  Deus	
  qui	
  te	
  populi	
  sui	
  voluit	
  esse	
  rectorem	
  

M9	
   Concedatque	
  tibi	
  contra	
  omnes	
  fidei	
  christianae	
  

M10	
   Quatinus	
  te	
  gubernacula	
  regni	
  tenente	
  	
  

M11	
   Haec	
  domine	
  salutaris	
  sacrificii	
  perceptio	
  famuli	
  tui	
  N.	
  	
  

M12	
   Benedicat	
  tibi	
  dominus	
  custodiatque	
  te	
  et	
  sicut	
  voluit	
  

M13	
   Deus	
  cuius	
  regnum	
  regnum	
  est	
  omnium	
  seculorum	
  	
  

M14	
   Sacrificiis	
  domine	
  placatus	
  oblatis	
  pacem	
  tuam	
  

M15	
   Deus	
  qui	
  est	
  diligentibus	
  te	
  facis	
  cuncta	
  prodesse	
  

M16	
   Deus	
  regnorum	
  omnium	
  et	
  christiani	
  maxime	
  protector	
  imperii	
  

M17	
   Suscipe	
  domine	
  preces	
  et	
  hostias	
  ecclesie	
  tue	
  

M18	
   Deus	
  qui	
  ad	
  predicandum	
  eterni	
  regni	
  evangelium	
  romanum	
  imperium	
  	
  
	
  



	
   264	
  

Appendix	
  3	
  

Tables	
  of	
  Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Ordines	
  

	
  
This	
  appendix	
  comprises	
  six	
  tables	
  laying	
  out	
  the	
  order	
  of	
  the	
  rituals	
  that	
  

together	
  made	
  up	
  the	
  inauguration	
  rite	
  in	
  the	
  different	
  ordines.	
  	
  The	
  royal	
  ordines	
  

are	
  presented	
  side-­‐by-­‐side	
  for	
  ease	
  of	
  comparison.	
  	
  This	
  manner	
  of	
  presentation	
  

is	
  not	
  possible	
  for	
  the	
  more	
  detailed	
  imperial	
  liturgies,	
  which	
  are	
  presented	
  

individually.	
   	
  



	
   265	
  

Table	
  10	
  

Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
  I	
  

	
  	
  

!"
#$

%&
'(
)*
%+

!"
#$
%&

'(
)*
&+

,-
.

/$
0$
1%
"+
23
2

,
-&
.

,
-&
.

,
-&
.

,
-&
.

!"#
$%
&'(
#&)
#*+
,'
*+

!"#
$%
&'(
#&)
#*+
,'
*+

!"#
-'
)*
$.
./)
%#0
')
1#

2$
3*
+4
12

$'
#&)
#*+
,'
*+

!"#
-'
)*
$.
./)
%#0
')
1#

2$
3*
+4
12

$'
#&)
#*+
,'
*+

5"#
-'
).
&'4
&/)
%#2

$0)
'$
#46
&4'

5"#
-'
).
&'4
&/)
%#2

$0)
'$
#46
&4'

5"#
'$
1)

74
6#)
0#-
466
/,1

#4%
3#

8$
4-
)%
.

5"#
'$
94
6/4
#-6
4*
$3
#)%
#46
&4'

:"#
)4
&+

:"#
)4
&+
#

:"#
-'
).
&'4
&/)
%#2

$0)
'$
#46
&4'

:"#
/%&
$'
')
94
&/)
%;
-'
)1

/.$

<"#
*)
%.
$*
'4
&/)
%

<"#
4*
*64
14

&/)
%

<"#
/%&
$'
')
94
&/)
%;
-'
)1

/.$
<"#
*)
%9
'$
94
&/)
%#4
.=
$3
#/0#

&+
$(
#4*
*$
-&
#=/
%9

>"#
4%
)/%

&/%
9

>"#
4%
)/%

&/%
9

>"#
4*
*64
14

&/)
%

>"#
-'
).
&'4
&/)
%#2

$0)
'$
#46
&4'

?"#
.8
)'
3

?"#
.8
)'
3

?"#
4%
)/%

&/%
9

?"#
*)
%.
$*
'4
&/)
%

@"#
*'
)8
%/%

9
@"#
4'
1/
664
.

@"#
.8
)'
3

@"#
4%
)/%

&/%
9

A"#
.*
$-
&'$

A"#
-4
66/,

1
A"#
4'
1/
664
.B#
-4
66/,

1#
4%
3#

'/%
9

A"#
'/%
9

C"#
7/'
94

C"#
*'
)8
%/%

9
C"#
.*
$-
&'$
#4%
3#2

4*
,6,

1
C"#
.8
)'
3

!D
"#2
6$.
./%
9

!D
"#'/
%9

!D
"#*
')
8%

/%9
!D
"#*
')
8%

/%9
!!
"#3
$.
/9%

4&$
3#=
/%9

!!
"#.
*$
-&
'$

!!
"#2
6$.
./%
9

!!
"#.
*$
-&
'$

!5
"#7
/'9
4

!5
"#$
%&
+'
)%
$1

$%
&

!5
"#7
/'9
4

/$
0$
1%
"+
23
2+
4#
$%
5)%
6"
&7

/
0"
"&

!:
"#2
6$.
./%
9

!:
"#=
/..
#)0
#-$
4*
$

!:
"#2
6$.
./%
9

!"#
4%
)/%

&/%
9

!<
"#=
/..
#)0
#-$
4*
$

!<
"#1
4.
.

!<
"#$
%&
+'
)%
$1

$%
&

/
0"
"&

5"#
'/%
9

!>
"#$
%&
+'
)%
$1

$%
&

!>
"#)
4&+

!"#
$%
&'(
#&)
#*+
,'
*+

:"#
*'
)8
%/%

9
/
0"
"&

!?
"#=
/..
#)0
#-$
4*
$

5"#
-'
).
&'4
&/)
%#2

$0)
'$
#46
&4'

/
0"
"&

!"#
26$
..
/%9

!@
"#1
4.
.

:"#
*)
%.
$*
'4
&/)
%

1
%2
2

!"#
4%
)/%

&/%
9

5"#
4%
)/%

&/%
9

<"#
4%
)/%

&/%
9

5"#
'/%
9

:"#
*'
)8
%/%

9
3$
4"
#-
%+
#E.
$$
#F4
26$
#!5

G
>"#
'/%
9

:"#
*'
)8
%/%

9
?"#
*'
)8
%/%

9

5&
.+
-2
6

!"
#$

%&
78
#"
&9
6



	
   266	
  

Table	
  11	
  

Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Royal	
  Ordines	
  II	
  

	
  

	
  

!"
#$
%&

'"
()
#*
+,
-#
()

.-
&$
/$
0/1
23
3

!
"#
$

!
"#
$

!
"#
$

!"
#$%
&'
((
)*
+&
$)
%,
)+
&-

!"
#.
()
/'
00
$)
%#
1(
)2

#3
'4
/-
+2

3'
(#&
)#
/-
5(
/-

!"
#.
()
/'
00
$)
%#
1(
)2

#3
'4
/-
+2

3'
(#&
)#
/-
5(
/-

6"
#/)
%*
('
*+
&$)
%#
+0
7'
4#
$1#
&-
'8
#+
//
'.
&#7
$%
*

6"
#('
2
)9
+:
#)
1#.
+:
:$5
2

6"
#('
2
)9
+:
#)
1#.
+:
:$5
2
#+
%4
#;
'+
.)
%0

<"
#.
()
0&
(+
&$)
%#
3'
1)
('
#+
:&+
(

<"
#.
()
0&
(+
&$)
%#
3'
1)
('
#+
:&+
(

<"
#.
()
0&
(+
&$)
%#
3'
1)
('
#+
:&+
(

="
#)
+&
-#
>$%
#=
#?
@A

="
#$%
&'
((
)*
+&
$)
%,
.(
)2

$0
'

="
#$%
&'
((
)*
+&
$)
%

B"
#$%
9)
/+
&$)
%

B"
#/)
%*
('
*+
&$)
%#
+0
7'
4#
$1#
&-
'8
#+
//
'.
&#7
$%
*

B"
#/)
%*
('
*+
&$)
%#
+0
7'
4#
$1#
&-
'8
#+
//
'.
&#7
$%
*

C"
#+
%)
$%
&$%
*

C"
#+
%)
$%
&$%
*

C"
#+
%)
$%
&$%
*

D"
#($
%*

D"
#0;

)(
4

D"
#0;

)(
4

E"
#0;

)(
4

E"
#($
%*

E"
#+
(2
$::
+0
F#.
+:
:$5
2
#+
%4
#($
%*

G"
#/(
);
%$
%*

G"
#0/
'.
&(
'

G"
#0/
'.
&(
'#
+%
4#
3+
/5
:5
2

!H
"#0
/'
.&
('

!H
"#3
+%
%'
(

!H
"#/
()
;
%$
%*

!!
"#9
$(
*+

!!
"#/
()
;
%$
%*

!!
"#3
:'
00
$%
*

!6
"#3
:'
00
$%
*

!6
"#3
:'
00
$%
*

!6
"#'
%&
-(
)%
'2

'%
&

!<
"#4
'0
$*
%+
&'
4#
7$
%*

!<
"#'
%&
-(
)%
'2

'%
&

!<
"#.
()
1'
00
$)
%

!=
"#)
+&
-#
>$%
#!
E#
?
@A

!=
"#7
$0
0#)
1#.
'+
/'

!=
"#7
$0
0#)
1#.
'+
/'

!B
"#7
$0
0#)
1#.
'+
/'

!B
"#2
+0
0

!B
"#)
+&
-

!C
"#2
+0
0

!C
"#2
+0
0

%
&'
'

%
&'
'

%
&'
'

(
)*
*#

(
)*
*#

!"
#'
%&
(8
#&)
#/-
5(
/-

!"
#'
%&
(8
#&)
#/-
5(
/-

6"
#.
()
0&
(+
&$)
%#
3'
1)
('
#+
:&+
(

6"
#3
:'
00
$%
*#
3'
1)
('
#+
:&+
(

<"
#+
%)
$%
&$%
*

<"
#+
%)
$%
&$%
*

="
#($
%*

="
#/(
);
%$
%*

B"
#/(
);
%$
%*

B"
#2
+0
0

C"
#0/
'.
&(
'#
>$%
#!
#?
@A

%
&'
'

+,
*#
-.



	
   267	
  

Table	
  12	
  

Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Earlier	
  Imperial	
  Ordines	
  

	
  

Cologne	
  141	
  

	
  Emperor	
  
1.	
  procession	
  	
  
2.	
  profession	
  	
  
3.	
  prostration	
  
4.	
  consecration	
  
5.	
  anointing	
  
6.	
  crowning	
  

	
  
	
  Cencius	
  I	
  

	
  Emperor	
  
1.	
  profession	
  
2.	
  prostration	
  	
  
3.	
  anointing	
  
4.	
  crowning	
  
	
  

	
   	
  



	
   268	
  

Table	
  13	
  

Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Ordo	
  Cencius	
  II	
  

	
  

Emperor	
  &	
  Empress	
  (integrated	
  into	
  a	
  mass)	
  
1.	
  received	
  by	
  dignitaries	
  at	
  Church	
  of	
  S.	
  Maria	
  Transpadina	
  
2.	
  meet	
  pope	
  before	
  bronze	
  doors	
  of	
  S.	
  Maria	
  della	
  Torre	
  
3.	
  kissing	
  of	
  pope's	
  feet	
  
4.	
  withdrawal	
  of	
  queen	
  
5.	
  elect	
  swears	
  oath	
  to	
  pope	
  
6.	
  removal	
  of	
  pallium	
  
7.	
  questioning	
  and	
  kisses	
  
8.	
  entry	
  to	
  S.	
  Pietro	
  by	
  elect	
  
9.	
  queen	
  rejoins	
  husband	
  
10.	
  entry	
  to	
  S.	
  Pietro	
  by	
  pope	
  
11.	
  blessing	
  
12.	
  interrogation	
  
13.	
  pope	
  dresses	
  in	
  his	
  pontifical	
  garments	
  in	
  the	
  secretarium	
  
14.	
  elect	
  led	
  to	
  choir	
  of	
  St.	
  Gregory	
  and	
  dressed	
  in	
  liturgical	
  robes	
  
15.	
  elect	
  led	
  before	
  pope	
  
16.	
  queen	
  fetched	
  by	
  Bishop	
  of	
  Ostia	
  and	
  led	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Gregory	
  
17.	
  pope	
  clothed	
  in	
  planeta	
  and	
  pallium	
  ascends	
  to	
  altar	
  
18.	
  prostration	
  before	
  altar	
  of	
  elect	
  and	
  queen	
  
19.	
  anointing	
  of	
  	
  elect	
  
20.	
  blessing	
  of	
  queen	
  
21.	
  anointing	
  of	
  queen	
  
22.	
  pope	
  proceeds	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  followed	
  by	
  elect	
  and	
  queen	
  
23.	
  crowns	
  moved	
  from	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  
24.	
  ring	
  
25.	
  sword	
  
26.	
  crowning	
  of	
  elect	
  
27.	
  crowning	
  of	
  queen	
  
28.	
  sceptre	
  
29.	
  pope	
  returns	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter,	
  emperor	
  and	
  empress	
  led	
  away	
  separately	
  	
  
31.	
  emperor	
  and	
  empress	
  remove	
  crowns	
  before	
  reading	
  of	
  Gospel	
  
31.	
  emperor	
  removes	
  sword	
  
32.	
  offerings	
  made	
  to	
  pope	
  by	
  emperor	
  and	
  empress	
  
33.	
  count	
  of	
  palace	
  removes	
  emperor's	
  liturgical	
  footwear	
  and	
  gives	
  him	
  spurs	
  
34.	
  emperor	
  and	
  empress,	
  crowned,	
  led	
  to	
  horses	
  
35.	
  emperor	
  holds	
  stirrup	
  for	
  pope	
  
36.	
  procession	
  with	
  emperor	
  and	
  empresses	
  following	
  crowned	
  pope	
  
37.	
  on	
  arrival	
  at	
  palace	
  emperor	
  holds	
  stirrup	
  as	
  pope	
  dismounts	
  
38.	
  feasts	
  (empress	
  eats	
  separately	
  with	
  bishops	
  and	
  some	
  barons)	
  
39.	
  emperor	
  descends	
  Monte	
  Mario	
  and	
  swears	
  Roman	
  oath	
  
	
  



	
   269	
  

Table	
  14	
  

Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Staufen	
  Ordo	
  

	
  

Emperor	
  (integrated	
  into	
  a	
  mass)	
  
1.	
  procession	
  with	
  dignitaries	
  from	
  Porta	
  Collina	
  to	
  S.	
  Pietro	
  
2.	
  elect	
  dismounts	
  at	
  steps	
  
3.	
  pope	
  emerges	
  from	
  private	
  chapel	
  	
  
4.	
  kissing	
  of	
  pope's	
  feet	
  and	
  offering	
  of	
  gifts	
  
5.	
  elect	
  receives	
  a	
  kiss	
  and	
  embrace	
  in	
  return	
  
6.	
  entry	
  to	
  S.	
  Maria	
  della	
  Torre	
  
7.	
  elect	
  swears	
  oath	
  before	
  altar	
  
8.	
  pope	
  goes	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  
9.	
  elect	
  remains	
  in	
  S.	
  Maria	
  with	
  three	
  bishops	
  and	
  is	
  clothed	
  with	
  imperial	
  insignia	
  
10.	
  elect	
  enters	
  S.	
  Pietro	
  
11.	
  prostration	
  before	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  
12.	
  elect	
  proceeds	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  
13.	
  anointing	
  
14.	
  elect	
  ascends	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  and	
  receives	
  kiss	
  from	
  pope	
  
15.	
  emperor	
  proceeds	
  to	
  chamber	
  fashioned	
  from	
  wood	
  
16.	
  emperor	
  processes	
  to	
  altar	
  
17.	
  crowning	
  
18.	
  orb	
  and	
  sceptre	
  
19.	
  emperor	
  returns	
  to	
  wooden	
  chamber	
  
20.	
  emperor	
  takes	
  of	
  crown	
  and	
  cloak	
  
21.	
  offering	
  of	
  gold	
  to	
  pope	
  
22.	
  kiss	
  of	
  peace	
  
23.	
  emperor	
  holds	
  stirrup	
  for	
  pope	
  
24.	
  procession	
  to	
  S.	
  Maria	
  Transpadina	
  
25.	
  kiss	
  
26.	
  emperor	
  descends	
  Monte	
  Mario	
  and	
  swears	
  Roman	
  oath	
  

	
  Empress	
  (integrated	
  into	
  emperor's	
  inauguration	
  following	
  his	
  crowning)	
  
1.	
  led	
  to	
  altar	
  before	
  pope	
  
2.	
  crowning	
  
3.	
  return	
  to	
  chamber	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  



	
   270	
  

Table	
  15	
  

Ritual	
  Elements	
  in	
  the	
  Ordo	
  of	
  the	
  Roman	
  Curia	
  
Emperor	
  (integrated	
  into	
  a	
  mass)	
  
1.	
  procession	
  with	
  dignitaries	
  from	
  Porta	
  Collina	
  to	
  S.	
  Pietro	
  
2.	
  elect	
  dismounts	
  at	
  steps	
  
3.	
  pope	
  emerges	
  from	
  private	
  chapel	
  	
  
4.	
  kissing	
  of	
  pope's	
  feet	
  and	
  offering	
  of	
  gifts	
  
5.	
  elect	
  receives	
  a	
  kiss	
  and	
  embrace	
  in	
  return	
  
6.	
  entry	
  to	
  S.	
  Maria	
  della	
  Torre	
  
7.	
  elect	
  swears	
  oath	
  before	
  altar	
  
8.	
  pope	
  goes	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  
9.	
  elect	
  remains	
  in	
  S.	
  Maria	
  with	
  three	
  bishops	
  and	
  is	
  clothed	
  with	
  insignia	
  
10.	
  elect	
  enters	
  S.	
  Pietro	
  
11.	
  prostration	
  before	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  
12.	
  elect	
  proceeds	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Maurice	
  
13.	
  anointing	
  
14.	
  elect	
  ascends	
  to	
  altar	
  of	
  St.	
  Peter	
  and	
  receives	
  kiss	
  from	
  pope	
  
15.	
  emperor	
  proceeds	
  to	
  chamber	
  fashioned	
  from	
  wood	
  
16.	
  emperor	
  processes	
  to	
  altar	
  
17.	
  crowning	
  
18.	
  sceptre	
  and	
  orb	
  
19.	
  blessing	
  
20.	
  sword*	
  	
  
21.	
  kissing	
  of	
  pope's	
  feet	
  
22.	
  emperor	
  returns	
  to	
  wooden	
  chamber	
  
23.	
  emperor	
  takes	
  off	
  crown	
  and	
  clock	
  
24.	
  offering	
  of	
  gold	
  to	
  pope	
  
25.	
  kiss	
  of	
  peace	
  
26.	
  emperor	
  holds	
  stirrup	
  for	
  pope	
  
27.	
  procession	
  to	
  S.	
  Maria	
  Transpadina	
  
24.	
  kiss	
  
25.	
  emperor	
  descends	
  Monte	
  Mario	
  and	
  swears	
  Roman	
  oath	
  
	
  
Empress	
  (integrated	
  into	
  emperor's	
  inauguration	
  following	
  his	
  crowning)	
  
1.	
  led	
  to	
  altar	
  before	
  pope	
  
2.	
  blessing	
  
3.	
  anointing	
  
4.	
  crowning	
  
5.	
  return	
  to	
  chamber	
  
	
  
*An	
  interpolation	
  relates	
  that	
  in	
  some	
  books	
  it	
  is	
  written	
  that	
  the	
  sword	
  
should	
  be	
  given	
  before	
  the	
  coronation.	
  The	
  coronation	
  and	
  giving	
  of	
  sceptre	
  
and	
  orb	
  are	
  then	
  repeated.	
  
	
  



	
   271	
  

Appendix	
  4	
  

Brief	
  Descriptions	
  of	
  Royal	
  and	
  Imperial	
  Seals	
  and	
  Bullae	
  
	
  

The	
  function	
  of	
  this	
  appendix	
  is	
  to	
  provide	
  the	
  reader	
  with	
  brief	
  descriptions	
  of	
  

the	
  iconography	
  and	
  inscriptions	
  of	
  royal	
  and	
  imperial	
  seals	
  and	
  bullae	
  from	
  the	
  

period	
  c.1050-­‐c.1250	
  and	
  to	
  point	
  them	
  to	
  the	
  relevant	
  catalogues	
  or	
  literature	
  

where	
  fuller	
  descriptions	
  and	
  often	
  reproductions	
  of	
  these	
  seals	
  can	
  be	
  found.	
  

	
  

References	
  are	
  made	
  to	
  the	
  following	
  catalogues:	
  

Birch,	
  W.	
  de	
  G.,	
  Catalogue	
  of	
  seals	
  in	
  the	
  department	
  of	
  manuscripts	
  in	
  the	
  British	
  

Museum,	
  vol.	
  1	
  (London,	
  1887)	
  

Dalas,	
  M.	
  Les	
  sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence,	
  CdS	
  2	
  (Paris,	
  1980)	
  

Heslop,	
  T.A.	
  ‘Seals’	
  in	
  English	
  Romanesque	
  Art,	
  1066-­‐1200,	
  edited	
  by	
  G.	
  Zarnecki,	
  J.	
  

Holt	
  and	
  T.	
  Holland	
  (London,	
  1984),	
  298-­‐320.	
  

Kahsnitz,	
  R.	
  ‘Siegel	
  und	
  Goldbullen’	
  in	
  Die	
  Zeit	
  der	
  Staufer,	
  edited	
  by	
  R.	
  Haussherr	
  

and	
  C.	
  Väterlein	
  (Stuttgart,	
  1977),	
  4:17-­‐108	
  

Nielen,	
  M.-­‐A.	
  Les	
  sceaux	
  des	
  reines	
  et	
  des	
  enfants	
  de	
  France,	
  CdS	
  3	
  (Paris,	
  2011)	
  

Posse,	
  O.	
  Die	
  Siegel	
  der	
  deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige	
  von	
  751	
  bis	
  1806,	
  5	
  vols	
  

(Dresden,	
  1909-­‐1913)	
  

Wyon,	
  A.	
  B.	
  The	
  Great	
  Seals	
  of	
  England	
  (London,	
  1887)	
  	
  

	
  

If	
  a	
  number	
  is	
  given	
  below	
  it	
  denotes	
  the	
  catalogue	
  entry	
  rather	
  than	
  a	
  page	
  

reference.	
  	
  In	
  Posse’s	
  catalogue	
  of	
  German	
  seals	
  the	
  seals	
  are	
  not	
  numbered	
  

sequentially	
  throughout	
  the	
  catalogue.	
  	
  Instead	
  Posse	
  assigns	
  numbers	
  for	
  the	
  

seals	
  of	
  individual	
  monarchs	
  and	
  these	
  are	
  what	
  are	
  given	
  here.	
  	
  When	
  reference	
  

is	
  made	
  to	
  secondary	
  literature	
  other	
  than	
  these	
  catalogues,	
  the	
  bibliographic	
  

reference	
  is	
  accompanied	
  by	
  a	
  page	
  number.	
  

	
  

Where	
  seals	
  are	
  grouped	
  together	
  this	
  is	
  not	
  to	
  imply	
  that	
  they	
  are	
  identical,	
  but	
  

that	
  the	
  iconography	
  is	
  broadly	
  similar.	
  	
  For	
  the	
  differences	
  between	
  these	
  seals	
  

the	
  reader	
  is	
  referred	
  to	
  the	
  relevant	
  catalogues.	
  	
  R	
  and	
  L	
  are	
  used	
  to	
  refer	
  to	
  the	
  



	
   272	
  

hands	
  of	
  the	
  monarchs	
  depicted	
  on	
  the	
  seal,	
  rather	
  than	
  to	
  sides	
  of	
  the	
  seal	
  itself.	
  	
  

Unless	
  otherwise	
  specified,	
  all	
  seals	
  are	
  circular.	
  

	
  

Kings	
  and	
  Queens	
  of	
  England	
  

	
  

Edward	
  the	
  Confessor	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  an	
  orb	
  (L)	
  and	
  ?	
  (R)	
  

reverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  and	
  sword	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  SIGILLUM	
  EADWARDI	
  ANGLORUM	
  BASILEI	
  (both	
  sides)	
  

reference:	
  Heslop,	
  328	
  

	
  

William	
  I	
  

obverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  lance	
  with	
  flag	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

reverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

(L)	
  

inscription:	
  +	
  HOC	
  NORMANNORUM	
  WILLELMUM	
  NOSCE	
  PATRONUM	
  SI	
  /	
  +	
  HOC	
  

ANGLIS	
  REGEM	
  SIGNO	
  FATEARIS	
  EUNDEM	
  

reference:	
  Harvey	
  and	
  McGuinness,	
  A	
  Guide	
  to	
  British	
  Medieval	
  Seals,	
  27-­‐28	
  

	
  

William	
  II	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

(L),	
  two	
  roundels	
  in	
  field	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  lance	
  with	
  flag	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  WILLELMUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  (both	
  sides)	
  

reference:	
  Heslop,	
  329	
  

	
  

Henry	
  I	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  an	
  orb	
  with	
  cross	
  and	
  bird	
  (L)	
  

and	
  ?	
  (R)	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  lance	
  with	
  flag	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  (both	
  sides)	
  

reference:	
  Wyon,	
  19-­‐20	
  

	
  



	
   273	
  

Henry	
  I	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  an	
  orb	
  with	
  cross	
  and	
  bird	
  (L)	
  

and	
  ?	
  (R)	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  lance	
  with	
  flag	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  

GRATIA	
  DUX	
  NORMANNORUM	
  

reference:	
  Heslop,	
  330	
  

	
  

Henry	
  I	
  (C)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  an	
  orb	
  with	
  cross	
  and	
  bird	
  (L),	
  

two	
  stars	
  in	
  field	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  

GRATIA	
  DUX	
  NORMANNORUM	
  

reference:	
  Wyon,	
  23-­‐24	
  

	
  

Matilda	
  of	
  Scotland	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  bird	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  

cross	
  (L),	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  +	
  SIGILLUM	
  MATHILDIS	
  SECUNDAE	
  DEI	
  GRACIA	
  REGINAE	
  ANGLIE	
  

reference:	
  Heslop,	
  336	
  

	
  

Adeliza	
  of	
  Louvain	
  

Adeliza	
  re-­‐used	
  Matilda	
  of	
  Scotland’s	
  seal	
  with	
  a	
  suitably	
  altered	
  inscription.	
  

reference:	
  Heslop,	
  336	
  

	
  

Stephen	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

and	
  bird	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  STEPHANUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  STEPHANUS	
  DEI	
  

GRATIA	
  DUX	
  NORMANNORUM	
  

reference:	
  Heslop,	
  331	
  



	
   274	
  

Stephen	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  (L)	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  STEPHANUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  STEPHANUS	
  DEI	
  

GRATIA	
  DUX	
  NORMANNORUM	
  

reference:	
  Heslop,	
  332	
  

	
  

Stephen	
  (C)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

and	
  bird	
  (L),	
  one	
  star	
  in	
  field	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  lance	
  with	
  flag	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  STEPHANUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  STEPHANUS	
  DEI	
  

GRATIA	
  DUX	
  NORMANNORUM	
  

reference:	
  Wyon,	
  27-­‐28	
  

	
  

Matilda	
  of	
  Boulogne	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  bird	
  (L),	
  vesica	
  

shape	
  

inscription:	
  …	
  MATILDIS	
  DEI	
  GRATIA	
  

reference:	
  Johns,	
  Noblewomen,	
  Aristocracy	
  and	
  Power,	
  203.	
  

	
  

Matilda	
  of	
  England	
  

This	
  is	
  the	
  same	
  seal	
  she	
  used	
  in	
  Germany	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  with	
  hand	
  (L)	
  in	
  

front	
  of	
  body	
  

inscription:	
  +	
  MATHILDIS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REGINA	
  

reference:	
  Danbury,	
  ‘Queens	
  and	
  Powerful	
  Women:	
  Image	
  and	
  Authority’,	
  18	
  

	
  

Henry	
  II	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

and	
  bird	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  



	
   275	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  HENRICUS	
  DUX	
  

NORMANNORUM	
  ET	
  AQUITANORUM	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVORUM	
  

reference:	
  Wyon,	
  30-­‐31	
  

	
  

Henry	
  II	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

and	
  bird	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  HENRICUS	
  DUX	
  

NORMANNORUM	
  ET	
  AQUITANORUM	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVORUM	
  

reference:	
  Heslop,	
  333	
  

	
  

Henry	
  the	
  Young	
  King	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (L)	
  	
  and	
  ?	
  (R)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  	
  

reference:	
  Wyon,	
  34	
  

	
  

Eleanor	
  of	
  Aquitaine	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  bird	
  (L)	
  and	
  ?	
  (R),	
  vesica	
  shape	
  

reverse:	
  same	
  image	
  as	
  obverse	
  

inscription:	
  ALIENOR	
  DEI	
  GRACIA	
  REGINE	
  ANGLORUM	
  DUCISSE	
  NORMAN	
  +	
  /	
  

ALIENOR	
  DUCISSE	
  AQUITANORUM	
  ET	
  COMITISSE	
  ANDEGAVOR	
  +	
  

reference:	
  Nielen,	
  10	
  

	
  

Richard	
  I	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  with	
  

flower	
  and	
  cross	
  (L),	
  two	
  plants,	
  moons	
  and	
  stars/suns	
  in	
  field	
  (R	
  and	
  L)	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  decorated	
  with	
  coat	
  of	
  

arms	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  RICARDUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  RICARDUS	
  DUX	
  

NORMANNORUM	
  ET	
  AQUITANORUM	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVORUM	
  

reference:	
  Heslop,	
  334	
  

	
  



	
   276	
  

	
  

Richard	
  I	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  with	
  

flower	
  and	
  cross	
  (L),	
  sun	
  and	
  moon	
  in	
  field	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  decorated	
  with	
  coat	
  of	
  

arms	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  RICARDUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLORUM	
  /	
  +	
  RICARDUS	
  DUX	
  

NORMANNORUM	
  ET	
  AQUITANORUM	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVORUM	
  

reference:	
  Wyon,	
  37-­‐38	
  

	
  

John	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  with	
  

flower	
  and	
  cross	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  decorated	
  with	
  coat	
  of	
  

arms	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  JOHANNES	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLIE	
  DOMINUS	
  HIBERNIE	
  /	
  +	
  

JOHANNES	
  DUX	
  NORMANNIE	
  ET	
  AQUITANIE	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVIE	
  

reference:	
  Heslop,	
  335	
  

	
  

Isabella	
  of	
  Angoulême	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  flower	
  (R)	
  and	
  bird	
  (L),	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  ISABELLA	
  DEI	
  GRATIA	
  REGINA	
  ANGLIE	
  DOMINA	
  HIBERNIE	
  

reference:	
  Danbury,	
  ‘Queens	
  and	
  Powerful	
  Women:	
  Image	
  and	
  Authority’,	
  20	
  

	
  

Henry	
  III	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  with	
  

flower	
  and	
  cross	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  decorated	
  with	
  coat	
  of	
  

arms	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLIE	
  DOMINUS	
  HIBERNIE	
  /	
  +	
  

HENRICUS	
  DUX	
  NORMANNIE	
  ET	
  AQUITANIE	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVIE	
  

reference:	
  Wyon,	
  41-­‐42	
  

	
  



	
   277	
  

	
  

Henry	
  III	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  

elongated	
  cross	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  decorated	
  with	
  coat	
  of	
  

arms	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLIE	
  DOMINUS	
  HIBERNIE	
  /	
  +	
  

HENRICUS	
  DUX	
  NORMANNIE	
  ET	
  AQUITANIE	
  ET	
  COMES	
  ANDEGAVIE	
  

reference:	
  Wyon,	
  43-­‐44	
  

	
  

Henry	
  III	
  (C)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  

sceptre	
  with	
  flower	
  (L)	
  	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  decorated	
  with	
  coat	
  of	
  

arms	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLIE	
  DOMINUS	
  HIBERNIE	
  /	
  +	
  

HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  ANGLIE	
  DOMINUS	
  HIBERNIE	
  DUX	
  AQUITANNIE	
  

reference:	
  Wyon,	
  45-­‐46	
  

	
  

Eleanor	
  of	
  Provence	
  (A)	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  

with	
  orb	
  and	
  bird	
  (L),	
  seated	
  lion	
  at	
  base,	
  vesica	
  shape	
  

reverse:	
  shield	
  of	
  arms	
  decorated	
  with	
  three	
  lions	
  hanging	
  from	
  tree	
  with	
  three	
  

branches	
  

inscription:	
  ALIANORA	
  DEI	
  GRACIA	
  REGINA	
  ANGLIE	
  DOMINA	
  HYBERNIE	
  /	
  

ALIANORA	
  DUCISSA	
  NORMANNIE	
  ET	
  AQUITANIE	
  COMITISSA	
  ANDEGAVIE	
  

reference:	
  Birch,	
  791	
  

	
  

Eleanor	
  of	
  Provence	
  (B)	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  under	
  a	
  gothic	
  arch,	
  

vesica	
  shape	
  

reverse:	
  same	
  as	
  A	
  seal	
  



	
   278	
  

inscription:	
  ALIANORA	
  DEI	
  GRACIA	
  REGINA	
  ANGLIE	
  /	
  ALIANORA	
  DEI	
  GRACIA	
  

DOMINA	
  HIBERNIE	
  ET	
  DUCISSA	
  AQUITANNIE	
  

reference:	
  Birch,	
  794	
  

	
  

	
  

Kings	
  and	
  Queens	
  of	
  France	
  

	
  

Henry	
  I	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  virga	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

reference:	
  Dalas,	
  62	
  

	
  

Philip	
  I	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  virga	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  PHILIPUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

reference:	
  Dalas,	
  63	
  

	
  

Philip	
  I	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  virga	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  PHILIPUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

reference:	
  Dalas,	
  64	
  

	
  

Bertrada	
  of	
  Montfort	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  bird	
  (L),	
  vesica	
  

shape	
  

inscription:	
  SIGILLUM	
  BERTRADE	
  DEI	
  GRACIA	
  FRANCORUM	
  REGINE	
  

reference:	
  Nielen,	
  5	
  

	
  

Louis	
  VI	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  virga	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L),	
  cross	
  

motif	
  in	
  field	
  

inscription:	
  LUDOVICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

reference:	
  Dalas,	
  66	
  



	
   279	
  

Adelaide	
  of	
  Maurienne	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (L),	
  this	
  seal	
  is	
  only	
  

known	
  from	
  a	
  rough	
  sketch	
  and	
  descriptions	
  from	
  the	
  seventeenth	
  and	
  

eighteenth	
  centuries.	
  

reference:	
  Nielen,	
  6	
  

	
  

Louis	
  VII	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

reverse*:	
  mounted	
  figure	
  holding	
  a	
  sword	
  (R)	
  and	
  shield	
  (L)	
  

inscription:	
  LUDOVICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  /	
  ET	
  DUX	
  

AQUITANORUM*	
  

counterseals+:	
  a	
  fantastical	
  creature	
  or	
  Diana	
  with	
  the	
  inscription	
  +LODOVICUS	
  

REX	
  

reference:	
  Dalas,	
  67-­‐69	
  

*	
  following	
  his	
  divorce	
  from	
  Eleanor	
  of	
  Aquitaine,	
  the	
  king	
  ceased	
  using	
  the	
  ducal	
  

title	
  in	
  1154.	
  	
  The	
  latest	
  imprint	
  of	
  this	
  reverse	
  design	
  dates	
  from	
  1153.	
  
+	
  having	
  ceased	
  using	
  the	
  equestrian	
  design	
  on	
  the	
  reverse	
  of	
  his	
  seal,	
  Louis	
  

counter-­‐sealed	
  instead	
  

	
  

Eleanor	
  of	
  Aquitaine	
  

No	
  surviving	
  seal	
  of	
  Eleanor	
  as	
  Queen	
  of	
  France	
  

reference:	
  Nielen,	
  10	
  

	
  

Constance	
  of	
  Castile	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  flowers	
  in	
  both	
  hands,	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  SIGILLUM	
  REGINE	
  CONSTANCIE	
  

reference:	
  Nielen,	
  11	
  

	
  

Adela	
  of	
  Champagne	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  with	
  hand	
  (L)	
  on	
  

waist,	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  +	
  SIGILLUM	
  ADELE	
  DEI	
  GRACIA	
  REGINE	
  FRANCORUM	
  	
  

reference:	
  Nielen,	
  12	
  



	
   280	
  

Philip	
  II	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  PHILIPUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

counterseal:	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  

reference:	
  Dalas,	
  70	
  

	
  

Philip	
  II	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  PHILIPUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

counterseal:	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  

reference:	
  Dalas,	
  71	
  

	
  

Philip	
  II	
  (seal	
  of	
  regency)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  PHILIPUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

counterseal:	
  an	
  eagle	
  

reference:	
  Dalas,	
  72	
  

	
  

Isabella	
  of	
  Hainault	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L),	
  

vesica	
  shape	
  

inscription:	
  +ELIZABEZ	
  DEI	
  GRACIA	
  FRANCORUM	
  REGINA	
  

reference:	
  Nielen,	
  13	
  

	
  

Ingebourg	
  of	
  Denmark	
  

No	
  seal	
  survives	
  although	
  she	
  is	
  known	
  to	
  have	
  had	
  one	
  

reference:	
  Nielen,	
  14	
  

	
  

Louis	
  VIII	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  LUDOVICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

counterseal:	
  a	
  shield	
  patterned	
  with	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  

reference:	
  Dalas,	
  75	
  



	
   281	
  

	
  

Blanche	
  of	
  Castile	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  with	
  hand	
  (L)	
  on	
  

breast	
  holding	
  cords,	
  six	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  in	
  field,	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  SIGILLUM	
  BLANCHE	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REGINE	
  

counterseal:	
  a	
  castle	
  between	
  two	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  with	
  the	
  inscription	
  BLACHA	
  FILIA	
  

REGIS	
  CASTELLE	
  

reference:	
  Nielen,	
  15	
  

	
  

Louis	
  IX	
  (A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  LUDOVICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

counterseal:	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  

reference:	
  Dalas,	
  76	
  

	
  

Louis	
  IX	
  (B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  (L)	
  

inscription:	
  LUDOVICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REX	
  

counterseal:	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  

reference:	
  Dalas,	
  77	
  

	
  

Louis	
  IX	
  (seal	
  of	
  regency)	
  

obverse:	
  crown	
  within	
  an	
  architectural	
  border	
  

inscription:	
  +	
  S	
  LUDOVICI	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REGIS	
  IN	
  PARTIBUS	
  

TRANSMARINIS	
  AGENTIS	
  

counterseal:	
  a	
  shield	
  patterned	
  with	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  

reference:	
  Dalas,	
  78	
  

	
  

Margaret	
  of	
  Provence	
  

obverse:	
  standing	
  crowned	
  figure	
  within	
  a	
  gothic	
  niche	
  supported	
  by	
  two	
  

columns	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  with	
  hand	
  (L)	
  on	
  breast	
  holding	
  

cords,	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  S	
  MARGARETE	
  DEI	
  GRATIA	
  FRANCORUM	
  REGINE	
  



	
   282	
  

counterseal:	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  with	
  the	
  inscription	
  +	
  AVE	
  MARIA	
  GRACIA	
  PLENA	
  

reference:	
  Nielen,	
  16	
  

	
  

	
  

Kings	
  and	
  Emperors	
  and	
  Queens	
  and	
  Empresses	
  of	
  Germany	
  

	
  

Henry	
  IV	
  (royal	
  seals	
  A-­‐D)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  bird	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  REX	
  (A);	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  REX	
  (B-­‐D)	
  

reference:	
  Posse,	
  Heinrich	
  IV.,	
  1-­‐4	
  

	
  

Henry	
  IV	
  (imperial	
  seal	
  A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  an	
  orb	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  sceptre	
  

with	
  flower	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  TERCIUS	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  

AUGUSTUS	
  

reference:	
  Posse,	
  Heinrich	
  IV.,	
  7	
  

	
  

Henry	
  IV	
  (imperial	
  seals	
  B&C)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  III	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS	
  

reference:	
  Posse,	
  Heinrich	
  IV.,	
  8-­‐9	
  

	
  

Henry	
  IV	
  (royal	
  bullae	
  A&B)	
  

obverse:	
  half	
  figure	
  crowned	
  and	
  facing	
  left	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  bird	
  (R)	
  

reverse:	
  city	
  gate	
  with	
  three	
  towers	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  REX	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  

reference:	
  Posse,	
  Heinrich	
  IV.,	
  6-­‐7	
  	
  

	
  

	
  

	
  



	
   283	
  

Henry	
  V	
  (royal	
  seal	
  A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA…	
  

reference:	
  Posse,	
  Heinrich	
  V.,	
  1	
  

	
  

Henry	
  V	
  (royal	
  seal	
  B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  three	
  prongs	
  (R)	
  

and	
  orb	
  with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  QUINTUS	
  REX	
  

reference:	
  Gawlik,	
  ‘Ein	
  neues	
  Siegel	
  Heinrichs	
  V.	
  aus	
  seiner	
  Königszeit’,	
  529-­‐36	
  

	
  

Henry	
  V	
  (imperial	
  seals	
  A	
  &	
  B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IIII	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS	
  

(A);	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  IIII	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS	
  (B)	
  

reference:	
  Posse,	
  Heinrich	
  V.,	
  2-­‐3	
  

	
  

Matilda	
  of	
  England	
  

This	
  is	
  the	
  same	
  seal	
  she	
  later	
  used	
  in	
  England	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  with	
  hand	
  (L)	
  in	
  

front	
  of	
  body	
  

inscription:	
  +	
  MATHILDIS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REGINA	
  

reference:	
  Danbury,	
  ‘Queens	
  and	
  Powerful	
  Women:	
  Image	
  and	
  Authority’,	
  18	
  

	
  

Lothar	
  III	
  (royal	
  seals	
  A&B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  LOTHARIUS	
  DEI	
  GRATIA	
  TERCIUS	
  ROMANORUM	
  REX	
  

reference:	
  Posse,	
  Lothar	
  III.,	
  1-­‐2	
  

	
  

	
  



	
   284	
  

Lothar	
  III	
  (imperial	
  bulla)	
  

obverse:	
  half	
  figure	
  crowned	
  and	
  facing	
  forward	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (L)	
  and	
  

encircled	
  by	
  city	
  walls	
  

reverse:	
  five	
  towered	
  building	
  incorporating	
  the	
  legend	
  ‘AUREA	
  ROMA’	
  

inscription:	
  +	
  LOTHARIUS	
  DEI	
  GRATIA…	
  /+	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  

FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Posse,	
  Lothar	
  III.,	
  4	
  

	
  

Conrad	
  III	
  (royal	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +CUONRADUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  II	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  27	
  

	
  

Frederick	
  I	
  (royal	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  FREDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  28	
  

	
  

Frederick	
  I	
  (imperial	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  FREDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  30	
  

	
  

Frederick	
  I	
  (royal	
  and	
  imperial	
  bullae)	
  

obverse:	
  half	
  figure	
  crowned	
  and	
  facing	
  forward	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  and	
  encircled	
  by	
  city	
  walls	
  

reverse:	
  the	
  Colosseum	
  inside	
  circular	
  city	
  walls	
  incorporating	
  the	
  legend	
  ‘AUREA	
  

ROMA’	
  



	
   285	
  

inscription:	
  +	
  FREDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  

MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  (inscription	
  altered	
  on	
  imperial	
  bullae	
  to	
  

reflect	
  different	
  status)	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  29	
  and	
  31	
  

	
  

Beatrice	
  of	
  Burgundy	
  

No	
  seal	
  survives	
  although	
  she	
  is	
  known	
  to	
  have	
  had	
  one	
  (that	
  the	
  emperor	
  asked	
  

Wibald	
  of	
  Stablo	
  to	
  have	
  made)	
  

reference:	
  MGH	
  DD	
  FI	
  162	
  

	
  

Henry	
  VI	
  (royal	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  leaves	
  and	
  flower	
  

(R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  32	
  

	
  

Henry	
  VI	
  (imperial	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L);	
  ‘REX	
  SICILIE’	
  added	
  to	
  field	
  following	
  marriage	
  to	
  Constance	
  of	
  

Sicily	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  33	
  

	
  

Henry	
  VI	
  (imperial	
  bulla)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

reverse:	
  the	
  Colosseum	
  inside	
  circular	
  city	
  walls	
  incorporating	
  the	
  legend	
  ‘AUREA	
  

ROMA’	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  AUGUSTUS	
  /	
  +	
  

ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  34	
  

	
  



	
   286	
  

Constance	
  of	
  Sicily	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  

with	
  hand	
  (L)	
  on	
  breast,	
  vesica	
  shape	
  

inscription:	
  +	
  CONSTANTIA	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATRIX	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  ET	
  REGINA	
  SICILIE	
  

reference:	
  Posse,	
  Konstanze,	
  Gemahlin	
  Heinrich	
  VI.	
  

	
  

Philip	
  of	
  Swabia	
  (royal	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  PHILIPPUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  35	
  

	
  

Irene	
  Maria	
  

Only	
  a	
  fragment	
  of	
  an	
  impression	
  of	
  her	
  seal	
  survives	
  

reference:	
  Posse,	
  Irene,	
  Gemahlin	
  Philipps	
  

	
  

Otto	
  IV	
  (royal	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  flower	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  OTTO	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  36	
  

	
  

Otto	
  IV	
  (imperial	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

(L),	
  sun	
  and	
  moon	
  in	
  field	
  

inscription:	
  +	
  DEI	
  GRATIA	
  OTTO	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  39	
  

	
  

Otto	
  IV	
  (royal	
  bulla)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  



	
   287	
  

reverse:	
  city	
  gate	
  with	
  three	
  towers	
  incorporating	
  the	
  legend	
  ‘AUREA	
  ROMA’	
  

inscription:	
  indecipherable	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  

ROTUNDI	
  

reference:	
  Posse,	
  Otto	
  IV.,	
  2	
  

	
  

Otto	
  IV	
  (imperial	
  bulla)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L),	
  sun	
  and	
  moon	
  in	
  field	
  

inscription:	
  +	
  DEI	
  GRATIA	
  OTTO	
  ROMANORUM	
  IMPERATOR	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Posse,	
  Otto	
  IV.,	
  4	
  

	
  

Maria	
  (seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  and	
  orb	
  (L),	
  sun	
  

and	
  moon	
  in	
  field	
  

inscription:	
  +	
  MARIA	
  DEI	
  GRACIA	
  ROMANORUM	
  IMPERATRIX	
  SEMPER	
  AUGUSTA	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  41	
  

	
  

Frederick	
  II	
  (royal	
  seal	
  A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L),	
  ‘ET	
  REX	
  SICILIE’	
  in	
  field	
  

inscription:	
  +	
  FRIDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  46	
  

	
  

Frederick	
  II	
  (royal	
  seal	
  B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

(L)	
  

inscription:	
  +FRIDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  ET	
  REX	
  SICILIE	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  48	
  

	
  

	
  



	
   288	
  

Frederick	
  II	
  (imperial	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  (R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  

(L),	
  ‘REX	
  IERUSALEMIAE’	
  added	
  to	
  field	
  following	
  his	
  coronation	
  as	
  king	
  of	
  

Jerusalem	
  

inscription:	
  +	
  FRIDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  IMPERATOR	
  ROMANORUM	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  50	
  

	
  

Frederick	
  II	
  (royal	
  bulla	
  A)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  

and	
  orb	
  with	
  cross	
  (L),	
  ‘ET	
  REX	
  SICILIE’	
  in	
  field	
  

reverse:	
  large	
  gate	
  tower	
  incorporating	
  the	
  words	
  ‘AUREA	
  ROMA’	
  flanked	
  by	
  two	
  

smaller	
  towers,	
  small	
  flowers,	
  circles	
  and	
  crosses	
  in	
  field	
  

inscription:	
  +	
  FREDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  47	
  

	
  

Frederick	
  II	
  (royal	
  bulla	
  B)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  leaves	
  and	
  cross	
  

(R)	
  and	
  orb	
  with	
  cross	
  (L)	
  

reverse:	
  large	
  gate	
  tower	
  incorporating	
  the	
  words	
  ‘AUREA	
  ROMA’	
  flanked	
  by	
  four	
  

smaller	
  towers,	
  encircled	
  by	
  city	
  walls	
  

inscription:	
  +	
  FREDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  49	
  

	
  

Frederick	
  II	
  (imperial	
  bulla)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L),	
  ‘UTUS	
  ET	
  REX	
  SICILIE’	
  in	
  field,	
  Jerusalem	
  added	
  after	
  1229	
  

coronation	
  

reverse:	
  large	
  gate	
  tower	
  flanked	
  by	
  two	
  smaller	
  towers	
  encircled	
  by	
  city	
  walls	
  

that	
  terminated	
  in	
  two	
  further	
  smaller	
  towers	
  



	
   289	
  

inscription:	
  +	
  FREDERICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  /	
  +	
  ROMA	
  CAPUT	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  51	
  

	
  

Constance	
  of	
  Aragon	
  

No	
  impression	
  survives,	
  but	
  the	
  design	
  is	
  recorded	
  in	
  a	
  later	
  description	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  

reverse:	
  mounted	
  figure	
  carrying	
  a	
  harp	
  

inscription:	
  +	
  CONSTANTIA	
  DEI	
  GRATIA	
  REGINA	
  SICILIE,	
  DUCATUS	
  APULIE	
  ET	
  

PRINCIPATUS	
  CAPUE	
  /	
  +	
  CONSTANTIA	
  REGINA	
  FILIA	
  ILLUSTRIS	
  REGIS	
  

ARAGONENSIUM	
  

reference:	
  Posse,	
  Konstanze,	
  Gemahlin	
  Friedrichs	
  II.	
  

	
  

Henry	
  (VII)	
  (royal	
  seal)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

inscription:	
  +	
  HENRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SENPER	
  AUGUSTUS	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  52	
  

	
  

Henry	
  (VII)	
  (royal	
  bulla)	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  cross	
  (R)	
  and	
  orb	
  

with	
  cross	
  (L)	
  

reverse:	
  large	
  gate	
  tower	
  incorporating	
  the	
  words	
  ‘AUREA	
  ROMA’	
  flanked	
  by	
  four	
  

smaller	
  towers	
  

inscription:	
  +	
  HEINRICUS	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REX	
  ET	
  SEMPER	
  AUGUSTUS	
  

/	
  ROMA	
  CAPUD	
  MUNDI	
  REGIT	
  ORBIS	
  FRENA	
  ROTUNDI	
  

reference:	
  Kahsnitz,	
  53	
  

	
  

Margaret	
  of	
  Austria	
  

obverse:	
  enthroned	
  and	
  crowned	
  figure	
  holding	
  a	
  sceptre	
  with	
  fleur-­‐de-­‐lys	
  (R)	
  

with	
  hand	
  (L)	
  on	
  breast	
  holding	
  cords	
  

	
  



	
   290	
  

inscription:	
  +	
  MARGARETA	
  DEI	
  GRATIA	
  ROMANORUM	
  REGINA	
  ET	
  SEMPER	
  

AUGUSTUS	
  

reference:	
  Posse,	
  Margarete,	
  Gemahlin	
  Heinrichs	
  (VII.),	
  1	
  

	
  

	
   	
  



	
   291	
  

Bibliography	
  
	
  

	
  
Manuscripts	
  

	
  
Bamberg,	
  Staatsbibliothek	
  MS	
  Msc.	
  Lit.	
  56	
  

Cambrai,	
  Bibliothèque	
  municipale	
  MS	
  38	
  

Cambridge,	
  Corpus	
  Christi	
  College	
  MS	
  373	
  

Cambridge,	
  Trinity	
  College	
  MS	
  B.II.10	
  

Cambridge,	
  University	
  Library	
  MS	
  EE.II.3	
  

Cologne,	
  Dombibliothek	
  MS	
  141	
  

Eton	
  College	
  Library	
  MS	
  177	
  

London,	
  British	
  Library	
  MS	
  Arundel	
  60	
  

Paris,	
  Bibliothèque	
  national	
  de	
  France	
  MS	
  Lat.	
  1246	
  

Siena,	
  Biblioteca	
  Comunale	
  degli	
  Intronati	
  MS	
  G.V.12	
  

Vatican	
  City,	
  Archivio	
  Segreto	
  Vaticano,	
  Registra	
  Vaticana	
  11	
  

Wolfenbüttel,	
  Herzog-­‐August-­‐Bibliothek	
  MS	
  Guelf	
  105	
  Noviss	
  

	
  
Online	
  resources	
  

	
  
CANTUS:	
  A	
  database	
  of	
  Latin	
  Ecclesiastical	
  Chant	
  [www.cantusdatabase.org]	
  

Early	
  English	
  Laws	
  [www.earlyenglishlaws.ac.uk]	
  

Regesta	
  Imperii	
  Online	
  [http://www.regesta-­‐imperii.de/regesten/suche.html]	
  

The	
  Telegraph	
  online	
  [www.telegraph.co.uk]	
  

MGH	
  databases	
  online	
  [www.mgh.de/datenbanken]	
  

	
  
Printed	
  primary	
  sources	
  

	
  
Annales	
  Coloniensis	
  Maximi.	
  Edited	
  by	
  Karl	
  Pertz.	
  723–847.	
  MGH	
  SS	
  17.	
  Hannover,	
  

1861.	
  	
  

Annales	
  Lobiensis.	
  Edited	
  by	
  Georg	
  Waitz.	
  224–235.	
  MGH	
  SS	
  13.	
  Hannover,	
  1881.	
  



	
   292	
  

Annales	
  Marbacenses.	
  Edited	
  by	
  Herman	
  Bloch.	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  9.	
  Hannover,	
  

1907.	
  

Anselm	
  of	
  Canterbury.	
  The	
  Letters	
  of	
  Saint	
  Anselm	
  of	
  Canterbury.	
  Translated	
  by	
  

Walter	
  Fröhlich.	
  3	
  vols.	
  Kalamazoo,	
  1990-­‐1994.	
  

Appelt,	
  Heinrich,	
  Rainer	
  Maria	
  Herkenrath,	
  and	
  Walter	
  Koch,	
  eds.	
  Friderici	
  I.	
  

Diplomata.	
  5	
  vols.	
  MGH	
  DD	
  10.	
  Hannover,	
  1975-­‐1990.	
  

Barbarossa	
  in	
  Italy.	
  Translated	
  by	
  Thomas	
  Carson.	
  New	
  York,	
  1994.	
  

Bates,	
  David,	
  ed.	
  RRAN:	
  The	
  Acta	
  of	
  William	
  I.	
  Oxford,	
  1998.	
  

Bede.	
  The	
  Reckoning	
  of	
  Time.	
  Translated	
  by	
  Faith	
  Wallis.	
  Translated	
  Texts	
  for	
  

Historians	
  29.	
  Liverpool,	
  1999.	
  	
  

———.	
  Ecclesiastical	
  History	
  of	
  the	
  English	
  People.	
  Edited	
  by	
  Bertram	
  Colgrave	
  

and	
  R.A.B.	
  Mynors.	
  1992	
  reprint.	
  OMT.	
  Oxford,	
  1992.	
  

Birch,	
  W.	
  de	
  G.,	
  Catalogue	
  of	
  seals	
  in	
  the	
  department	
  of	
  manuscripts	
  in	
  the	
  British	
  

Museum,	
  6	
  vols.	
  London,	
  1887-­‐1900.	
  

Bischoff,	
  Bernhard.	
  Mittelalterliche	
  Schatzverzeichnisse	
  I:	
  Von	
  der	
  Zeit	
  Karls	
  des	
  

Großen	
  bis	
  zur	
  Mitte	
  des	
  13.	
  Jahrhunderts.	
  Munich,	
  1967.	
  

Bishop,	
  Terence	
  Alan	
  Martyn,	
  and	
  Pierre	
  Chaplais,	
  eds.	
  Facsimiles	
  of	
  English	
  Royal	
  

Writs	
  to	
  A.	
  D.	
  1100:	
  Presented	
  to	
  Vivian	
  Hunter	
  Galbraith.	
  Oxford,	
  1957.	
  

Carmen	
  de	
  Gestis	
  Frederici	
  I.	
  Imperatoris	
  in	
  Lombardia.	
  Edited	
  by	
  Irene	
  Schmale-­‐

Ott.	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  62.	
  Hannover,	
  1965.	
  

Cassiodorus,	
  Expositio	
  Psalmorum	
  I-­‐LXX.	
  	
  Edited	
  by	
  A.	
  Adriaen.	
  Corpus	
  

Christianorum	
  Series	
  Latina	
  97.	
  Turnhout,	
  1958.	
  

Chaplais,	
  Pierre,	
  ed.	
  English	
  Royal	
  Documents:	
  King	
  John	
  -­‐	
  Henry	
  VI,	
  1199-­‐1461.	
  

Oxford,	
  1971.	
  

Chronica	
  Regia	
  Coloniensis.	
  Edited	
  by	
  Georg	
  Waitz.	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  18.	
  

Hannover,	
  1880.	
  

Chronica	
  Remensi.	
  274-­‐276.	
  RHF	
  12.	
  Paris,	
  1877.	
  

Chronica	
  Brevi	
  Ecclesiae	
  S.	
  Dionysii	
  ad	
  Cyclos	
  Paschales.	
  377-­‐378.	
  RHF	
  11.	
  Paris,	
  

1869.	
  

Constantine	
  Porphyrogennetos.	
  The	
  Book	
  of	
  Ceremonies.	
  Translated	
  by	
  Ann	
  

Moffatt	
  and	
  Maxeme	
  Tall.	
  2	
  vols.	
  Byzantina	
  Australiensia	
  18.	
  Canberra,	
  

2012.	
  



	
   293	
  

Continuatio	
  Zwetlensis	
  Altera	
  a.	
  1170-­‐1189.	
  Edited	
  by	
  Wilhelm	
  Wattenbach.	
  541-­‐

544.	
  MGH	
  SS	
  9.	
  Hannover,	
  1851.	
  	
  

Cronne,	
  H.	
  A.,	
  and	
  R.	
  H.	
  C.	
  Davis,	
  eds.	
  RRAN,	
  1066-­‐1154:	
  Facsimiles	
  of	
  Original	
  

Charters	
  and	
  Writs	
  of	
  King	
  Stephen	
  and	
  the	
  Empress	
  Matilda	
  and	
  Dukes	
  

Geoffrey	
  and	
  Henry,	
  1135-­‐1154.	
  Oxford,	
  1969.	
  

Dalas,	
  Martine,	
  ed.	
  Les	
  sceaux	
  des	
  rois	
  et	
  de	
  régence.	
  CdS	
  2.	
  Paris,	
  1980.	
  

Delaborde,	
  H.	
  François,	
  and	
  Elie	
  Berger,	
  eds.	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe	
  Auguste,	
  

roi	
  de	
  France	
  (1180-­‐1223).	
  4	
  vols.	
  Paris,	
  1916-­‐1979.	
  

Delisle,	
  Léopold.	
  Catalogue	
  des	
  actes	
  de	
  Philippe-­‐Auguste:	
  avec	
  une	
  introduction	
  

sur	
  les	
  sources,	
  les	
  caractères	
  et	
  l’importance	
  historique	
  de	
  ces	
  documents.	
  

Paris,	
  1856.	
  

Dufour,	
  Jean,	
  ed.	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  Louis	
  VI,	
  roi	
  de	
  France	
  (1108-­‐1137).	
  Paris,	
  

1992.	
  

Eadmer.	
  Historia	
  Novorum	
  in	
  Anglia.	
  Edited	
  by	
  Martin	
  Rule.	
  RS	
  81.	
  London,	
  1965.	
  

Ekkehard	
  of	
  Aura.	
  Chronica.	
  Edited	
  by	
  Georg	
  Waitz.	
  MGH	
  SS	
  6.	
  Hannover,	
  1844.	
  

Elze,	
  Reinhard,	
  ed.	
  Die	
  Ordines	
  für	
  die	
  Weihe	
  und	
  Krönung	
  des	
  Kaisers	
  und	
  der	
  

Kaiserin.	
  MGH	
  Fontes	
  Iuris	
  9.	
  Hannover,	
  1960.	
  

Friedberg,	
  Emil	
  Albert,	
  and	
  Aemilius	
  Ludwig	
  Richter,	
  eds.	
  Corpus	
  Iuris	
  Canonici.	
  

Vol.	
  2.	
  Leipzig,	
  1881.	
  

Frutolfi	
  et	
  Ekkehardi	
  Chronica	
  Necnon	
  Anonymi	
  Chronica	
  Imperatorum.	
  Edited	
  by	
  

Franz	
  Josef	
  Schmale	
  and	
  Irene	
  Schmale-­‐Ott.	
  Darmstadt,	
  1972.	
  

Gervase	
  of	
  Canterbury.	
  The	
  Historical	
  Works.	
  Edited	
  by	
  William	
  Stubbs.	
  2	
  vols.	
  RS	
  

73.	
  London,	
  1879.	
  	
  

Godfrey	
  of	
  Viterbo.	
  Gesta	
  Friderici	
  I	
  et	
  Heinrici	
  VI	
  Imperatorum	
  Metrice	
  Scripta.	
  

Edited	
  by	
  Georg	
  Heinrich	
  Pertz.	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  30.	
  Hannover,	
  1870.	
  

Hageneder,	
  Othmar,	
  Andrea	
  Sommerlechner,	
  and	
  Herwig	
  Weigl,	
  eds.	
  Die	
  Register	
  

Papst	
  Innocenz’	
  III.	
  Vol.	
  7.	
  Vienna,	
  1997.	
  

Henry	
  de	
  Susa,	
  Summa	
  Aurea.	
  Venice,	
  1570.	
  

Henry	
  of	
  Huntingdon.	
  Historia	
  Anglorum.	
  Edited	
  by	
  Diana	
  Greenway.	
  OMT.	
  

Oxford,	
  1996.	
  

Historia	
  Regum	
  Francorum	
  ab	
  Origine	
  Gentis	
  ad	
  Annum	
  MCCXIV.	
  RHF	
  12.	
  217-­‐221.	
  

Paris,	
  1877.	
  



	
   294	
  

Jackson,	
  Richard	
  A.	
  Ordines	
  Coronationis	
  Franciae:	
  Texts	
  and	
  Ordines	
  for	
  the	
  

Coronation	
  of	
  Frankish	
  and	
  French	
  Kings	
  and	
  Queens	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages.	
  2	
  

vols.	
  Philadelphia,	
  1995-­‐2000.	
  

Jacobus	
  de	
  Voragine.	
  The	
  Golden	
  Legend:	
  Readings	
  on	
  the	
  Saints.	
  Translated	
  by	
  

William	
  Granger	
  Ryan.	
  2	
  vols.	
  Princeton,	
  1993.	
  

Kempf,	
  Friedrich.	
  Regestum	
  Innocentii	
  III	
  Papae	
  Super	
  Negotio	
  Romani	
  Imperii.	
  

Miscellanea	
  Historiae	
  Pontificiae	
  12.	
  Rome,	
  1947.	
  

Koch,	
  Walter,	
  ed.	
  Friderici	
  II.	
  Diplomata.	
  Vol.	
  2.	
  MGH	
  DD	
  14.	
  Hannover,	
  2007.	
  

Legg,	
  L.	
  G.	
  Wickham.	
  English	
  Coronation	
  Records.	
  London,	
  1901.	
  

Liebermann,	
  Felix.	
  Die	
  Gesetze	
  der	
  Angelsachsen.	
  3	
  vols.	
  Halle,	
  1906-­‐1916.	
  

Matthew	
  Paris.	
  Chronica	
  Majora.	
  Edited	
  by	
  H.R.	
  Luard.	
  7	
  vols.	
  RS	
  57.	
  London,	
  

1872-­‐1883.	
  

———.	
  La	
  estoire	
  de	
  Seint	
  Aedward	
  le	
  rei.	
  Edited	
  by	
  Kathryn	
  Young	
  Wallace.	
  

Anglo-­‐Norman	
  Texts.	
  London,	
  1983	
  

Nielen,	
  Marie-­‐Adélaïde.	
  Les	
  sceaux	
  des	
  reines	
  et	
  des	
  enfants	
  de	
  France.	
  CdS	
  3.	
  Paris,	
  

2011.	
  

Norman	
  Anonymous.	
  De	
  Consecratione	
  Pontificum	
  et	
  Regum.	
  Edited	
  by	
  Heinrich	
  

Boehmer,	
  642-­‐687.	
  MGH	
  Ldl	
  3.	
  Hannover,	
  1897.	
  

Orchard,	
  Nicholas	
  A.	
  The	
  Leofric	
  Missal.	
  2	
  vols.	
  HBS	
  113-­‐114.	
  Woodbridge,	
  2001.	
  

Otto	
  of	
  Freising	
  and	
  Rahewin.	
  Gesta	
  Frederici	
  I	
  Imperatoris.	
  Edited	
  by	
  Georg	
  

Waitz.	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  46.	
  Hannover,	
  1912.	
  

Ottonis	
  Morenae	
  et	
  Continuatorum	
  Historia	
  Frederici	
  I.	
  Edited	
  by	
  Ferdinant	
  

Güterbock.	
  MGH	
  SS	
  Rer.	
  Germ.	
  N.S.	
  7.	
  Berlin,	
  1930.	
  

Perels,	
  Ernst,	
  and	
  Ernst	
  Dümmler,	
  eds.	
  Epistolae	
  Karolini	
  Aevi	
  (IV).	
  MGH	
  Epp	
  6.	
  

Berlin,	
  1925.	
  

Pertz,	
  Georg	
  Heinrich,	
  ed.	
  Constitutiones	
  Regum	
  Germaniae.	
  MGH	
  LL	
  2.	
  Hannover,	
  

1837.	
  

Posse,	
  Otto,	
  ed.	
  Die	
  Siegel	
  der	
  deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige	
  von	
  751	
  bis	
  1806.	
  5	
  

vols.	
  Dresden,	
  1909-­‐1913.	
  

Prou,	
  Maurice,	
  and	
  Marie	
  Henri	
  d’	
  Arbois	
  de	
  Jubainville,	
  eds.	
  Recueil	
  des	
  actes	
  de	
  

Philippe	
  Ier,	
  roi	
  de	
  France	
  (1059-­‐1108).	
  Paris,	
  1908.	
  

Ralph	
  of	
  Diss.	
  The	
  Historical	
  Works.	
  Edited	
  by	
  William	
  Stubbs.	
  2	
  vols.	
  RS	
  68.	
  

London,	
  1876.	
  



	
   295	
  

Reineri	
  Annales	
  a.	
  1215.	
  Edited	
  by	
  Georg	
  Heinrich	
  Pertz.	
  651-­‐680.	
  MGH	
  SS	
  16.	
  

Hannover,	
  1859.	
  

Richard	
  of	
  Devizes.	
  Chronicle	
  of	
  the	
  Time	
  of	
  King	
  Richard	
  the	
  First.	
  Edited	
  by	
  John	
  

T.	
  Appleby.	
  London,	
  1963.	
  

Rigord.	
  Histoire	
  de	
  Philippe	
  Auguste.	
  Edited	
  by	
  Elisabeth	
  Carpentier,	
  Georges	
  Pon,	
  

and	
  Yves	
  Chauvin.	
  SHM	
  33.	
  Paris,	
  2006.	
  

Roger	
  of	
  Howden.	
  Chronica.	
  Edited	
  by	
  William	
  Stubbs.	
  4	
  vols.	
  RS	
  51.	
  London,	
  

1868-­‐1871.	
  

Stubbs,	
  William.	
  Select	
  Charters	
  and	
  Other	
  Illustrations	
  of	
  English	
  Constitutional	
  

History.	
  9th	
  ed.	
  Oxford,	
  1921.	
  

Suger.	
  Historia	
  Gloriosi	
  Regis	
  Ludovici	
  VII,	
  Filii	
  Ludovici	
  Grossi.	
  124-­‐133.	
  RHF	
  12.	
  

Paris,	
  1877.	
  

———.	
  Vie	
  de	
  Louis	
  VI	
  le	
  Gros.	
  Edited	
  by	
  Henri	
  Waquet.	
  Paris,	
  1929.	
  

———.	
  The	
  Deeds	
  of	
  Louis	
  the	
  Fat.	
  Translated	
  by	
  John	
  Moorhead	
  and	
  Richard	
  

Cusimano.	
  Washington,	
  1992.	
  

The	
  Chronicle	
  of	
  Battle	
  Abbey.	
  Edited	
  by	
  Eleanor	
  Searle.	
  OMT.	
  Oxford,	
  1980.	
  

The	
  Gesta	
  Normannorum	
  Ducum	
  of	
  William	
  of	
  Jumièges,	
  Orderic	
  Vitalis,	
  and	
  Robert	
  

of	
  Torigni.	
  Edited	
  by	
  Elisabeth	
  M.C.	
  van	
  Houts.	
  OMT.	
  Oxford,	
  1995.	
  

The	
  Waltham	
  Chronicle:	
  An	
  Account	
  of	
  the	
  Discovery	
  of	
  Our	
  Holy	
  Cross	
  at	
  

Montacute	
  and	
  Its	
  Conveyance	
  to	
  Waltham.	
  Edited	
  by	
  Leslie	
  Watkiss	
  and	
  

Marjorie	
  Chibnall.	
  OMT.	
  Oxford,	
  1994.	
  

Vogel,	
  Cyrille,	
  and	
  Reinhard	
  Elze,	
  eds.	
  Le	
  pontifical	
  romano-­‐germanique	
  du	
  

dixième	
  siècle.	
  3	
  vols.	
  Vatican,	
  1963-­‐1972.	
  

Von	
  Gladiss,	
  Dietrich,	
  and	
  Alfred	
  Gawlik,	
  eds.	
  Heinrici	
  IV.	
  Diplomata.	
  3	
  vols.	
  MGH	
  

DD	
  6.	
  Berlin,	
  1941-­‐1978.	
  

William	
  of	
  Malmesbury.	
  Gesta	
  Regum	
  Anglorum.	
  Edited	
  by	
  Michael	
  

Winterbottom,	
  Rodney	
  M.	
  Thomson,	
  and	
  R.	
  A.	
  B.	
  Mynors.	
  OMT.	
  Oxford,	
  

1998.	
  

William	
  of	
  Nangis.	
  Vita	
  Sancti	
  Ludovici	
  Regis	
  Franciae.	
  312-­‐466.	
  RHF	
  20.	
  Paris,	
  

1855.	
  

William	
  of	
  Poitiers.	
  The	
  Gesta	
  Gvillelmi.	
  	
  Edited	
  by	
  R.H.C.	
  Davis	
  and	
  Marjorie	
  

Chibnall.	
  OMT.	
  Oxford,	
  1998.	
  



	
   296	
  

William	
  the	
  Breton.	
  Gesta	
  Philippi	
  Augusti.	
  In	
  Oeuvres	
  de	
  Rigord	
  et	
  de	
  Guillaume	
  le	
  

Breton:	
  historiens	
  de	
  Philippe-­‐Auguste,	
  edited	
  by	
  H.	
  François	
  Delaborde.	
  

Vol.	
  1.	
  168-­‐327.	
  Paris,	
  1885.	
  

Wyon,	
  Alfred	
  Benjamin.	
  The	
  Great	
  Seals	
  of	
  England:	
  From	
  the	
  Earliest	
  Period	
  to	
  

the	
  Present	
  Time,	
  Arranged	
  and	
  Illustrated	
  with	
  Descriptive	
  and	
  Historical	
  

Notes.	
  London,	
  1887.	
  

	
  

	
  
Published	
  secondary	
  literature	
  

	
  

Althoff,	
  Gerd.	
  Die	
  Macht	
  der	
  Rituale:	
  Symbolik	
  und	
  Herrschaft	
  im	
  Mittelalter.	
  

Darmstadt,	
  2003.	
  

———.	
  Family,	
  Friends	
  and	
  Followers:	
  Political	
  and	
  Social	
  Bonds	
  in	
  Early	
  Medieval	
  

Europe.	
  Translated	
  by	
  Christopher	
  Carroll.	
  Cambridge,	
  2004.	
  

———.	
  Verwandte,	
  Freunde	
  und	
  Getreue:	
  Zum	
  Politischen	
  Stellenwert	
  der	
  

Gruppenbindungen	
  im	
  früheren	
  Mittelalter.	
  Darmstadt,	
  1990.	
  

Angelov,	
  Dimiter.	
  Imperial	
  Ideology	
  and	
  Political	
  Thought	
  in	
  Byzantium	
  (1204-­‐

1330).	
  Cambridge,	
  2007.	
  

Bak,	
  János	
  M.	
  “Introduction:	
  Coronation	
  Studies	
  -­‐	
  Past,	
  Present,	
  and	
  Future.”	
  In	
  

Coronations:	
  Medieval	
  and	
  Early	
  Modern	
  Monarchic	
  Ritual,	
  edited	
  by	
  János	
  

M.	
  Bak,	
  1–15.	
  California	
  and	
  Oxford,	
  1990.	
  

Baldwin,	
  John	
  W.	
  The	
  Government	
  of	
  Philip	
  Augustus:	
  Foundations	
  of	
  French	
  Royal	
  

Power	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages.	
  Berkeley,	
  1986.	
  

Barratt,	
  Nick.	
  “Finance	
  and	
  the	
  Economy	
  in	
  the	
  Reign	
  of	
  Henry	
  II.”	
  In	
  Henry	
  II:	
  

New	
  Interpretations,	
  edited	
  by	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Nicholas	
  

Vincent,	
  242–256.	
  Woodbridge,	
  2007.	
  

———.	
  “The	
  Revenue	
  of	
  King	
  John.”	
  English	
  Historical	
  Review	
  111	
  (1996):	
  835–

55.	
  

Bartlett,	
  Robert.	
  “Heartland	
  and	
  Border:	
  The	
  Mental	
  and	
  Physical	
  Geography	
  of	
  

Medieval	
  Europe.”	
  In	
  Power	
  and	
  Identity	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages:	
  Essays	
  in	
  

Honour	
  of	
  Rees	
  Davies,	
  edited	
  by	
  Huw	
  Pryce	
  and	
  John	
  Watts,	
  23–36.	
  

Oxford,	
  2007.	
  



	
   297	
  

Bates,	
  David.	
  “Charters	
  and	
  Historians	
  of	
  Britain	
  and	
  Ireland:	
  Problems	
  and	
  

Possibilities.”	
  In	
  Charters	
  and	
  Charter	
  Scholarship	
  in	
  Britain	
  and	
  Ireland,	
  

edited	
  by	
  Marie	
  Therese	
  Flanagan	
  and	
  Judith	
  A.	
  Green,	
  1–14.	
  Basingstoke,	
  

2005.	
  

Bedos-­‐Rezak,	
  Brigitte.	
  “In	
  Search	
  of	
  a	
  Semiotic	
  Paradigm:	
  The	
  Matter	
  of	
  Sealing	
  in	
  

Medieval	
  Thought	
  and	
  Praxis	
  (1050-­‐1400).”	
  In	
  Good	
  Impressions:	
  Image	
  

and	
  Authority	
  in	
  Medieval	
  Seals,	
  edited	
  by	
  Noël	
  Adams,	
  John	
  Cherry,	
  and	
  

James	
  Robinson,	
  1–7.	
  London,	
  2008.	
  

———.	
  “Medieval	
  Identity:	
  A	
  Sign	
  and	
  a	
  Concept.”	
  The	
  American	
  Historical	
  

Review	
  105	
  (2000):	
  1489–1533.	
  

———.	
  “Ritual	
  in	
  the	
  Royal	
  Chancery:	
  Text,	
  Image,	
  and	
  the	
  Representation	
  of	
  

Kingship	
  in	
  Medieval	
  French	
  Diplomas	
  (700-­‐1200).”	
  In	
  European	
  

Monarchy:	
  Its	
  Evolution	
  and	
  Practice	
  from	
  Roman	
  Antiquity	
  to	
  Modern	
  

Times,	
  edited	
  by	
  Heinz	
  Duchhardt,	
  Richard	
  A.	
  Jackson,	
  and	
  David	
  Sturdy,	
  

27–40.	
  Stuttgart,	
  1992.	
  

———.	
  “Suger	
  and	
  the	
  Symbolism	
  of	
  Royal	
  Power:	
  The	
  Seal	
  of	
  Louis	
  VII.”	
  In	
  

Abbot	
  Suger	
  and	
  Saint-­‐Denis,	
  edited	
  by	
  Paula	
  Lieber	
  Gerson,	
  95–103.	
  New	
  

York,	
  1986.	
  

———.	
  “The	
  King	
  Enthroned,	
  a	
  New	
  Theme	
  in	
  Anglo-­‐Saxon	
  Royal	
  Iconography:	
  

The	
  Seal	
  of	
  Edward	
  the	
  Confessor	
  and	
  Its	
  Political	
  Implications.”	
  In	
  Kings	
  

and	
  Kingship,	
  edited	
  by	
  J.T.	
  Rosenthal,	
  53–88.	
  New	
  York,	
  1986.	
  

Berger,	
  Stefan.	
  “Comparative	
  History.”	
  In	
  Writing	
  History:	
  Theory	
  and	
  Practice,	
  

edited	
  by	
  Stefan	
  Berger,	
  Heiko	
  Feldner,	
  and	
  Kevin	
  Passmore,	
  187–208.	
  

2nd	
  ed.	
  London	
  and	
  New	
  York,	
  2010.	
  

Biddle,	
  Martin.	
  “Seasonal	
  Festivals	
  and	
  Residence:	
  Winchester,	
  Westminster	
  and	
  

Gloucester	
  in	
  the	
  10th	
  to	
  12th	
  Centuries.”	
  ANS	
  8	
  (1986):	
  51–72.	
  

Binski,	
  Paul.	
  Medieval	
  Death:	
  Ritual	
  and	
  Representation.	
  London,	
  1996.	
  

———.	
  The	
  Painted	
  Chamber	
  at	
  Westminster.	
  London,	
  1986.	
  

———.	
  Westminster	
  Abbey	
  and	
  the	
  Plantagenets:	
  Kingship	
  and	
  the	
  Representation	
  

of	
  Power,	
  1200-­‐1400.	
  New	
  Haven,	
  1995.	
  

———.	
  “Reflections	
  on	
  ‘La	
  Estoire	
  de	
  Seint	
  Aedward	
  le	
  rei’:	
  hagiography	
  and	
  

kingship	
  in	
  thirteenth-­‐century	
  England.”	
  Journal	
  of	
  Medieval	
  History	
  16	
  

(1990):	
  333–350.	
   



	
   298	
  

Bloch,	
  Marc.	
  “An	
  Unknown	
  Testimony	
  on	
  the	
  History	
  of	
  the	
  Coronation	
  in	
  

Scotland.”	
  Scottish	
  Historical	
  Review	
  23	
  (1926):	
  105–106.	
  

———.	
  Les	
  rois	
  thaumaturges:	
  études	
  sur	
  le	
  caractère	
  surnaturel	
  attribué	
  à	
  la	
  

puissance	
  royale	
  particulièrement	
  en	
  France	
  et	
  en	
  Angleterre.	
  Strasbourg,	
  

1924.	
  

———.	
  The	
  Royal	
  Touch:	
  Sacred	
  Monarchy	
  and	
  Scrofula	
  in	
  England	
  and	
  France.	
  

Translated	
  by	
  J.E.	
  Anderson.	
  London,	
  1973.	
  

Bobrycki,	
  Shane.	
  “The	
  Royal	
  Consecration	
  Ordines	
  of	
  the	
  Pontifical	
  of	
  Sens	
  from	
  a	
  

New	
  Perspective.”	
  Bulletin	
  du	
  centre	
  d’études	
  médiévales	
  d’Auxerre	
  13	
  

(2009):	
  131–142.	
  

Borgolte,	
  Michael.	
  Europa	
  entdeckt	
  seine	
  Vielfalt	
  1050-­‐1250.	
  Handbuch	
  der	
  

Geschichte	
  Europas	
  3.	
  Stuttgart,	
  2002.	
  

———.	
  “Mediävistik	
  als	
  vergleichende	
  Geschichte	
  Europas.”	
  In	
  Mediävistik	
  im	
  21.	
  

Jahrhundert:	
  Stand	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  internationalen	
  und	
  

interdiziplinären	
  Mittelalterforschung,	
  edited	
  by	
  Hans-­‐Werner	
  Goetz	
  and	
  

Jörg	
  Jarnut,	
  313–323.	
  Mittelalter	
  Studien	
  1.	
  Munich,	
  2003.	
  

———.	
  “Perspektiven	
  europäischer	
  Mittelalterhistorie	
  an	
  der	
  Schwelle	
  zum	
  21.	
  

Jahrhundert.”	
  In	
  Das	
  europäische	
  Mittelalter	
  im	
  Spannungsbogen	
  des	
  

Vergleichs:	
  Zwanzig	
  internationale	
  Beiträge	
  zu	
  Praxis,	
  Problemen	
  und	
  

Perspektiven	
  der	
  historischen	
  Komparatistik,	
  edited	
  by	
  Michael	
  Borgolte,	
  

13–27.	
  Europa	
  Im	
  Mittelalter	
  1.	
  Berlin,	
  2001.	
  

Boshof,	
  Egon.	
  “Köln,	
  Mainz,	
  Trier	
  -­‐	
  Die	
  Auseinandersetzung	
  um	
  die	
  

Spitzenstellung	
  im	
  deutschen	
  Episkopat	
  in	
  ottonish-­‐salischer	
  Zeit.”	
  

Jahrbuch	
  des	
  kölnischen	
  Geschichtsvereins	
  49	
  (1978):	
  19–48.	
  

Bouman,	
  C.A.	
  Sacring	
  and	
  Crowning:	
  The	
  Development	
  of	
  the	
  Latin	
  Ritual	
  for	
  the	
  

Anointing	
  of	
  Kings	
  and	
  the	
  Coronation	
  of	
  an	
  Emperor	
  before	
  the	
  Eleventh	
  

Century.	
  Groningen,	
  1957.	
  

Bradbury,	
  Jim.	
  “Fulk	
  le	
  Réchin	
  and	
  the	
  Origin	
  of	
  the	
  Plantagenets,”	
  in	
  Studies	
  in	
  

Medieval	
  History	
  Presented	
  to	
  R.	
  Allen	
  Brown,	
  ed.	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill,	
  

Christopher	
  J.	
  Holdsworth	
  and	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  	
  27-­‐41.	
  Woodbridge,	
  1989	
  	
  

Brand,	
  Paul.	
  “Henry	
  II	
  and	
  the	
  Creation	
  of	
  the	
  English	
  Common	
  Law.”	
  In	
  Henry	
  II:	
  

New	
  Interpretations,	
  edited	
  by	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Nicholas	
  

Vincent,	
  215–241.	
  Woodbridge,	
  2007.	
  



	
   299	
  

Branner,	
  Robert.	
  The	
  Cathedral	
  of	
  Bourges	
  and	
  Its	
  Place	
  in	
  Gothic	
  Architecture.	
  

Edited	
  by	
  Shirley	
  Prager	
  Branner.	
  Cambridge,	
  Massachusetts,	
  1989.	
  

Broun,	
  Dauvit.	
  “The	
  Absence	
  of	
  Regnal	
  Years	
  from	
  the	
  Dating	
  Clause	
  of	
  Charters	
  

of	
  King	
  of	
  Scots,	
  1195-­‐1222.”	
  ANS	
  25	
  (2003):	
  47–63.	
  

Brown,	
  Elizabeth	
  A.	
  R.	
  “‘Franks,	
  Burgundians,	
  and	
  Aquitanians’	
  and	
  the	
  Royal	
  

Coronation	
  Ceremony	
  in	
  France.”	
  Transactions	
  of	
  the	
  American	
  

Philosophical	
  Society	
  82	
  (1992):	
  1–189.	
  

Brückmann,	
  John.	
  “The	
  Ordines	
  of	
  the	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  Medieval	
  English	
  

Coronation	
  Order.”	
  In	
  Essays	
  in	
  Medieval	
  History	
  Presented	
  to	
  Bertie	
  

Wilkinson,	
  edited	
  by	
  T.A.	
  Sandquist	
  and	
  M.R.	
  Powicke,	
  99–115.	
  Toronto,	
  

1969.	
  

Brühl,	
  Carlrichard.	
  “Kronen-­‐	
  und	
  Krönungsbrauch	
  im	
  frühen	
  und	
  hohen	
  

Mittelalter.”	
  Historische	
  Zeitschrift	
  234	
  (1982):	
  1–31.	
  

Buc,	
  Philippe.	
  L’ambïguité	
  du	
  livre.	
  Paris,	
  1994.	
  

———.	
  The	
  Dangers	
  of	
  Ritual:	
  Between	
  Early	
  Medieval	
  Texts	
  and	
  Social	
  Scientific	
  

Theory.	
  Princeton,	
  2001.	
  

———.	
  “The	
  Monster	
  and	
  the	
  Critics:	
  a	
  Ritual	
  Reply.”	
  Early	
  Medieval	
  Europe	
  15	
  

(2007):	
  441–452.	
  

Büttner,	
  Andreas.	
  Der	
  Weg	
  zur	
  Krone:	
  Rituale	
  der	
  Herrschererhebung	
  im	
  

spätmittelalterlichen	
  Reich.	
  2	
  vols.	
  Ostfildern,	
  2012.	
  

Cantor,	
  Norman	
  F.	
  Inventing	
  the	
  Middle	
  Ages:	
  The	
  Lives,	
  Works,	
  and	
  Ideas	
  of	
  the	
  

Great	
  Medievalists	
  of	
  the	
  Twentieth	
  Century.	
  New	
  York,	
  1991.	
  

Carpenter,	
  David	
  A.	
  “The	
  Burial	
  of	
  King	
  Henry	
  III,	
  the	
  Regalia	
  and	
  Royal	
  

Ideology.”	
  In	
  The	
  Reign	
  of	
  Henry	
  III,	
  427–462.	
  London,	
  1996.	
  

———.	
  “Westminster	
  Abbey	
  in	
  Politics	
  1258-­‐1269.”	
  Thirteenth	
  Century	
  England	
  

8	
  (2001):	
  49–58.	
  

Chaplais,	
  Pierre.	
  “The	
  Seals	
  and	
  Original	
  Charters	
  of	
  Henry	
  I.”	
  English	
  Historical	
  

Review	
  75	
  (1960):	
  260–275.	
  

Cheney,	
  C.	
  R.,	
  and	
  Michael	
  Jones,	
  eds.	
  A	
  Handbook	
  of	
  Dates	
  for	
  Students	
  of	
  British	
  

History.	
  2nd	
  ed.	
  Cambridge,	
  2000.	
  

Chibnall,	
  Marjorie.	
  The	
  Empress	
  Matilda:	
  Queen	
  Consort,	
  Queen	
  Mother	
  and	
  Lady	
  

of	
  the	
  English.	
  Oxford,	
  1991.	
  



	
   300	
  

Church,	
  Stephen.	
  “Aspects	
  of	
  the	
  English	
  Royal	
  Succession	
  1066-­‐1199:	
  The	
  Death	
  

of	
  the	
  King.”	
  ANS	
  29	
  (2007):	
  17–34.	
  

———.	
  “Succession	
  and	
  Interregnum	
  in	
  the	
  English	
  Polity:	
  The	
  Case	
  of	
  1141.”	
  

forthcoming. 

Clanchy,	
  Michael	
  T.	
  From	
  Memory	
  to	
  Written	
  Record:	
  England	
  1066-­‐1307.	
  2nd	
  ed.	
  

Oxford,	
  1993.	
  

Collins,	
  Roger.	
  “Julian	
  of	
  Toledo	
  and	
  the	
  Royal	
  Succession	
  in	
  Late	
  Seventh-­‐century	
  

Spain.”	
  In	
  Early	
  Medieval	
  Kingship,	
  edited	
  by	
  Peter	
  H.	
  Sawyer	
  and	
  Ian	
  

Wood,	
  30–49.	
  Leeds,	
  1977.	
  

Cowdrey,	
  H.E.J.	
  “The	
  Anglo-­‐Norman	
  Laudes	
  Regiae.”	
  Viator	
  12	
  (1981):	
  37–78.	
  

Cramer,	
  Peter.	
  Baptism	
  and	
  Change	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages.	
  Cambridge,	
  1993.	
  

D’	
  Avray,	
  David	
  L.	
  “Comparative	
  History	
  of	
  the	
  Medieval	
  Church’s	
  Marriage	
  

System.”	
  In	
  Das	
  europäische	
  Mittelalter	
  im	
  Spannungsbogen	
  des	
  Vergleichs:	
  

Zwanzig	
  internationale	
  Beiträge	
  zu	
  Praxis,	
  Problemen	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  

historischen	
  Komparatistik,	
  edited	
  by	
  Michael	
  Borgolte,	
  209–222.	
  Europa	
  

Im	
  Mittelalter	
  1.	
  Berlin,	
  2001.	
  

———.	
  “The	
  Gospel	
  of	
  the	
  Marriage	
  Feast	
  of	
  Cana	
  and	
  Marriage	
  Preaching	
  in	
  

France.”	
  In	
  Modern	
  Questions	
  About	
  Medieval	
  Sermons:	
  Essays	
  on	
  Marriage,	
  

Death,	
  History	
  and	
  Sanctity,	
  edited	
  by	
  Nicole	
  Bériou	
  and	
  David	
  L.	
  d’Avray,	
  

135–153.	
  Spoleto,	
  1994.	
  

Dabbs,	
  Jack	
  Autrey.	
  Dei	
  Gratia	
  in	
  Royal	
  Titles.	
  The	
  Hague,	
  1971.	
  

Danbury,	
  Elizabeth.	
  “‘Domine	
  Salvum	
  Fac	
  Regem’:	
  The	
  Origin	
  of	
  ‘God	
  Save	
  the	
  

King’	
  in	
  the	
  Reign	
  of	
  Henry	
  VI.”	
  The	
  Fifteenth	
  Century	
  10	
  (2011):	
  121–142.	
  

———.	
  “Queens	
  and	
  Powerful	
  Women:	
  Image	
  and	
  Authority.”	
  In	
  Good	
  

Impressions:	
  Image	
  and	
  Authority	
  in	
  Medieval	
  Seals,	
  edited	
  by	
  Noël	
  Adams,	
  

John	
  Cherry,	
  and	
  James	
  Robinson,	
  17–24.	
  London,	
  2008.	
  

———.	
  “The	
  Decoration	
  and	
  Illumination	
  of	
  Royal	
  Charters	
  in	
  England,	
  1250-­‐

1509:	
  An	
  Introduction.”	
  In	
  England	
  and	
  Her	
  Neighbours	
  1066-­‐1453:	
  Essays	
  

in	
  Honour	
  of	
  Pierre	
  Chaplais,	
  edited	
  by	
  Michael	
  Jones	
  and	
  Malcolm	
  Vale,	
  

157–179.	
  London,	
  1989.	
  

Den	
  Boer,	
  Pim.	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  France,	
  1800-­‐1914.”	
  In	
  The	
  Oxford	
  History	
  of	
  

Historical	
  Writing,	
  edited	
  by	
  Stuart	
  Macintyre,	
  Juan	
  Maiguascha,	
  and	
  Attila	
  

Pók,	
  4:184–203.	
  Oxford,	
  2011.	
  



	
   301	
  

———.	
  History	
  as	
  a	
  Profession:	
  The	
  Study	
  of	
  History	
  in	
  France,	
  1818-­‐1914.	
  

Translated	
  by	
  Arnold	
  Pomerans.	
  Princeton,	
  1998.	
  

Dolley,	
  Reginald	
  H.M.,	
  and	
  F.	
  Elmore	
  Jones.	
  “A	
  New	
  Suggestion	
  Concerning	
  the	
  So-­‐

called	
  ‘Martlets’	
  in	
  the	
  	
  ’Arms	
  of	
  St.	
  Edward.”	
  In	
  Anglo-­‐Saxon	
  Coins:	
  Studies	
  

Presented	
  to	
  F.M.	
  Stenton	
  on	
  the	
  Occasion	
  of	
  His	
  80th	
  Birthday,	
  17	
  May	
  

1960,	
  edited	
  by	
  Reginald	
  H.M.	
  Dolley,	
  215–226.	
  London,	
  1961.	
  

Duggan,	
  Anne	
  J.,	
  ed.	
  Kings	
  and	
  Kingship	
  in	
  Medieval	
  Europe.	
  King’s	
  College	
  London	
  

Medieval	
  Studies	
  10.	
  London,	
  1993.	
  

———.	
  ed.	
  Queens	
  and	
  Queenship	
  in	
  Medieval	
  Europe.	
  Woodbridge,	
  2002.	
  

———.	
  “‘Totius	
  christianitatis	
  caput.’	
  The	
  Pope	
  and	
  the	
  Princes,”	
  in	
  Adrian	
  IV	
  The	
  

English	
  Pope	
  (1154-­‐1159),	
  ed.	
  Brenda	
  Bolton	
  and	
  Anne	
  J.	
  Duggan,	
  105-­‐155.	
  

Aldershot,	
  2003.	
  

Heslin	
  [Duggan],	
  Anne	
  J.	
  “The	
  Coronation	
  of	
  the	
  Young	
  King	
  in	
  1170.”	
  SCH	
  2	
  

(1965):	
  165–178.	
  

Dumville,	
  David	
  N.	
  “Kingship,	
  Genealogies	
  and	
  Regnal	
  Lists.”	
  In	
  Early	
  Medieval	
  

Kingship,	
  edited	
  by	
  Peter	
  H.	
  Sawyer	
  and	
  Ian	
  Wood,	
  72–104.	
  Leeds,	
  1977.	
  

Elze,	
  Reinhard.	
  Päpste,	
  Kaiser,	
  Könige	
  und	
  die	
  mittelalterliche	
  Herrschaftssymbolik.	
  

London,	
  1982.	
  

Enright,	
  Michael	
  J.	
  Iona,	
  Tara,	
  and	
  Soissons:	
  The	
  Origin	
  of	
  the	
  Royal	
  Anointing	
  

Ritual.	
  Berlin,	
  1985.	
  

Erdmann,	
  Carl.	
  Forschungen	
  zur	
  politischen	
  Ideenwelt	
  des	
  Frühmittelalters.	
  Edited	
  

by	
  Friedrich	
  Baethgen.	
  Berlin,	
  1951.	
  

Erkens,	
  Franz-­‐Reiner.	
  “Der	
  ‘pia	
  Dei	
  ordinatione	
  rex’	
  und	
  die	
  Krise	
  sakral	
  

legitimierter	
  Königherrschaft	
  in	
  spätsalisch-­‐	
  frühstaufischer	
  Zeit.”	
  In	
  Vom	
  

Umbruch	
  zur	
  Erneuerung?	
  Das	
  11.	
  und	
  beginnende	
  12.	
  Jahrhundert	
  -­‐	
  

Positionen	
  der	
  Forschung,	
  edited	
  by	
  Jörg	
  Jarnut	
  and	
  Matthias	
  Wemhoff,	
  

71–101.	
  Munich,	
  2006.	
  

Fichtenau,	
  Heinrich.	
  Arenga:	
  Spätantike	
  und	
  Mittelalter	
  im	
  Spiegel	
  von	
  

Urkundenformeln.	
  MIÖG	
  18.	
  Graz,	
  1957.	
  

———.	
  “‘Dei	
  Gratia’	
  und	
  Königssalbung.”	
  In	
  Geschichte	
  und	
  ihre	
  Quellen.	
  

Festschrift	
  für	
  Friedrich	
  Hausmann	
  zum	
  70.	
  Geburtstag,	
  edited	
  by	
  Reinhard	
  

Härtel,	
  25–35.	
  Graz,	
  1987.	
  



	
   302	
  

———.	
  “Monarchische	
  Propaganda	
  in	
  Urkunden.”	
  In	
  Beiträge	
  zu	
  Mediävistik:	
  

Ausgewählte	
  Aufsätze,	
  2:18–36.	
  Stuttgart,	
  1977.	
  

Fink,	
  Caroline.	
  Marc	
  Bloch:	
  A	
  Life	
  in	
  History.	
  Cambridge,	
  1989.	
  

Foreville,	
  Raymonde.	
  “Le	
  sacre	
  des	
  rois	
  anglo-­‐normands	
  et	
  angevins	
  et	
  le	
  

serment	
  du	
  sacre	
  (XI-­‐XIIe	
  siecles).”	
  ANS	
  1	
  (1978):	
  49–62.	
  

Fößel,	
  Amalie.	
  Die	
  Königin	
  im	
  mittelalterlichen	
  Reich.	
  Herrschaftsausübung,	
  

Herrschaftsrechte,	
  Handlungsspielräume.	
  Stuttgart,	
  2000.	
  

Fried,	
  Johannes.	
  Canossa,	
  Entlarvung	
  einer	
  Legende:	
  Eine	
  Streitschrift.	
  Berlin,	
  

2012.	
  

———.	
  “Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  and	
  Postwar	
  Historiography.	
  German	
  and	
  

European	
  Perspectives.”	
  In	
  Ernst	
  Kantorowicz:	
  Erträge	
  der	
  Doppeltagung	
  

Institute	
  for	
  Advanced	
  Study,	
  Princeton/Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐

Universität,	
  Frankfurt,	
  edited	
  by	
  Robert	
  Louis	
  Benson	
  and	
  Johannes	
  Fried,	
  

180–201.	
  Frankfurter	
  historische	
  Abhandlungen	
  39.	
  Stuttgart,	
  1997.	
  

———.	
  “Königsgedanken	
  Heinrichs	
  des	
  Löwen.”	
  Archiv	
  für	
  Kulturgeschichte	
  55	
  

(1973):	
  312–351.	
  

Gannon,	
  Anna.	
  The	
  Iconography	
  of	
  Early	
  Anglo-­‐Saxon	
  Coinage:	
  Sixth	
  to	
  Eighth	
  

Centuries.	
  Oxford,	
  2003.	
  

Garnett,	
  George.	
  Conquered	
  England:	
  Kingship,	
  Succession,	
  and	
  Tenure,	
  1066-­‐1166.	
  

Oxford,	
  2007.	
  

———.	
  “Coronation	
  and	
  Propaganda:	
  Some	
  Implications	
  of	
  the	
  Norman	
  Claim	
  to	
  

the	
  Throne	
  of	
  England	
  in	
  1066.”	
  Transactions	
  of	
  the	
  Royal	
  Historical	
  

Society	
  36.	
  Fifth	
  Series	
  (1986):	
  91–116.	
  

———.	
  “The	
  Third	
  Recension	
  of	
  the	
  English	
  Coronation	
  Ordo:	
  The	
  Manuscripts.”	
  

Haskins	
  Society	
  Journal	
  11	
  (1998):	
  43–71.	
  

Garrison,	
  Mary.	
  “The	
  Franks	
  as	
  the	
  New	
  Israel?	
  	
  Education	
  for	
  an	
  Identity	
  from	
  

Pippin	
  to	
  Charlemagne.”	
  In	
  The	
  Uses	
  of	
  the	
  Past	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages,	
  

edited	
  by	
  Yitzhak	
  Hen	
  and	
  Matthew	
  Innes,	
  114–161.	
  Cambridge,	
  2002.	
  

Gasparri,	
  Françoise.	
  L’écriture	
  des	
  actes	
  de	
  Louis	
  VI,	
  Louis	
  VII	
  et	
  Philippe	
  Auguste.	
  

Paris,	
  1973.	
  

Gathagan,	
  Laura	
  L.	
  “The	
  Trappings	
  of	
  Power:	
  The	
  Coronation	
  of	
  Mathilda	
  of	
  

Flanders.”	
  Haskins	
  Society	
  Journal	
  13	
  (1999):	
  21–39.	
  



	
   303	
  

Gawlik,	
  Alfred.	
  “Ein	
  neues	
  Siegel	
  Heinrichs	
  V.	
  aus	
  seiner	
  Königszeit.”	
  In	
  Geschichte	
  

und	
  ihre	
  Quellen.	
  Festschrift	
  für	
  Friedrich	
  Hausmann	
  zum	
  70.	
  Geburtstag,	
  

edited	
  by	
  Reinhard	
  Härtel,	
  529–536.	
  Graz,	
  1987.	
  

Geertz,	
  Clifford.	
  “Centers,	
  Kings	
  and	
  Charisma:	
  Reflections	
  on	
  the	
  Symbolics	
  of	
  

Power.”	
  In	
  Culture	
  and	
  Its	
  Creators:	
  Essays	
  in	
  Honor	
  of	
  Edward	
  Shils,	
  edited	
  

by	
  Joseph	
  Ben-­‐David	
  and	
  Terry	
  N.	
  Clark,	
  150–171.	
  Chicago,	
  1977.	
  

Gervers,	
  Michael,	
  ed.	
  Dating	
  Undated	
  Medieval	
  Charters.	
  Woodbridge,	
  2000.	
  

Gillingham,	
  John.	
  “Seminar	
  in	
  Focus:	
  The	
  Earlier	
  Middle	
  Ages.”	
  Past	
  and	
  Future:	
  

The	
  Magazine	
  of	
  the	
  Institute	
  of	
  Historical	
  Research.	
  2013.	
  

———.	
  The	
  Angevin	
  Empire.	
  2nd	
  ed.	
  London,	
  2001.	
  

Giry,	
  Arthur.	
  Manuel	
  de	
  Diplomatique.	
  2	
  vols.	
  Paris,	
  1894.	
  

Goez,	
  Werner.	
  “Von	
  Bamberg	
  nach	
  Frankfurt	
  und	
  Aachen.	
  Barbarossas	
  Weg	
  zur	
  

Königskrone.”	
  Jahrbuch	
  für	
  fränkische	
  Landesforschung	
  52	
  (1992):	
  61–72.	
  

Gransden,	
  Antonia.	
  “Bede’s	
  Reputation	
  as	
  an	
  Historian	
  in	
  Medieval	
  England.”	
  

Journal	
  of	
  Ecclesiastical	
  History	
  32	
  (1981):	
  397–425.	
  

Green,	
  Judith	
  A.	
  “‘A	
  Lasting	
  Memorial’:	
  The	
  Charter	
  of	
  Liberties	
  of	
  Henry	
  I.”	
  In	
  

Charters	
  and	
  Charter	
  Scholarship	
  in	
  Britain	
  and	
  Ireland,	
  edited	
  by	
  Marie	
  

Therese	
  Flanagan	
  and	
  Judith	
  A.	
  Green,	
  53–69.	
  Basingstoke,	
  2005.	
  

Greenway,	
  Diana.	
  “Dates	
  in	
  History:	
  Chronology	
  and	
  Memory.”	
  Historical	
  

Research	
  72	
  (1999):	
  127–139.	
  

Grotefend,	
  Hermann.	
  Zeitrechnung	
  des	
  deutschen	
  Mittelalters	
  und	
  der	
  Neuzeit.	
  2	
  

vols.	
  Hannover,	
  1891.	
  

Guyotjeannin,	
  Olivier.	
  “Le	
  monogramme	
  dans	
  l’acte	
  royal	
  français	
  (Xe-­‐début	
  du	
  

XIVe	
  siècle).”	
  In	
  Graphische	
  Symbole	
  in	
  Mittelalterlichen	
  Urkunden,	
  edited	
  

by	
  Peter	
  Rück,	
  293–307.	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  3.	
  Sigmaringen,	
  

1996.	
  

Guyotjeannin,	
  Olivier,	
  J.	
  Pycke,	
  and	
  B.-­‐M.	
  Tock,	
  eds.	
  Diplomatique	
  Médiévale.	
  

Turnhout,	
  1993.	
  

Hallam,	
  Elizabeth	
  M.	
  “Royal	
  Burial	
  and	
  the	
  Cult	
  of	
  Kingship	
  in	
  France	
  and	
  

England,	
  1060–1330.”	
  Journal	
  of	
  Medieval	
  History	
  8	
  (1982):	
  359–80.	
  

Hamilton,	
  Bernard.	
  “Prester	
  John	
  and	
  the	
  Three	
  Kings	
  of	
  Cologne.”	
  In	
  Studies	
  in	
  

Medieval	
  History	
  Presented	
  to	
  R.H.C.	
  Davis,	
  edited	
  by	
  Henry	
  Mayr-­‐Harting	
  

and	
  R.	
  I	
  Moore,	
  177–191.	
  London,	
  1985.	
  



	
   304	
  

———.	
  The	
  Leper	
  King	
  and	
  His	
  Heirs:	
  Baldwin	
  IV	
  and	
  the	
  Crusader	
  Kingdom	
  of	
  

Jerusalem.	
  Cambridge,	
  2000.	
  

———.	
  “Women	
  in	
  the	
  Crusader	
  States:	
  The	
  Queens	
  of	
  Jerusalem	
  (1100-­‐1190).”	
  

In	
  Medieval	
  Women,	
  edited	
  by	
  D.	
  Baker,	
  143–174.	
  Oxford,	
  1978.	
  

Harrison	
  Caviness,	
  Madeline.	
  “Reception	
  of	
  Images	
  by	
  Medieval	
  Viewers.”	
  In	
  A	
  

Companion	
  to	
  Medieval	
  Art:	
  Romanesque	
  and	
  Gothic	
  in	
  Northern	
  Europe,	
  

edited	
  by	
  Conrad	
  Rudolph,	
  65–85.	
  Oxford,	
  2006.	
  

Harvey,	
  P.	
  D.	
  A.,	
  and	
  Andrew	
  McGuinness.	
  A	
  Guide	
  to	
  British	
  Medieval	
  Seals.	
  

London,	
  1996.	
  

Hegg,	
  Laura,	
  Simone	
  Heimann,	
  and	
  Sabine	
  Kaufmann,	
  eds.	
  Die	
  Salier.	
  Macht	
  im	
  

Wandel:	
  Katalog.	
  Munich,	
  2006.	
  

Hehl,	
  Ernst-­‐Dieter.	
  “Maria	
  und	
  das	
  ottonisch-­‐salische	
  Königtum.	
  Urkunden,	
  

Liturgie,	
  Bilder.”	
  Historisches	
  Jahrbuch	
  117	
  (1997):	
  271–310.	
  

Heinemann,	
  Bartel.	
  “Der	
  Freiheitsbrief	
  Kaiser	
  Heinrich	
  VI.	
  für	
  die	
  Stadt	
  Konstanz	
  

vom	
  24.	
  September	
  1192.	
  Ein	
  Beitrag	
  zur	
  Diplomatik	
  der	
  Staufenzeit.”	
  

Schriften	
  des	
  Vereins	
  für	
  Geschichte	
  des	
  Bodensees	
  und	
  seiner	
  Umgebung	
  44	
  

(1915):	
  50–52.	
  

Heslop,	
  Thomas	
  A.	
  “Seals.”	
  In	
  English	
  Romanesque	
  Art,	
  1066-­‐1200,	
  edited	
  by	
  

George	
  Zarnecki,	
  Janet	
  Holt,	
  and	
  Tristram	
  Holland,	
  298–320.	
  London,	
  

1984.	
  

———.	
  “English	
  Seals	
  from	
  the	
  Mid-­‐ninth	
  Century	
  to	
  C.1100.”	
  Journal	
  of	
  the	
  

British	
  Archaeological	
  Association	
  132	
  (1980):	
  1–16.	
  

———.	
  “The	
  English	
  Origins	
  of	
  the	
  Coronation	
  of	
  the	
  Virgin.”	
  The	
  Burlington	
  

Magazine	
  147,	
  no.	
  1233	
  (2005):	
  790–797.	
  

———.	
  “The	
  Virgin	
  Mary’s	
  Regalia	
  and	
  Twelfth-­‐Century	
  English	
  Seals.”	
  In	
  The	
  

Vanishing	
  Past:	
  Studies	
  of	
  Medieval	
  Art,	
  Liturgy	
  and	
  Metrology	
  Presented	
  to	
  

Christopher	
  Hohler,	
  edited	
  by	
  Alan	
  Borg	
  and	
  Andrew	
  Martindale,	
  53–63.	
  

Oxford,	
  1981.	
  

———.	
  “Twelfth-­‐century	
  Forgeries	
  as	
  Evidence	
  for	
  Earlier	
  Seals:	
  The	
  Case	
  of	
  St.	
  

Dunstan.”	
  In	
  St	
  Dunstan:	
  His	
  Life,	
  Time	
  and	
  Cult,	
  edited	
  by	
  Nigel	
  Ramsay,	
  

Margaret	
  Sparks,	
  and	
  T.	
  W.	
  T	
  Tatton-­‐Brown,	
  299–310.	
  Woodbridge,	
  1992.	
  



	
   305	
  

Hiestand,	
  Rudolf.	
  “Kingship	
  and	
  Crusade	
  in	
  Twelfth-­‐century	
  Germany.”	
  In	
  

England	
  and	
  Germany	
  in	
  the	
  High	
  Middle	
  Ages,	
  edited	
  by	
  Alfred	
  

Haverkamp	
  and	
  Hanna	
  Vollrath,	
  235–265.	
  Oxford,	
  1996.	
  

Hill,	
  Christopher,	
  Rodney	
  H.	
  Hilton,	
  and	
  Eric	
  J.	
  Hobsbawm.	
  “Past	
  and	
  Present.	
  	
  

Origins	
  and	
  Early	
  Years.”	
  Past	
  &	
  Present	
  100	
  (1983):	
  3–14.	
  

Hollister,	
  C.	
  Warren.	
  Henry	
  I.	
  London,	
  2001.	
  

Hollister,	
  C.	
  Warren,	
  and	
  John	
  W.	
  Baldwin.	
  “The	
  Rise	
  of	
  Administrative	
  Kingship:	
  

Henry	
  I	
  and	
  Philip	
  Augustus.”	
  The	
  American	
  Historical	
  Review	
  83	
  (1978):	
  

867–905.	
  

Howlett,	
  David.	
  Sealed	
  from	
  Within:	
  Self-­‐authenticating	
  Insular	
  Charters.	
  Dublin,	
  

1999.	
  

Huneycutt,	
  Lois	
  L.	
  Matilda	
  of	
  Scotland:	
  A	
  Study	
  in	
  Medieval	
  Queenship.	
  

Woodbridge,	
  2003.	
  

Huschner,	
  Wolfgang.	
  “Kirchenfest	
  und	
  Herrschaftspraxis.	
  Die	
  Regierungszeiten	
  

der	
  ersten	
  beiden	
  Kaiser	
  aus	
  liudolfingischem	
  Hause	
  (936-­‐983).”	
  

Zeitschrift	
  für	
  Geschichtswissenschaft	
  41	
  (1993):	
  24–55,	
  117–34.	
  

Innes,	
  Matthew.	
  “A	
  Fatal	
  Disjuncture?	
  	
  Medieval	
  History	
  and	
  Medievalism	
  in	
  the	
  

UK.”	
  In	
  Mediävistik	
  im	
  21.	
  Jahrhundert:	
  Stand	
  und	
  Perspektiven	
  der	
  

internationalen	
  und	
  interdiziplinären	
  Mittelalterforschung,	
  edited	
  by	
  Hans-­‐

Werner	
  Goetz	
  and	
  Jörg	
  Jarnut,	
  73–100.	
  Mittelalter	
  Studien	
  1.	
  Munich,	
  

2003.	
  

Insley,	
  Charles.	
  “Where	
  Did	
  All	
  the	
  Charters	
  Go?	
  	
  Anglo-­‐Saxon	
  Charters	
  and	
  the	
  

New	
  Politics	
  of	
  the	
  Eleventh	
  Century.”	
  ANS	
  24	
  (2001):	
  109–127.	
  

Jackson,	
  Richard	
  A.	
  Vive	
  Le	
  Roi:	
  History	
  of	
  the	
  French	
  Coronation	
  from	
  Charles	
  V	
  to	
  

Charles	
  X.	
  Chapel	
  Hill,	
  1984.	
  

Jobson,	
  Adrian,	
  ed.	
  English	
  Government	
  in	
  the	
  Thirteenth	
  Century.	
  Woodbridge,	
  

2004.	
  

Johns,	
  Susan	
  M.	
  Noblewomen,	
  Aristocracy	
  and	
  Power	
  in	
  the	
  Twelfth-­‐Century	
  Anglo-­‐

Norman	
  Realm.	
  Manchester,	
  2003.	
  

Johrendt,	
  Jochen.	
  “The	
  Empire	
  and	
  the	
  Schism,”	
  in	
  Pope	
  Alexander	
  III	
  (1159-­‐

1181),	
  edited	
  by	
  Peter	
  D.	
  Clarke	
  and	
  Anne	
  J.	
  Duggan,	
  99-­‐126.	
  Farnham,	
  

2012.	
  



	
   306	
  

Jung,	
  Hermann.	
  “Zeichen	
  und	
  Symbol:	
  Bestandsaufname	
  und	
  interdiziplinäre	
  

Perspektiven.”	
  In	
  Graphische	
  Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  Urkunden,	
  edited	
  

by	
  Peter	
  Rück,	
  49–66.	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  3.	
  Sigmaringen,	
  

1996.	
  

Kahsnitz,	
  Rainer.	
  “Siegel	
  und	
  Goldbullen.”	
  In	
  Die	
  Zeit	
  der	
  Staufer:	
  Geschichte,	
  

Kunst,	
  Kultur.	
  Katalog	
  der	
  Ausstellung,	
  Stuttgart	
  1977,	
  edited	
  by	
  Reiner	
  

Haussherr	
  and	
  Christian	
  Väterlein,	
  1:17–108.	
  Stuttgart,	
  1977.	
  

Kantorowicz,	
  Ernst	
  Hartwig.	
  “Ivories	
  and	
  Litanies.”	
  Journal	
  of	
  the	
  Warburg	
  and	
  

Courtauld	
  Institutes	
  5	
  (1942):	
  56–81.	
  

———.	
  Laudes	
  Regiae:	
  A	
  Study	
  in	
  Liturgical	
  Acclamations	
  and	
  Medieval	
  Ruler	
  

Worship.	
  Berkeley,	
  1946.	
  

———.	
  The	
  King’s	
  Two	
  Bodies:	
  A	
  Study	
  in	
  Mediaeval	
  Political	
  Theology.	
  3rd	
  ed.	
  

Princeton,	
  1997.	
  

Kauffmann,	
  C.M.	
  Biblical	
  Imagery	
  in	
  Medieval	
  England	
  750-­‐1550.	
  London,	
  2003.	
  

Kehnel,	
  Annette.	
  “The	
  Power	
  of	
  Weakness:	
  Machiavelli	
  Revisited.”	
  German	
  

Historical	
  Institute	
  Bulletin	
  33	
  (2011):	
  3–34.	
  

Keller,	
  Hagen.	
  “Die	
  Siegel	
  und	
  Bullen	
  Ottos	
  III.”	
  In	
  Europas	
  Mitte	
  um	
  1000,	
  edited	
  

by	
  Hans-­‐Martin	
  Hinz	
  and	
  Alfried	
  Wieczorek,	
  767–773.	
  Stuttgart,	
  2000.	
  

Keynes,	
  Simon.	
  “The	
  ‘Dunstan	
  B’	
  Charters.”	
  Anglo-­‐Saxon	
  England	
  23	
  (1994):	
  165–

193.	
  

Kjær,	
  Lars.	
  “Food,	
  Drink	
  and	
  Ritualised	
  Communication	
  in	
  the	
  Household	
  of	
  

Eleanor	
  de	
  Montfort,	
  February	
  to	
  August	
  1265.”	
  Journal	
  of	
  Medieval	
  

History	
  37	
  (2011):	
  75–89.	
  

Klaniczay,	
  Gábor.	
  Holy	
  Rulers	
  and	
  Blessed	
  Princesses:	
  Dynastic	
  Cults	
  in	
  Medieval	
  

Central	
  Europe.	
  Cambridge,	
  2002.	
  

Klewitz,	
  Hans-­‐Walter.	
  “Die	
  Festkrönung	
  der	
  deutschen	
  Könige.”	
  Zeitschrift	
  der	
  

Savigny-­‐Stiftung	
  für	
  Rechtsgeschichte.	
  Kanonistische	
  Abteilung	
  28	
  (1939):	
  

48–96.	
  

Klinkenberg,	
  Emanuel	
  S.	
  “Romdarstellung	
  auf	
  Kaiser-­‐	
  und	
  Königsbullen,	
  800-­‐

1250.”	
  In	
  Mikroarchitektur	
  im	
  Mittelalter:	
  Ein	
  gattungsübergreifendes	
  

Phänomen	
  zwischen	
  RealitätuUnd	
  Imagination,	
  edited	
  by	
  Christine	
  Kratze	
  

and	
  Uwe	
  Albrecht,	
  225–249.	
  Leipzig,	
  2008.	
  



	
   307	
  

Koziol,	
  Geoffrey.	
  “England,	
  France	
  and	
  the	
  Problem	
  of	
  Sacrality	
  in	
  Twelfth-­‐

century	
  Ritual.”	
  In	
  Cultures	
  of	
  Power:	
  Lordship,	
  Status	
  and	
  Power	
  in	
  

Twelfth-­‐Century	
  Europe,	
  edited	
  by	
  Thomas	
  N.	
  Bisson,	
  124–148.	
  

Philadelphia,	
  1995.	
  

———.	
  “Review	
  Article:	
  The	
  Dangers	
  of	
  Polemic:	
  Is	
  Ritual	
  Still	
  an	
  Interesting	
  

Topic	
  of	
  Historical	
  Study?”	
  Early	
  Medieval	
  Europe	
  11	
  (2002):	
  367–388.	
  

Le	
  Goff,	
  Jacques.	
  “A	
  Coronation	
  Program	
  for	
  the	
  Age	
  of	
  Saint	
  Louis:	
  The	
  Ordo	
  of	
  

1250.”	
  In	
  Coronations:	
  Medieval	
  and	
  Early	
  Modern	
  Monarchic	
  Ritual,	
  edited	
  

by	
  János	
  M.	
  Bak,	
  46–57.	
  California	
  and	
  Oxford,	
  1990.	
  

———.	
  “Past	
  and	
  Present.	
  	
  Later	
  History.”	
  Past	
  &	
  Present	
  100	
  (1983):	
  14–28.	
  

———.	
  Saint	
  Louis.	
  Paris,	
  1996.	
  

Le	
  Goff,	
  Jacques,	
  Éric	
  Palazzo,	
  Jean-­‐Claude	
  Bonne,	
  and	
  Marie-­‐Noël	
  Colette.	
  Le	
  

sacre	
  royal	
  à	
  l’époque	
  de	
  Saint	
  Louis.	
  Paris,	
  2001.	
  

Legg,	
  L.	
  G.	
  Wickham.	
  English	
  Coronation	
  Records.	
  London,	
  1901.	
  

Lewis,	
  Andrew	
  W.	
  “Anticipatory	
  Association	
  of	
  the	
  Heir	
  in	
  Early	
  Capetian	
  

France.”	
  The	
  American	
  Historical	
  Review	
  83	
  (1978):	
  906–927.	
  

———.	
  “La	
  date	
  du	
  mariage	
  de	
  Louis	
  VI	
  et	
  d’Adelaïde	
  de	
  Maurienne.”	
  

Bibliothèque	
  de	
  l’école	
  des	
  Chartes	
  148	
  (1990):	
  5–16.	
  

Leyser,	
  Karl.	
  “Frederick	
  Barbarossa,	
  Henry	
  II	
  and	
  the	
  Hand	
  of	
  St.	
  James.”	
  In	
  

Medieval	
  Germany	
  and	
  Its	
  Neighbours,	
  900-­‐1250,	
  215–240.	
  London,	
  1982.	
  

Lohrmann,	
  Klaus.	
  “Die	
  Titel	
  der	
  Kapetinger	
  bis	
  zum	
  Tod	
  Ludwigs	
  VII.”	
  In	
  

Intitulatio	
  III.	
  Lateinische	
  Herrschertitel	
  und	
  Herrschertitulaturen	
  vom	
  7.	
  

bis	
  zum	
  13.	
  Jahrhundert,	
  edited	
  by	
  Herwig	
  Wolfram	
  and	
  Anton	
  Scharer,	
  

201–256.	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  29.	
  Graz,	
  1988.	
  

Lyon,	
  Bryce.	
  “Marc	
  Bloch:	
  Historian.”	
  French	
  Historical	
  Studies	
  15	
  (1987):	
  195–

207.	
  

Maddicott,	
  John.	
  “Edward	
  the	
  Confessor’s	
  Return	
  to	
  England	
  in	
  1041.”	
  English	
  

Historical	
  Review	
  119	
  (2004):	
  650–666.	
  

Martindale,	
  Jane.	
  “The	
  Sword	
  on	
  the	
  Stone:	
  Some	
  Resonances	
  of	
  a	
  Medieval	
  

Symbol	
  of	
  Power.”	
  ANS	
  15	
  (1992):	
  199–241.	
  

Mason,	
  Emma.	
  “The	
  Hero’s	
  Invincible	
  Weapon:	
  An	
  Aspect	
  of	
  Angevin	
  

Propaganda.”	
  In	
  The	
  Ideals	
  and	
  Practice	
  of	
  Medieval	
  Knighthood	
  III,	
  edited	
  

by	
  Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Ruth	
  Harvey,	
  121–137.	
  Woodbridge,	
  1990.	
  



	
   308	
  

———.	
  “‘The	
  Site	
  of	
  King-­‐making	
  and	
  Consecration’:	
  Westminster	
  Abbey	
  and	
  the	
  

Crown	
  in	
  the	
  Eleventh	
  and	
  Twelfth	
  Centuries.”	
  In	
  The	
  Church	
  and	
  

Sovereignty:	
  Essays	
  in	
  Honour	
  of	
  Michael	
  Wilks,	
  edited	
  by	
  Diana	
  Wood,	
  57–

76.	
  SCH	
  Sub	
  9.	
  Oxford,	
  1991.	
  

Mayer,	
  Hans	
  Eberhard.	
  “Das	
  Pontificale	
  von	
  Tyrus	
  und	
  die	
  Krönung	
  der	
  

lateinischen	
  Könige	
  von	
  Jerusalem:	
  Zugleich	
  ein	
  Beitrag	
  zur	
  Forschung	
  

über	
  Herrschaftzeichen	
  und	
  Staatssymbolik.”	
  Dumbarton	
  Oaks	
  Papers	
  21	
  

(1967):	
  213–230.	
  

———.	
  “Staufische	
  Weltherrschaft?	
  	
  Zum	
  Brief	
  Heinrichs	
  II.	
  von	
  England	
  an	
  

Friedrich	
  Barbarossa	
  von	
  1157.”	
  In	
  Festschrift	
  Karl	
  Pivec,	
  edited	
  by	
  Anton	
  

Haidacher	
  and	
  Hans	
  Eberhard	
  Mayer,	
  265–278.	
  Innsbrucker	
  Beiträge	
  zur	
  

Kulturwissenschaft	
  12.	
  Innsbruck,	
  1966.	
  

McNamer,	
  Sarah.	
  Affective	
  Meditation	
  and	
  the	
  Invention	
  of	
  Medieval	
  Compassion.	
  

Philadelphia,	
  2011.	
  

Mentzel-­‐Reuters,	
  Arno.	
  “Die	
  Goldene	
  Krone.	
  Entwicklungslinien	
  mittelalterlicher	
  

Herrschaftssymbolik.”	
  Deutsches	
  Archiv	
  60	
  (2004):	
  135–182.	
  

Merta,	
  Brigitte.	
  “Die	
  Titel	
  Heinrichs	
  II.	
  und	
  der	
  Salier.”	
  In	
  Intitulatio	
  III.	
  

Lateinische	
  Herrschertitel	
  und	
  Herrschertitulaturen	
  vom	
  7.	
  bis	
  zum	
  13.	
  

Jahrhundert,	
  edited	
  by	
  Herwig	
  Wolfram	
  and	
  Anton	
  Scharer,	
  163–200.	
  

MIÖG	
  Ergänzungsband	
  29.	
  Graz,	
  1988.	
  

Meyer	
  von	
  Knonau,	
  Gerold.	
  Jahrbücher	
  Des	
  Deutschen	
  Reiches	
  Unter	
  Heinrich	
  IV.	
  

Und	
  Heinrich	
  V.	
  Leipzig,	
  1890.	
  

Middell,	
  Matthias.	
  “French	
  Historical	
  Writing.”	
  In	
  The	
  Oxford	
  History	
  of	
  Historical	
  

Writing,	
  edited	
  by	
  Axel	
  Schneider	
  and	
  Daniel	
  Woolf,	
  5:266–290.	
  Oxford,	
  

2011.	
  

Morison,	
  Stanley.	
  Politics	
  and	
  Script:	
  Aspects	
  of	
  Authority	
  and	
  Freedom	
  in	
  the	
  

Development	
  of	
  Graeco-­‐Latin	
  Scripts	
  from	
  the	
  Sixth	
  Century	
  B.C.	
  to	
  the	
  

Twentieth	
  Century	
  A.D.	
  Edited	
  by	
  Nicholas	
  Barker.	
  Oxford,	
  1972.	
  

Nelson,	
  Janet	
  L.	
  “Aachen	
  as	
  a	
  Place	
  of	
  Power.”	
  In	
  Topographies	
  of	
  Power	
  in	
  the	
  

Early	
  Middle	
  Ages,	
  edited	
  by	
  Mayke	
  de	
  Jong	
  and	
  Frans	
  Theuws,	
  217–237.	
  

Leiden,	
  2001.	
  

———.	
  “Inauguration	
  Rituals.”	
  In	
  Politics	
  and	
  Ritual	
  in	
  Early	
  Medieval	
  Europe,	
  

edited	
  by	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  283–307.	
  London,	
  1986.	
  



	
   309	
  

———.	
  “Kingship	
  and	
  Empire.”	
  In	
  The	
  Cambridge	
  History	
  of	
  Medieval	
  Political	
  

Thought	
  C.350-­‐c.1450,	
  edited	
  by	
  J.H.	
  Burns,	
  211-­‐251.	
  Cambridge,	
  1988.	
  

———.	
  “Ritual	
  and	
  Reality	
  in	
  the	
  Early	
  Medieval	
  Ordines.”	
  In	
  Politics	
  and	
  Ritual	
  

in	
  Early	
  Medieval	
  Europe,	
  329339.	
  London,	
  1986.	
  

———.	
  “Symbols	
  in	
  Context:	
  Rulers’	
  Inauguration	
  Rituals	
  in	
  Byzantium	
  and	
  the	
  

West	
  in	
  the	
  Early	
  Middle	
  Ages.”	
  In	
  The	
  Orthodox	
  Churches	
  and	
  the	
  West,	
  

edited	
  by	
  Derek	
  Baker,	
  97–119.	
  SCH	
  13.	
  Oxford,	
  1976.	
  

———.	
  “The	
  Earliest	
  Surviving	
  Royal	
  Ordo:	
  Some	
  Liturgical	
  and	
  Historical	
  

Aspects.”	
  In	
  Authority	
  and	
  Power:	
  Studies	
  on	
  Medieval	
  Law	
  and	
  Government	
  

Presented	
  to	
  Walter	
  Ullmann	
  on	
  His	
  Seventieth	
  Birthday,	
  edited	
  by	
  Brian	
  

Tierney	
  and	
  Peter	
  Linehan,	
  29–48.	
  Cambridge,	
  1980.	
  

———.	
  “The	
  Rites	
  of	
  the	
  Conqueror.”	
  ANS	
  4	
  (1982):	
  117–132.	
  

Nineham,	
  Ruth.	
  “The	
  So-­‐called	
  Anonymous	
  of	
  York.”	
  Journal	
  of	
  Ecclesiastical	
  

History	
  14	
  (1963):	
  31–45.	
  

Nolan,	
  Kathleen.	
  “The	
  Tomb	
  of	
  Adelaide	
  of	
  Maurienne	
  and	
  the	
  Visual	
  Imagery	
  of	
  

Capetian	
  Queenship.”	
  In	
  Capetian	
  Women,	
  edited	
  by	
  Kathleen	
  Nolan,	
  45–

76.	
  Basingstoke,	
  2003.	
  

Oexle,	
  Otto	
  Gerhard.	
  “Die	
  Memoria	
  Heinrich	
  des	
  Löwen.”	
  In	
  Memoria	
  in	
  der	
  

Gesellschaft	
  des	
  Mittelalters,	
  edited	
  by	
  Dieter	
  Geuenich	
  and	
  Otto	
  Gerhard	
  

Oexle,	
  128–177.	
  Veröffentlichungen	
  des	
  Max-­‐Planck-­‐Instituts	
  für	
  

Geschichte	
  111.	
  Göttingen,	
  1994.	
  

———.	
  “German	
  Malaise	
  of	
  Modernity:	
  Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  and	
  His	
  ‘Kaiser	
  

Friedrich	
  der	
  Zweite’.”	
  In	
  Ernst	
  Kantorowicz:	
  Erträge	
  der	
  Doppeltagung	
  

Institute	
  for	
  Advanced	
  Study,	
  Princeton/Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐

Universität,	
  Frankfurt,	
  edited	
  by	
  Robert	
  Louis	
  Benson	
  and	
  Johannes	
  Fried,	
  

33–56.	
  Frankfurter	
  historische	
  Abhandlungen	
  39.	
  Stuttgart,	
  1997.	
  

———.	
  “‘Staat’-­‐‘Kultur’-­‐‘Volk’.	
  Deutsche	
  Mittelalterhistoriker	
  auf	
  der	
  Suche	
  nach	
  

der	
  historischen	
  Wirklichkeit	
  1918-­‐1945.”	
  In	
  Die	
  deutschsprachige	
  

Mediävistik	
  im	
  20.	
  Jahrhundert,	
  edited	
  by	
  Peter	
  Moraw	
  and	
  Rudolf	
  

Schieffer,	
  63–102.	
  VuF	
  62.	
  Ostfildern,	
  2005.	
  

Opfermann,	
  Bernhard.	
  Die	
  liturgischen	
  Herrscherakklamationen	
  im	
  Sacrum	
  

Imperium	
  des	
  Mittelalters.	
  Weimar,	
  1953.	
  

Oppenheimer,	
  Francis.	
  The	
  Legend	
  of	
  the	
  Ste.	
  Ampoule.	
  London,	
  1953.	
  



	
   310	
  

Panofsky,	
  Erwin,	
  ed.	
  Abbot	
  Suger	
  on	
  the	
  Abbey	
  Church	
  of	
  St-­‐Denis	
  and	
  Its	
  Art	
  

Treasures.	
  Princeton,	
  1946.	
  

Parisse,	
  Michel.	
  “Les	
  Chartes	
  Des	
  Évêques	
  de	
  Metz	
  Au	
  XIIe	
  Siècle :	
  Étude	
  

Diplomatique	
  et	
  Paléographique.”	
  Archiv	
  Für	
  Diplomatik	
  22	
  (1976):	
  272–

316.	
  

Parkes,	
  Henry.	
  “Questioning	
  the	
  Authority	
  of	
  Vogel	
  and	
  Elze’s	
  Pontifical	
  Romano-­‐

Germanique.”	
  In	
  Understanding	
  Medieval	
  Liturgy:	
  Essays	
  in	
  Interpretation,	
  

edited	
  by	
  Sarah	
  Hamilton	
  and	
  Helen	
  Gittos.	
  Basingstoke,	
  forthcoming.	
  

Parsons,	
  John	
  Carmi.	
  “Introduction:	
  Family,	
  Sex,	
  and	
  Power:	
  The	
  Rhythms	
  of	
  

Medieval	
  Queenship.”	
  In	
  Medieval	
  Queenship,	
  edited	
  by	
  John	
  Carmi	
  

Parsons,	
  1–14.	
  Stroud,	
  1994.	
  

———.	
  “The	
  Queen’s	
  Intercession	
  in	
  Thirteenth-­‐century	
  England.”	
  In	
  Power	
  of	
  

the	
  Weak:	
  Studies	
  on	
  Medieval	
  Women,	
  edited	
  by	
  Jennifer	
  Carpenter	
  and	
  

Sally-­‐Beth	
  MacLean,	
  147–77.	
  Illinois,	
  1995.	
  

Peltzer,	
  Jörg.	
  “Introduction.”	
  In	
  Princely	
  Rank	
  in	
  Late	
  Medieval	
  Europe:	
  Trodden	
  

Paths	
  and	
  Promising	
  Avenues,	
  edited	
  by	
  Thorsten	
  Huthwelker,	
  Jörg	
  Peltzer,	
  

and	
  Maximilian	
  Wemhöner,	
  11–25.	
  Ostfildern,	
  2011.	
  

Petersohn,	
  Jürgen.	
  “Echte”	
  und	
  “falsche”	
  Insignien	
  im	
  deutschen	
  Krönungsbrauch	
  

des	
  Mittelalters?	
  Sitzungsberichte	
  der	
  wissenschaftlichen	
  Gesellschaft	
  an	
  

der	
  Johann-­‐Wolfgang-­‐Goethe-­‐Universität	
  Frankfurt	
  am	
  Main	
  30.	
  Stuttgart,	
  

1993.	
  

———.	
  Kaisertum	
  und	
  Rom	
  in	
  spätsalischer	
  und	
  staufischer	
  Zeit.	
  Monumenta	
  

Germaniae	
  Historica	
  Schriften	
  62.	
  Hannover,	
  2010.	
  

———.	
  “Saint-­‐Denis	
  -­‐	
  Westminster	
  -­‐	
  Aachen:	
  Die	
  Karls-­‐Translatio	
  von	
  1165	
  und	
  

ihre	
  Vorbilder.”	
  Deutsches	
  Archiv	
  31	
  (1975):	
  420–454.	
  

———.	
  “Über	
  monarchische	
  Insignien	
  und	
  ihre	
  Funktion	
  im	
  mittelalterlichen	
  

Reich.”	
  Historische	
  Zeitschrift	
  266	
  (1998):	
  47–96.	
  

Pollock,	
  Frederick,	
  and	
  Frederic	
  William	
  Maitland.	
  The	
  History	
  of	
  English	
  Law	
  

before	
  the	
  Time	
  of	
  Edward	
  I.	
  2	
  vols.	
  2nd	
  ed.	
  Cambridge,	
  1899.	
  

Porteous,	
  John.	
  “Crusader	
  Coinage	
  with	
  Greek	
  or	
  Latin	
  Inscriptions.”	
  In	
  A	
  History	
  

of	
  the	
  Crusades:	
  The	
  Impact	
  of	
  the	
  Crusades	
  on	
  Europe,	
  edited	
  by	
  Harry	
  W.	
  

Hazard	
  and	
  Norman	
  P.	
  Zacour,	
  6:354–420.	
  Madison,	
  1989.	
  



	
   311	
  

Pössel,	
  Christina.	
  “The	
  Magic	
  of	
  Early	
  Medieval	
  Ritual.”	
  Early	
  Medieval	
  Europe	
  17	
  

(2009):	
  111–125.	
  

Rader,	
  Olaf	
  B.	
  “Kreuze	
  und	
  Kronen.	
  Zum	
  byzantinischen	
  Einfluss	
  im	
  

‘Krönungsbild’	
  des	
  Evangeliars	
  Heinrich	
  des	
  Löwen.”	
  In	
  Heinrich	
  der	
  Löwe:	
  

Herrschaft	
  und	
  Repräsentation,	
  edited	
  by	
  Johannes	
  Fried	
  and	
  Otto	
  Gerhard	
  

Oexle.	
  VuF	
  57.	
  Ostfildern,	
  2003.	
  

Reuter,	
  Timothy.	
  “Contextualising	
  Canossa:	
  Excommunication,	
  Penance,	
  

Surrender,	
  Reconciliation.”	
  In	
  Medieval	
  Polities	
  and	
  Modern	
  Mentalities,	
  

edited	
  by	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  147–166.	
  Cambridge,	
  2006.	
  

———.	
  “The	
  Making	
  of	
  England	
  and	
  Germany,	
  850-­‐1050.”	
  In	
  Medieval	
  Polities	
  

and	
  Modern	
  Mentalities,	
  edited	
  by	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  284–299.	
  Cambridge,	
  

2006.	
  

———.	
  “The	
  Medieval	
  German	
  Sonderweg?	
  	
  The	
  Empire	
  and	
  Its	
  Rulers	
  in	
  the	
  

High	
  Middle	
  Ages.”	
  In	
  Kings	
  and	
  Kingship	
  in	
  Medieval	
  Europe,	
  edited	
  by	
  

Anne	
  J.	
  Duggan,	
  179–211.	
  London,	
  1993.	
  

———.	
  “Velle	
  Sibi	
  Fieri	
  in	
  Forma	
  Hac:	
  Symbolic	
  Acts	
  in	
  the	
  Becket	
  Dispute.”	
  In	
  

Medieval	
  Polities	
  and	
  Modern	
  Mentalities,	
  edited	
  by	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  167–

190.	
  Cambridge,	
  2006.	
  

Richardson,	
  H.	
  G.	
  “The	
  English	
  Coronation	
  Oath.”	
  Speculum	
  24	
  (1949):	
  44–75.	
  

———.	
  “The	
  Coronation	
  in	
  Medieval	
  England:	
  The	
  Evolution	
  of	
  the	
  Office	
  and	
  the	
  

Oath.”	
  Traditio	
  16	
  (1960):	
  111–202.	
  

———.	
  “The	
  English	
  Coronation	
  Oath.”	
  Transactions	
  of	
  the	
  Royal	
  Historical	
  

Society	
  23.	
  Fourth	
  series	
  (1941):	
  129–158.	
  

Ridyard,	
  Susan	
  Janet.	
  The	
  Royal	
  Saints	
  of	
  Anglo-­‐Saxon	
  England:	
  A	
  Study	
  of	
  West	
  

Saxon	
  and	
  East	
  Anglian	
  Cults.	
  Cambridge,	
  1988.	
  

Robinson,	
  Ian	
  Stuart.	
  The	
  Papacy,	
  1073-­‐1198:	
  Continuity	
  and	
  Innovation.	
  

Cambridge,	
  1990.	
  

Rollason,	
  David.	
  “St.	
  Oswald	
  in	
  Post-­‐Conquest	
  England.”	
  In	
  Oswald:	
  Northumbrian	
  

King	
  to	
  European	
  Saint,	
  edited	
  by	
  Clare	
  Stancliffe	
  and	
  Eric	
  Cambridge,	
  

164–177.	
  Stamford,	
  1995.	
  

Rück,	
  Peter.	
  “Die	
  Urkunde	
  als	
  Kunstwerk.”	
  In	
  Kaiserin	
  Theophanu:	
  Begegnung	
  des	
  

Ostens	
  und	
  Westens	
  um	
  die	
  Wende	
  des	
  Ersten	
  Jahrtausends,	
  edited	
  by	
  Anton	
  

von	
  Euw	
  and	
  Peter	
  Schreiner,	
  2:311–333.	
  Cologne,	
  1991.	
  



	
   312	
  

Rushforth,	
  Rebecca.	
  Saints	
  in	
  English	
  Kalendars	
  Before	
  A.D.	
  1100.	
  HBS	
  117.	
  

Woodbridge,	
  2008.	
  

Saur,	
  Markus.	
  “Königserhebung	
  im	
  antiken	
  Israel.”	
  In	
  Investitur-­‐	
  und	
  

Krönungsrituale:	
  Herrschaftseinsetzungen	
  im	
  kulturellen	
  Vergleich,	
  edited	
  

by	
  Marion	
  Steinicke	
  and	
  Stefan	
  Weinfurter,	
  29–42.	
  Cologne,	
  2005.	
  

Sayers,	
  Jane	
  E.	
  “The	
  Land	
  of	
  Chirograph,	
  Writ	
  and	
  Seal:	
  The	
  Absence	
  of	
  Graphic	
  

Symbols	
  in	
  English	
  Documents.”	
  In	
  Graphische	
  Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  

Urkunden,	
  edited	
  by	
  Peter	
  Rück,	
  533–548.	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  

3.	
  Sigmaringen,	
  1996.	
  

Scales,	
  Len.	
  The	
  Shaping	
  of	
  German	
  Identity:	
  Authority	
  and	
  Crisis,	
  1245-­‐1414.	
  

Cambridge,	
  2012.	
  

Schaller,	
  Hans	
  Martin.	
  “Der	
  heilige	
  Tag	
  als	
  Termin	
  mittelalterliche	
  Staatsakte.”	
  

Deutsches	
  Archiv	
  30	
  (1974):	
  1–24.	
  

Schieffer,	
  Rudolf.	
  “Weltgeltung	
  und	
  nationale	
  Verführung.	
  Die	
  deutschsprachige	
  

Mediävistik	
  vom	
  Ausgehenden	
  19.	
  Jahrhundert	
  bis	
  1918.”	
  In	
  Die	
  

deutschsprachige	
  Mediävistik	
  im	
  20.	
  Jahrhundert,	
  edited	
  by	
  Peter	
  Moraw	
  

and	
  Rudolf	
  Schieffer,	
  39–62.	
  VuF	
  62.	
  Ostfildern,	
  2005.	
  

Schmidt-­‐Wiegand,	
  Ruth.	
  “Die	
  Rechtshistorische	
  Funktion	
  Graphische	
  Zeichen	
  

Und	
  Symbole	
  in	
  Urkunden.”	
  In	
  Graphische	
  Symbole	
  in	
  mittelalterlichen	
  

Urkunden,	
  edited	
  by	
  Peter	
  Rück,	
  67–79.	
  Historische	
  Hilfswissenschaften	
  3.	
  

Sigmaringen,	
  1996.	
  

Schneidmüller,	
  Bernd.	
  “Außenblick	
  für	
  das	
  eigene	
  Herz.	
  Vergleichende	
  

Wahrnehmung	
  politischer	
  Ordnung	
  im	
  hochmittelalterlichen	
  Deutschland	
  

und	
  Frankreich.”	
  In	
  Das	
  europäische	
  Mittelalter	
  im	
  Spannungsbogen	
  des	
  

Vergleichs:	
  Zwanzig	
  internationale	
  Beiträge	
  zu	
  Praxis,	
  Problemen	
  und	
  

Perspektiven	
  der	
  historischen	
  Komparatistik,	
  edited	
  by	
  Michael	
  Borgolte,	
  

315–338.	
  Europa	
  im	
  Mittelalter	
  1.	
  Berlin,	
  2001.	
  

———.	
  “Canossa	
  -­‐	
  Das	
  Ereignis.”	
  In	
  Canossa	
  1077:	
  Erschütterung	
  der	
  Welt,	
  1:36–

46.	
  Munich,	
  2006.	
  

———.	
  “Herrscher	
  über	
  Land	
  und	
  Leute?	
  	
  Der	
  kapetingische	
  Herrschertitel	
  in	
  

der	
  Zeit	
  Philipps	
  II.	
  August	
  und	
  seiner	
  Nachfolger	
  (1180-­‐1270).”	
  In	
  

Intitulatio	
  III.	
  Lateinische	
  Herrschertitel	
  und	
  Herrschertitulaturen	
  vom	
  7.	
  



	
   313	
  

bis	
  zum	
  13.	
  Jahrhundert,	
  edited	
  by	
  Herwig	
  Wolfram	
  and	
  Anton	
  Scharer,	
  

131–162.	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  29.	
  Graz,	
  1988.	
  

———.	
  “Kronen	
  im	
  goldglänzenden	
  Buch.	
  Mittelalterliche	
  Welfenbilder	
  und	
  das	
  

Helmarshausener	
  Evangeliar	
  Heinrichs	
  des	
  Löwen	
  und	
  Mathildes.”	
  In	
  

Helmarshausen.	
  Buchkultur	
  und	
  Goldschmiedekunst	
  im	
  Hochmittelalter,	
  

edited	
  by	
  Ingrid	
  Baumgärtner,	
  123–146.	
  Kassel,	
  2003.	
  

Schramm,	
  Percy	
  Ernst.	
  A	
  History	
  of	
  the	
  English	
  Coronation.	
  Translated	
  by	
  Leopold	
  

G.	
  Wickham	
  Legg.	
  Oxford,	
  1937.	
  

———.	
  Die	
  deutschen	
  Kaiser	
  und	
  Könige	
  in	
  Bildern	
  ihrer	
  Zeit.	
  Leipzig,	
  1928.	
  

———.	
  “Die	
  Kronen	
  des	
  frühen	
  Mittelalters.”	
  In	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  

Staatssymbolik.	
  Beiträge	
  zu	
  ihrer	
  Geschichte	
  vom	
  dritten	
  bis	
  zum	
  

sechzehnten	
  Jahrhundert,	
  edited	
  by	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  2:377–417.	
  

Stuttgart,	
  1955.	
  

———.	
  “Die	
  Throne	
  des	
  deutschen	
  Königs:	
  Karls	
  des	
  Großen	
  Steinthron	
  und	
  

Heinrich	
  IV.	
  Bronzethron.”	
  In	
  Herrschaftszeichen	
  und	
  Staatssymbolik.	
  

Beiträge	
  zu	
  ihrer	
  Geschichte	
  vom	
  dritten	
  bis	
  zum	
  sechzehnten	
  Jahrhundert,	
  

edited	
  by	
  Percy	
  Ernst	
  Schramm,	
  1:336–369.	
  Stuttgart,	
  1955.	
  

———.	
  “Ordines-­‐Studien	
  II:	
  Die	
  Krönung	
  bei	
  den	
  Westfranken	
  und	
  Franzosen.”	
  

Archiv	
  für	
  Urkundenforschung	
  15	
  (1938):	
  3–55.	
  

Schulze-­‐Dörrlamm,	
  Mechthild.	
  Das	
  Reichsschwert.	
  Römisch-­‐germanisches	
  

Zentralmuseum	
  Forschungsinstitut	
  für	
  Vor-­‐	
  und	
  Frühgeschichte	
  32.	
  

Sigmaringen,	
  1995.	
  

Ševčenko,	
  Ihor.	
  “Ernst	
  H.	
  Kantorowicz	
  (1895-­‐1963)	
  on	
  Late	
  Antiquity	
  and	
  

Byzantium.”	
  In	
  Ernst	
  Kantorowicz:	
  Erträge	
  der	
  Doppeltagung	
  Institute	
  for	
  

Advanced	
  Study,	
  Princeton/Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐Universität,	
  Frankfurt,	
  

edited	
  by	
  Robert	
  Louis	
  Benson	
  and	
  Johannes	
  Fried,	
  274–287.	
  Frankfurter	
  

historische	
  Abhandlungen	
  39.	
  Stuttgart,	
  1997.	
  

Sheerins,	
  Daniel.	
  “The	
  Liturgy.”	
  In	
  Medieval	
  Latin:	
  An	
  Introduction	
  and	
  

Bibliographical	
  Guide,	
  edited	
  by	
  Frank	
  Mantello	
  and	
  A.G.	
  Rigg,	
  157–182.	
  

Washington,	
  1996.	
  

Sierck,	
  Michael.	
  Festtag	
  und	
  Politik:	
  Studien	
  zur	
  Tagewahl	
  karolingischer	
  

Herrscher.	
  Beihefte	
  zum	
  Archiv	
  für	
  Kulturgeschichte	
  38.	
  Cologne,	
  1995.	
  



	
   314	
  

Simpson,	
  Grant	
  G.	
  “Kingship	
  in	
  Miniature:	
  A	
  Seal	
  of	
  Minority	
  of	
  Alexander	
  III,	
  

1249-­‐1257.”	
  In	
  Medieval	
  Scotland:	
  Crown,	
  Lordship	
  and	
  Community:	
  Essays	
  

Presented	
  to	
  G.W.S.	
  Barrow,	
  edited	
  by	
  Keith	
  J	
  Stringer	
  and	
  Alexander	
  

Grant,	
  131–139.	
  Edinburgh,	
  1993.	
  

Smith,	
  Julie	
  Ann.	
  “The	
  Earliest	
  Queen-­‐Making	
  Rites.”	
  Church	
  History	
  66	
  (1997):	
  

18–35.	
  

Smith,	
  R.J.	
  “Henry	
  II’s	
  Heir:	
  The	
  Acta	
  and	
  Seal	
  of	
  Henry	
  the	
  Young	
  King,	
  1170-­‐83.”	
  

English	
  Historical	
  Review	
  116	
  (2001):	
  297–326.	
  

Spiegel,	
  Gabrielle	
  M.	
  “History	
  as	
  Enlightenment:	
  Suger	
  and	
  the	
  Mos	
  Anagogicus.”	
  

In	
  Abbot	
  Suger	
  and	
  Saint-­‐Denis:	
  A	
  Symposium,	
  edited	
  by	
  Paula	
  Lieber	
  

Gerson,	
  151–159.	
  New	
  York,	
  1987.	
  

———.	
  Romancing	
  the	
  Past:	
  The	
  Rise	
  of	
  Vernacular	
  Prose	
  Historiography	
  in	
  

Thirteenth-­‐Century	
  France.	
  Berkeley,	
  1995.	
  

Stafford,	
  Pauline.	
  “Political	
  Ideas	
  in	
  Late	
  Tenth-­‐century	
  England:	
  Charters	
  as	
  

Evidence.”	
  In	
  Law,	
  Laity	
  and	
  Solidarities:	
  Essays	
  in	
  Honours	
  of	
  Susan	
  

Reynolds,	
  edited	
  by	
  Pauline	
  Stafford,	
  Janet	
  L.	
  Nelson,	
  and	
  Jane	
  Martindale,	
  

68–82.	
  Manchester,	
  2001.	
  

———.	
  “The	
  Laws	
  of	
  Cnut	
  and	
  the	
  History	
  of	
  Anglo-­‐Saxon	
  Royal	
  Promises.”	
  

Anglo-­‐Saxon	
  England	
  10	
  (1981):	
  173–190.	
  

Strayer,	
  Joseph	
  R.	
  On	
  the	
  Medieval	
  Origins	
  of	
  the	
  Modern	
  State.	
  Princeton,	
  1970.	
  

Stubbs,	
  William.	
  Select	
  Charters	
  and	
  Other	
  Illustrations	
  of	
  English	
  Constitutional	
  

History.	
  9th	
  ed.	
  Oxford,	
  1921.	
  

Taylor,	
  Alice.	
  “Historical	
  Writing	
  in	
  Twelfth-­‐	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Scotland:	
  

The	
  Dumfermline	
  Compilation.”	
  Historical	
  Research	
  83	
  (2010):	
  228–52.	
  

Turner,	
  D.H.,	
  ed.	
  The	
  Claudius	
  Pontificals.	
  HBS	
  97.	
  Woodbridge,	
  1970.	
  

Twining,	
  Edward.	
  European	
  Regalia.	
  London,	
  1967.	
  

Ullmann,	
  Walter.	
  Principles	
  of	
  Government	
  and	
  Politics	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages.	
  London,	
  

1966.	
  

———.	
  The	
  Carolingian	
  Renaissance	
  and	
  the	
  Idea	
  of	
  Kingship.	
  London,	
  1969.	
  

———.	
  The	
  Growth	
  of	
  Papal	
  Government	
  in	
  the	
  Middle	
  Ages:	
  A	
  Study	
  in	
  the	
  

Ideological	
  Relation	
  of	
  Clerical	
  to	
  Lay	
  Power.	
  London,	
  1955.	
  



	
   315	
  

Van	
  Deusen,	
  Nancy.	
  “Laudes	
  Regiae:	
  In	
  Praise	
  of	
  Kings,	
  Medieval	
  Acclamations,	
  

Liturgy	
  and	
  the	
  Ritualization	
  of	
  Power.”	
  In	
  Procession,	
  Performance,	
  

Liturgy	
  and	
  Ritual,	
  edited	
  by	
  Nancy	
  van	
  Deusen,	
  83–118.	
  Ottowa,	
  2007.	
  

Vincent,	
  Nicholas.	
  “King	
  Henry	
  III	
  and	
  the	
  Blessed	
  Virgin	
  Mary.”	
  In	
  The	
  Church	
  

and	
  Mary,	
  edited	
  by	
  R.	
  N.	
  Swanson,	
  126–146.	
  SCH	
  39.	
  Woodbridge,	
  2004.	
  

———.	
  “Regional	
  Variations	
  in	
  the	
  Charters	
  of	
  King	
  Henry	
  II	
  (1154-­‐89).”	
  In	
  

Charters	
  and	
  Charter	
  Scholarship	
  in	
  Britain	
  and	
  Ireland,	
  edited	
  by	
  Marie	
  

Therese	
  Flanagan	
  and	
  Judith	
  A.	
  Green,	
  70–106.	
  Basingstoke,	
  2005.	
  

———.	
  “Stephen	
  Langton,	
  Archbishop	
  of	
  Canterbury.”	
  In	
  Étienne	
  Langton,	
  

prédicateur,	
  bibliste,	
  théologien,	
  edited	
  by	
  Louis-­‐Jacques	
  Bataillon,	
  Nicole	
  

Bériou,	
  Gilbert	
  Dahan,	
  and	
  Riccardo	
  Quinto,	
  51–126.	
  Bibliothèque	
  

d’histoire	
  culturelle	
  du	
  Moyen	
  Âge	
  9.	
  Turnhout,	
  2010.	
  

———.	
  “The	
  Court	
  of	
  Henry	
  II.”	
  In	
  Henry	
  II:	
  New	
  Interpretations,	
  edited	
  by	
  

Christopher	
  Harper-­‐Bill	
  and	
  Nicholas	
  Vincent,	
  278–334.	
  Woodbridge,	
  

2007.	
  

———.	
  The	
  Magna	
  Carta.	
  New	
  York,	
  2007.	
  

———.	
  “The	
  Pilgrimages	
  of	
  the	
  Angevin	
  Kings	
  of	
  England	
  1154-­‐1272.”	
  In	
  

Pilgrimage:	
  The	
  English	
  Experience	
  from	
  Becket	
  to	
  Bunyan,	
  edited	
  by	
  Colin	
  

Morris	
  and	
  Peter	
  Roberts,	
  12–45.	
  Cambridge,	
  2002.	
  

———.	
  “The	
  Strange	
  Case	
  of	
  the	
  Missing	
  Biographies:	
  The	
  Lives	
  of	
  the	
  

Plantagenet	
  Kings	
  of	
  England	
  1154-­‐1272.”	
  In	
  Writing	
  Medieval	
  Biography:	
  

Essays	
  in	
  Honour	
  of	
  Professor	
  Frank	
  Barlow,	
  edited	
  by	
  David	
  Bates,	
  Julia	
  

Crick,	
  and	
  Sarah	
  Hamilton,	
  237–57.	
  Woodbridge,	
  2006.	
  

———.	
  “Twelfth	
  and	
  Thirteenth-­‐century	
  Kingship:	
  An	
  Essay	
  in	
  Anglo-­‐French	
  

Misunderstanding.”	
  In	
  Les	
  idées	
  passent-­‐elles	
  La	
  Manche?	
  Savoirs,	
  

représentation,	
  pratiques	
  (France-­‐Angleterre,	
  Xe-­‐XXe	
  siècles),	
  edited	
  by	
  

Jean-­‐Philippe	
  Genêt	
  and	
  François-­‐Joseph	
  Ruggiu,	
  21–36.	
  Paris,	
  2007.	
  

Von	
  Simson,	
  Otto.	
  The	
  Gothic	
  Cathedral:	
  Origins	
  of	
  Gothic	
  Architecture	
  and	
  the	
  

Medieval	
  Concept	
  of	
  Order.	
  3rd	
  ed.	
  Princeton,	
  1988.	
  

Waitz,	
  Georg.	
  Die	
  Formeln	
  der	
  deutschen	
  Königs-­‐	
  und	
  der	
  römischen	
  Kaiser	
  

Krönung	
  vom	
  zehnten	
  bis	
  zum	
  zwölften	
  Jahrhundert.	
  Göttingen,	
  1872.	
  

Wallace-­‐Hadrill,	
  J.	
  M.	
  Bede’s	
  Ecclesiastical	
  History	
  of	
  the	
  English	
  People:	
  A	
  

Historical	
  Commentary.	
  OMT.	
  Oxford,	
  1988.	
  



	
   316	
  

Wallis,	
  Faith.	
  “Chronology	
  and	
  Systems	
  of	
  Dating.”	
  In	
  Medieval	
  Latin:	
  An	
  

Introduction	
  and	
  Bibliographical	
  Guide,	
  edited	
  by	
  Frank	
  Mantello	
  and	
  A.G.	
  

Rigg,	
  383–387.	
  Washington,	
  1996.	
  

Warner,	
  David	
  A.	
  “Comparative	
  Approaches	
  to	
  Anglo-­‐Saxon	
  and	
  Ottonian	
  

Coronations.”	
  In	
  England	
  and	
  the	
  Continent	
  in	
  the	
  Tenth	
  Century:	
  Studies	
  in	
  

Honour	
  of	
  Wilhelm	
  Levison	
  (1876-­‐1947),	
  edited	
  by	
  David	
  Rollason,	
  Conrad	
  

Leyser,	
  and	
  Hannah	
  Williams,	
  275–292.	
  Turnhout,	
  2010.	
  

Weiler,	
  Björn	
  K.	
  U.	
  Henry	
  III	
  of	
  England	
  and	
  the	
  Staufen	
  Empire,	
  1216-­‐1272.	
  

Woodbridge,	
  2006.	
  

———.	
  Kingship,	
  Rebellion	
  and	
  Political	
  Culture:	
  England	
  and	
  Germany,	
  C.1215-­‐

c.1250.	
  Basingstoke,	
  2007.	
  

———.	
  “Suitability	
  and	
  Right:	
  Imperial	
  Succession	
  and	
  the	
  Norms	
  of	
  Politics	
  in	
  

Early	
  Staufen	
  Germany.”	
  In	
  Making	
  and	
  Breaking	
  the	
  Rules:	
  Succession	
  in	
  

Medieval	
  Europe,	
  C.1000-­‐c.1600,	
  edited	
  by	
  Frédérique	
  Lauchaud	
  and	
  

Michael	
  Penman,	
  71–86.	
  Turnhout,	
  2008.	
  

———.	
  “The	
  King	
  as	
  Judge:	
  Henry	
  II	
  and	
  Frederick	
  Barbarossa	
  as	
  Seen	
  by	
  Their	
  

Contemporaries.”	
  In	
  Challenging	
  the	
  Boundaries	
  of	
  Medieval	
  History:	
  The	
  

Legacy	
  of	
  Timothy	
  Reuter,	
  edited	
  by	
  Patricia	
  Skinner,	
  115–140.	
  Turnhout,	
  

2009.	
  

Weinfurter,	
  Stefan.	
  “Wie	
  das	
  Reich	
  heilig	
  wurde.”	
  In	
  Die	
  Macht	
  des	
  Königs:	
  

Herrschaft	
  in	
  Europa	
  vom	
  Frühmittelalter	
  bis	
  in	
  die	
  Neuzeit,	
  edited	
  by	
  

Bernhard	
  Jussen,	
  190–204	
  and	
  387–390.	
  Munich,	
  2005.	
  

Weiss,	
  Daniel	
  H.	
  “Architectural	
  Symbolism	
  and	
  the	
  Decoration	
  of	
  the	
  Ste.-­‐

Chapelle.”	
  The	
  Art	
  Bulletin	
  77	
  (1995):	
  308–320.	
  

Wickham,	
  Chris.	
  “Problems	
  in	
  Doing	
  Comparative	
  History.”	
  In	
  Challenging	
  the	
  

Boundaries	
  of	
  Medieval	
  History:	
  The	
  Legacy	
  of	
  Timothy	
  Reuter,	
  edited	
  by	
  

Patricia	
  Skinner,	
  5–28.	
  Turnhout,	
  2009.	
  

Wild,	
  Benjamin	
  L.	
  “Royal	
  Finance	
  Under	
  King	
  Henry	
  III,	
  1216-­‐72:	
  The	
  Wardrobe	
  

Evidence.”	
  Economic	
  History	
  Review	
  65	
  (2012):	
  1380–1402.	
  

———.	
  “The	
  Empress’s	
  New	
  Clothes:	
  A	
  Rotulus	
  Pannorum	
  of	
  Isabella,	
  Sister	
  of	
  

King	
  Henry	
  III,	
  Bride	
  of	
  Emperor	
  Frederick	
  II.”	
  Medieval	
  Clothing	
  and	
  

Textiles	
  7	
  (2011):	
  2–31.	
  

Williams,	
  Ann.	
  Æthelred	
  the	
  Unready:	
  The	
  Ill-­‐counselled	
  King.	
  London,	
  2003.	
  



	
   317	
  

Wolfram,	
  Herwig.	
  Intitulatio	
  I.	
  Lateinische	
  Königs-­‐	
  und	
  Fürstentitel	
  bis	
  zum	
  Ende	
  

des	
  8.	
  Jahrhunderts.	
  MIÖG	
  Ergänzungsband	
  21.	
  Graz,	
  1967.	
  

———.	
  “Political	
  Theory	
  and	
  Narrative	
  in	
  Charters.”	
  Viator	
  26	
  (1995):	
  39–52.	
  

Wormald,	
  Patrick.	
  “Engla	
  Lond:	
  The	
  Making	
  of	
  an	
  Allegiance.”	
  Journal	
  of	
  Historical	
  

Sociology	
  7	
  (1994):	
  1–24.	
  

———.	
  The	
  Making	
  of	
  English	
  Law:	
  King	
  Alfred	
  to	
  the	
  Twelfth	
  Century.	
  Oxford,	
  

1999.	
  

Zimmermann,	
  Michel.	
  “La	
  datation	
  des	
  documents	
  catalans	
  du	
  IXe	
  au	
  XIIe	
  siècle:	
  

un	
  itinéraire	
  politique.”	
  Annales	
  du	
  Midi	
  43	
  (1981):	
  345–75.	
  

Zinn,	
  Jr,	
  Grover	
  A.	
  “Suger,	
  Theology,	
  and	
  the	
  Pseudo-­‐Dionysian	
  Tradition.”	
  In	
  

Abbot	
  Suger	
  and	
  Saint-­‐Denis,	
  edited	
  by	
  Paula	
  Lieber	
  Gerson,	
  33–40.	
  New	
  

York,	
  1986.	
  

	
  

	
  

	
  

Unpublished	
  PhD	
  theses	
  

	
  

Brückmann,	
  John.	
  “English	
  Coronations,	
  1216-­‐1308:	
  The	
  Edition	
  of	
  the	
  

Coronation	
  Ordines.”	
  University	
  of	
  Toronto,	
  1964.	
  

Cassidy,	
  Richard.	
  “The	
  1259	
  Pipe	
  Roll.”	
  University	
  of	
  London,	
  2012.	
  

Parkes,	
  Henry.	
  “Liturgy	
  and	
  Music	
  in	
  Ottonian	
  Mainz	
  950-­‐1025.”	
  University	
  of	
  

Cambridge,	
  2012.	
  

Richter,	
  Claus.	
  “Der	
  Sinn	
  der	
  Dei-­‐gratia-­‐Formel	
  in	
  den	
  französichen	
  und	
  

deutschen	
  Dynastenurkunden	
  bis	
  zum	
  Jahre	
  1000	
  untersucht	
  mit	
  

besonderer	
  Berücksichtigung	
  der	
  Gesichchte	
  dieser	
  Formel	
  von	
  der	
  

paulinischen	
  Zeit	
  an.”	
  Johann	
  Wolfgang	
  Goethe-­‐Universität,	
  Frankfurt	
  am	
  

Main,	
  1974.	
  

	
  


